o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universititsbibliothek

“Glaubst du, so hast du.” Sakramentalitat des
Wortes?: Eine lutherische Perspektive

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2022. “*Glaubst du, so hast du.” Sakramentalitat des Wortes?:
Eine lutherische Perspektive.” Una Sancta: Zeitschrift fiir ckumenische
Begegnung 77 (3): 190-97.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
S,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: i %.\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?{'.' ) &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: WL
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

,Glaubst du, so hast du.”?
Sakramentalitat des Wortes?
Eine lutherische Perspektive

Bernd Oberdorfer (ev.-luth.)

Fiir evangelische Ohren mag es zunichst einmal befremdlich klingen, wenn von
einer ,Sakramentalitidt des Wortes“ — genauer: des verkiindigten Wortes Gottes —
gesprochen wird. Wird hier nicht Unterschiedliches, ja Gegensitzliches zusammen-
gemischt? Hatten die Reformatoren nicht gerade einem sakramentalen, auf den
Vollzug des eucharistischen Messopfers zentrierten Verstindnis von Kirche wider-
sprochen und stattdessen Wesen und Aufgabe der Kirche grundlegend von der Ver-
kiindigung des Wortes her bestimme? ,,Denn es weis Gott lob ein Kind von sieben
jaren, was die Kirche sey®, hatte Luther in den Schmalkaldischen Artikeln mit ent-
waffnender Schlichtheit formuliert, ,Nemlich die heiligen gleubigen und die Schif-
lin, die ires Hirten stim héren.*? Und die fiir das reformatorische Selbstverstindnis
elementare Lehre von der Rechtfertigung allein aus Glauben kulminiert ja gerade in
der Uberzeugung, dass das Heil in nichts anderem als dem Glauben selbst, also der
vertrauensvollen Annahme der im Wort zugesprochenen ,fremden Gerechtigkeit®,
besteht. Der Glaube ist die — weder steigerungsfihige noch steigerungsbediirftige
— Gegenwartsform des Heils. Deshalb wurde bis in die Gegenwart kontroverstheo-
logisch gelegentlich eine konfessionstypologische ,Grunddifferenz” konstatiert zwi-
schen einem die Heilsteilhabe auf die im Glauben zugeeignete geistig-geistliche Zu-
sage des gottlichen Wortes fokussierenden Protestantismus und dem inkarnatorisch-
sakramental die seinshafte Anteilgabe am Géttlichen betonenden Katholizismus.?
Worthaft kommunizierte VerheifSungsgewissheit und sakramental vermitteltes Pri-
senzvertrauen stiinden sich dann kontradiktorisch gegeniiber. Wenn Protestanten
von einer ,Sakramentalitit des Wortes™ redeten, erschiene das aus dieser Perspektive

bestenfalls als Selbstmissverstindnis, schlimmeren Falls als bewusste Verschleierung
dieser ,,Grunddifferenz®.

1 ,(...) glaubstu, so hastu, glaubst du nit, so hastu nit.“ Martin Luther, Von der Freiheit eines
Christenmenschen (1520), WA 7, 20--38, 24; neudeutsch in: Martin Luther: Ausgewihlte Schrif-
ten, hg. von Karin Bornkamm und Gerhard Ebeling, Bd. 1, Frankfurt (M) 1982, 239-263, 243,
BSELK 776 (in Anklang an Joh 10,3). Vgl. dazu Bernd Oberdorfer, Kinderwissen. Das lutheri-
sche Verstindnis von Kirche und Gemeinde, in: Isolde Karle (Hg.), Kirchenreform. Interdiszipli-
niire Perspektiven, Leipzig 2009, 25-30.

3 Vgl. Karl-Heinz Menke, Sakramentalitit. Wesen und Wunde des Katholizismus, Regensburg

2012.

[ 8]

190 UNA SANCTA 77



Ganz unabhiingig von der generellen Frage, ob die Annahme irreduzibler ,Grund-
differenzen® methodisch tatsichlich ein angemessener Zugang zum Verstindnis der
konfessionellen Ausdifferenzierung der Christenheir ist?, ist es zweifelhaft, ob die
Behauptung, die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen kénnten wegen
ihrer Orientierung am verheiflend-verweisenden Wort eine wahrhaft inkarnatorisch
sich selbst schenkende Gegenwart Gottes in der Welt fiir die Welt nicht wirklich
denken, diese Kirchen wirklich trifft. Zuriickhaltend kdnnte diesbeziiglich schon
die Wahrnehmung stimmen, dass jedenfalls Luther und die ihm folgende Tradition
im Blick auf das Abendmahl emphatisch und konfliktbereit die wahre und wirkli-
che Gegenwart des ganzen Christus in seiner gott-menschlichen Personeinheit ,,in,
mit und unter” Brot und Wein bekannten und dabei sogar von einer ,,unio sacra-
mentalis“ zwischen Brot bzw. Wein und Leib bzw. Blut Christi sprachen, die sich in
der und durch die Feier auch den diese empfangenden Christenmenschen mitteile.
Doch es lisst sich zeigen, dass sich die Vorstellung einer ,sakramental® sich selbst
schenkenden Selbstvergegenwirtigung Gottes nicht auf das Abendmahl (und ggf.
auf die Taufe als den anderen ausdriicklich als Sakrament gekennzeichneten kirch-
lichen Handlungsvollzug) beschrinken lisst, sondern schon das Verstindnis des
grundlegenden Vollzugs der Wortverkiindigung bestimmt. Wenn und weil das aber
so ist, ist in einem weiteren Schritt zu kldren, was denn die ,eigentlichen‘ Sakramen-
te der Wortverkiindigung noch hinzufiigen kénnen, wenn der in der Begegnung mit
dem verkiindigten Wort durch dieses Wort selbst erzeugte Glaube die nicht steiger-
bare Gegenwartsgestalt des Heils bildet.

1. Glauben schaffendes Wort: Die sakramentale Dimension der
Verklindigung

Einer alten Definition zufolge sind Sakramente Zeichen, die das zugleich vermit-
teln, was sie bezeichnen, nimlich die gottliche Gnade.’ In diesem Sinn kann das
verkiindigte Wort Gottes bzw. die Verkiindigung des Wortes Gottes durchaus als
»sakramental“ bezeichnet werden. Denn die Wittenberger Reformatoren betonten
ja in vielfiltigen Variationen, dass es das Wort Gottes selbst ist, das den das Heil
vergewissernden Glauben schafft, in dem sich dieses Heil vergegenwirtigt. Schon
das Verstindnis der ,,Exklusivpartikel sola scriptura akzentuiert die Selbstvergegen-
wirtigungskraft der Heiligen Schrift: Sie bedarf keiner zusitzlichen externen Instan-
zen, um ,Christus zu treiben’, d.h., den Glauben an Christi verséhnendes Werk in

4 Vgl. dazu auch Bernd Oberdorfer, Das fortgesetzte Gespriich. 500 Jahre danach: Perspekriven der
Okumene heute, in: Cath(M) 76 (2022), 40-48.

5 Vgl etwa Petrus Lombardus, Sentenzen, IV, dist. 1,2: ,,Sacramentum est sacrae rei signum. (...)
Sacramentum enim proprie dicitur quod ita signum est gratiae Dei, et invisibilis gratiae forma, ur
ipsius imaginem gerat et causa existat.”

3/2022 191



gegenwirtiger Zueignung rechtfertigend zu bewirken. Entsprechendes gilt von der
Verkiindigung des in der Heiligen Schrift exklusiv bezeugten Wortes Gottes: Sie
verweist nicht nur erinnernd an das das gegenwirtige Heil begriindende vergange-
ne Heilsgeschehen, sondern vergegenwirtigt dieses Heilsgeschehen und damit die
Heilsoffenbarung selbst. Sie schafft der Heilsoffenbarung Raum in der Gegenwart.
Das Wort Gottes ist gerade darin (neu-)schdpferisch, dass es den Glauben schafft.

Nun liegen zwei Einwinde gegen die Behauptung eines ,sakramentalen® Ver-
stindnisses des Wortes Gottes (und seiner Verkiindigung) nahe. Der erste bezieht
sich darauf, dass Luther das Evangelium elementar als promissio charakeerisierte.
Wenn das Evangelium wesentlich in einem Versprechen besteht, werden dann der
oder die so Angesprochene nicht geradezu per definitionem aus ihrer jeweiligen
Gegenwart herausgehoben und auf eine im Versprechen verbiirgte zukiinftige Erfiil-
lung verwiesen? In der Tat interpretierte Luther Rechtfertigung hiufig in dem Sinn,
dass im Glauben der oder die Glaubende darauf vertraut, im zukiinftigen Gericht
um Christi willen von der eigentlich verdienten Héllenstrafe freigesprochen zu wer-
den. Zugunsten des Einwands kdnnte zudem geltend gemacht werden, dass eine
— im Wesentlichen im 19. Jahrhundert im innerprotestantischen Diskurs etablierte
— Unterscheidung zwischen ,imputativer® und ,effektiver” Rechtfertigung die breit
rezipierte Forschungsthese generierte, die Reformatoren hitten die Heilszueignung
als Gerecht-Sprechung und nicht als Gerecht-Machung verstanden und also einen
real verindernden Effekt der Rechtfertigung fiir das gliubige Subjekt in der Gegen-
wart dezidiert abgelehnt.

Was dies zuletzt Genannte betrifft, hat die neuere Diskussion freilich tiberzeugend
gezeigt, dass die reformatorische Emphase der von aufen (26 extra) zugesproche-
nen, ,fremden® Gerechtigkeit die Dimension der seinsverwandelnd-prisentischen
Wirkung durchaus nicht ausschlieffen sollte — dies schon deshalb nicht, weil das
zugesprochene Wort ja das Wort Gottes ist, dem per se Seinsmichtigkeit zugeschrie-
ben werden muss (, Wenn Er spricht, so geschieht’s“, Ps 33,9). Negiert wurde nur
die Behauptung, die Rechtfertigung bewirke eine gleichsam gegenstindliche, der
Selbst- und Fremdbeobachtung zugingliche Seinsverinderung; denn dadurch drohe
die Rechtfertigung in den verfiigbaren Besitz iiberzugehen, unter Vernachlissigung
der bleibenden Angewiesenheit auf die den Glauben bewahrende Gnade Gottes und
unter Verharmlosung der stets fortbestehenden Anfechtung.

Gegen einen prisentischen Effekt der Rechtfertigung spricht auch niche der ge-
nannte Bezug der promissio auf das zukiinftige Endgericht. Denn der Rechtferti-
gungszuspruch vertagt die Heilszusage ja nicht auf den Jiingsten Tag, sondern ver-
mittelt und verbiirgt die unbedingte, uneingeschrinkte gegenwirtige Zuversicht,
eine Heilsgewissheit, die den furchtsamen Blick auf das noch ausstehende Gericht
gerade unndtig macht.

192 UNA SANCTA 77



Im Ubrigen muss gar nicht bestritten werden, dass der im Glauben ergriffene Ver-
sprechenszuspruch in bestimmtem Sinn auch aus der jeweiligen Gegenwart heraus-
hebt. Denn er kommuniziert ja ein von den gegenwirtig verfligbaren und verwende-
ten Selbst- und Fremdbeurteilungen prinzipiell und heilsam unterschiedenes Urteil
iiber die Person, das deren Sein und Ergehen eben nicht iiber ihre gegenwirtige exis-
tenzielle Lage definiert. In der Schrift ,Von der Freiheit eines Christenmenschen
machte Luther gerade an dieser Unabhingigkeit von innerweltlichen Verhiltnissen
und Urteilen die befreiende Wirkung des Glaubens fest: Weder signalisieren Ar-
mut, Leid und soziale Verachtung per se Gottferne noch begiinstigen Reichtum
und Wohlstand als solche die Gottnihe.® Doch dies vertagt die Heilsteilhabe gerade
nicht in eine ferne Zukunft, sondern spricht das Heil in die Gegenwart tréstend und
ermutigend hinein: Das Versprechen ist aktuell zugesprochen; der daraus generierte
Glaube vertraut jetzt auf die Wahrheit und Verlisslichkeit der Verheilung,

Der zweite Einwand griindet in der ,ur-lutherischen® internen Differenzierung
des Wortes Gottes in Gesetz und Evangelium. Denn wihrend ein ,sakramental‘ ver-
gegenwirtigendes Verstindnis des Evangeliums aus den genannten Griinden nach-
vollziehbar ist, kann man dem Gesetz jedenfalls in seinem wsus elenchticus, der die
Siinde und Erlésungsbediirftigkeit aufdeckenden Funktion, wohl kaum eine ,sakra-
mentale® Bedeutung im Sinne eines Gottes Heilszuwendung sowohl bezeichnenden
als auch bewirkenden Sprachgeschehens zuschreiben. Selbst wenn einzuriumen ist,
dass auch die Aufdeckung der Siindenverlorenheit aufgrund der faktischen Abwen-
dung von Gott ihrerseits ein gottlicher Gnadenake ist — Gott iiberlisst die Siinde-
rinnen und Siinder nicht ihrer eigenen Gottvergessenheit —, ist der Aufweis der
Gottferne als solcher nicht als ,sakramentale Heilsvergegenwirtigung zu charakeeri-
sieren. Die Verkiindigung des Wortes Gottes kann also nicht pauschal ,sakramental®
gedeutet werden. Insofern das Gesetz jedoch gerade in seiner aufdeckenden Funkti-
on auf das Evangelium hingeordnet ist (als ,Zuchtmeister auf Christus hin®, Gal 3),
hat es Anteil an der heilsvermittelnden Funktion des Evangeliums. Ohnehin haben
die Reformatoren daran festgehalten, dass das Gesetz als solches ,heilig, gerecht
und gut® (Rém 7,12) und also durchaus eine Gnadengabe Gottes sei; dass es nicht
selbst heilsvergegenwﬁrtigend witke, griindet nicht in ihm selbst, sondern in der
Siindenverkehrtheit der Menschen, die es nicht mehr als Gnadengabe zu rezipieren
vermdgen. Generell ist zu sagen, dass die Verkiindigung des Wortes Gottes auf das
Evangelium hinzielt. Eine isolierte Gesetzespredigt, die das ignoriert, verfehlt dieses
wesentliche Gefille und dient daher nicht der Heilsvermittlung. Umgekehre hat das
Gesetz, wenn es sachgemif§ im Sinnhorizont des Evangeliums gedeutet wird, Anteil
an der ,sakramentalen‘ Heilskommunikation durch das verkiindigte Wort.

6 Vgl. Luther, Freiheit, a.2.0. (Anm. 1), 21£ neudeutsch in: ders., Ausgewihlte Schriften, Bd. 1,
2.2.0., 239f,

32022 193



2. Die Kirche als Ort der Prasenz des Wortes

Die vergegenwirtigende Verkiindigung des Wortes Gottes ist Daseinsgrund und
Daseinsberechtigung der Kirche. Sie verdankt ihre Existenz der Offenbarung und
gleichzeitigen Realisierung von Gottes definitivem Heilswillen in Jesus Christus und
hat ihre Funktion in der Proklamation und Weitergabe dieser Offenbarung und in
der Sammlung derer, die von dieser Offenbarung angesprochen und ergriffen wer-
den und sich ihrerseits zu ihr bekennen (und sich dergestalt an deren Weitergabe
beteiligen). Dies ist der Sinn von Luthers bereits zitierter, ,kinderleichter’ Definiti-
on, Kirche sei ,die heiligen gleubigen und die Schiflin, die ires Hirten stim héren®.
Alle Vollziige der Kirche sind bezogen auf diese elementare Funktion und finden ihr
Maf in ihrem Beitrag zu dieser.

Wenn nun Kirche elementar durch die Verkiindigung definiert ist und wenn die
Verkiindigung, wie gezeigt, ,sakramental’ beschrieben werden kann, dann ist es
nicht abwegig, der Kirche selbst sakramentale Ziige zuzuschreiben. Die berithm-
te Formulierung aus dem II. Vatikanum, die Kirche sei ,ja in Christus gleichsam
das Sakrament, das heiflt Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit
Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit” (Lumen Gentium 1), kann daher
aus evangelischer Perspektive im Grundsatz durchaus bejaht werden, obwohl die
Sakramentssemantik ekklesiologisch dem Protestantismus wenig vertraut ist. Kld-
rungsbediirftig ist dabei nur, welche Vollziige und Strukturen als konstitutiv fiir
den sakramental verstandenen Verkiindigungsauftrag der Kirche erachtet werden,
z.B. im Blick auf Amter und Kirchenleitung, und wie variabel diese gestaltet sein
konnen. Strittig ist zudem, ob bzw. inwieweit die konfessionelle Vielfalt dem ,sa-
kramentalen® Verkiindigungsauftrag widerstreitet bzw. genauer, welches Maf§ und
welche Formen , sichtbarer”, auch organisatorisch-struktureller Einheit der Kirchen
erforderlich sind fiir die gemeinsame Erfiillung dieses ,sakramentalen’ Auftrags.”
Nicht zu iibersehen ist freilich die Gefahr, dass die Auszeichnung der Kirche selbst
als ,sakramental“ eine problematische Sakralisierung von Amtern und Strukturen
nach sich ziehen kdnnte, die diese gegen Kritik immunisiert, innerkirchlich hierar-
chische Asymmetrien schafft, die Gleichheit aller Christenmenschen (lutherisch: das
sallgemeine Priestertum aller Getauften bzw. aller Gliubigen®) prinzipiell oder de
facto dementiert und zudem die bleibende Siindigkeit und Vergebungsbediirfrigkeit
der Kirche abblendet. Dies spricht aber nicht grundsitzlich gegen die Rede von der
»Sakramentalitdt der Kirche®, mahnt nur zu deren umsichtiger und differenzierter
Verwendung.

7 Vgl dazu auch: Bernd Oberdorfer / Oliver Schuegraf (Hg.), Sichtbare Einheit der Kirche in lu-
therischer Perspektive. Eine Studie des Okumenischen Studienausschusses / Visible Unity of the
Church from a Lutheran Perspective. A Study by the Ecumenical Study Committee. Zweisprachi-
ge Ausgabe (deutsch/englisch), Leipzig 2017.

194 ~ UNA SANCTA 77




Kirche ist nach lutherischem Verstindnis da, wo das Wort Gottes verkiindet und
geglaubt wird, wo dieses Wort Glauben schaftend verkiindet wird, wo dem Wort
Gelegenheit gegeben wird, Glauben zu schaffen. Kirche ist, anders gesagt, der sozi-
ale Raum der Zirkulation des Glaubens. Sie besteht aus denjenigen, die durch die
Verkiindigung der Kirche bereits mit dem Evangelium in Berithrung gekommen
und von ihm ergriffen worden sind und im Glauben darauf vertrauen, sich dazu
bekennen.

Die Gemeinschaft der Gliubigen hat aber nicht nur die Bedeutung der verkiin-
digend-missionarischen Ausstrahlung nach aufSen. Die Gliubigen bleiben vielmehr
selbst auf die fortdauernde Zirkulation des Glaubens angewiesen. Das hingt mit
dem in sich fragilen, da extern konstituierten Charakter des Glaubens zusammen.
Der Glaube besteht, einmal geschaffen, nicht von selbst weiter, sondern bedarf der
fortwihrenden Bewahrung, Bewihrung und Erneuerung. Glaube ist angefochtener
Glaube, zweifelsanfillig und riickfallgefihrdet, wird nie verfiigbarer Besitz, sondern
ist der immer erneuten Vergewisserung bediirftig. Deshalb ist es notig, sich dem
Wort Gottes immer wieder neu auszusetzen. Luther kritisierte daher hiufig iro-
nisch die Arroganz der vermeintlich Frommen, die meinten, ihr Glaube sei so stabil
und stark, dass sie auf den regelmifligen Gottesdienstbesuch meinten verzichten zu
kénnen.

Fiir den kontinuierlichen Umgang mit dem Wort Gorttes spricht auflerdem, dass
dieses in sich vielfiltig ist und immer neue Facetten offenbart. Dieser Reichtum er-
schliefit sich erst, wenn man die Begegnung mit dem Wort regelmifig sucht. Wenn
die vielstimmige Erscheinung des einen Wortes Gottes den Jahreslauf und den Le-
benslauf begleitet, erleichtert und verstirkt dies auch die orientierende Verzahnung
mit der Lebensfiihrung.

Nicht zuletzt bedeutet das gemeinsame Héren, Bekennen, Singen und Loben im
Gottesdienst fiir den individuellen Glauben zudem eine Resonanzverstirkung. Der
oder die Glaubende bleibt mit seinem oder ihrem Glauben nicht hermetisch bei sich
selbst und allein auf sich selbst angewiesen, sondern erlebt sich in der Gemeinschaft
mit anderen, die auf dasselbe Wort mit demselben ,,Amen® einstimmen.

Wenn es nun nach lutherischem Verstindnis die Verkiindigung ist, die dem Wort
Gottes ;sakramental® Raum in der Gegenwart schafft, schafft bzw. lisst sie dann auch
noch Raum fiir Sakramente im engeren Sinn?

3. Sakramentalitat des Wortes und Eigenwert der Sakramente

Anders als Luther in den Schmalkaldischen Artikeln nennt Melanchthon in der be-
rithmten Kirchendefinition der Confessio Augustana die Sakramente ausdriicklich:
Die Kirche ,ist die versamlung aller gleubigen, bey welchen das Evangelium rein

312022 195



gepredigt und die heiligen Sacrament laut des Evangelii gereicht werden.“ (CA 7)?
Auch in CA 5 werden unter den ,instrumenta“, durch die sich der Heilige Geist
heilwirkend vermittelt, neben dem Wort auch die Sakramente eigens angespro-
chen.” Wenn aber das Wort Gottes selbst ,sakramental® das Heil zuspricht und wenn
der Glaube die Gestalt der Gegenwart dieses Heils am Ort des Individuums ist,
dann entsteht die Frage, ob angesichts dieses konstitutiven Zusammenhangs von
»Wort und Glaube“'® den Sakramenten iiberhaupt noch eine eigenstindige Bedeu-
tung zukommen kann. Wenn das Worrt alles leistet, wozu dann noch Sakramente?

Klar ist erstens: So wenig wie es eine Steigerungsform des Glaubens gibt, so wenig
gibt es Steigerungsformen der Verkiindigung des Wortes. Die Sakramente sind also
nicht ,mehr®, sie sind nichts ,Hoheres” als die Wortverkiindigung. Deshalb ,fehlt*
einem Gottesdienst grundsitzlich auch nichts, wenn er ohne Abendmahl gefeiert
wird.

Weil die Kirche im Allgemeinen und der Gottesdienst im Besonderen elementar
auf die Funktion der Verkiindigung bezogen sind, kann den Sakramenten zwei-
tens auch nur eine spezifische Aufgabe 77 Rahmen des Verkiindigungsdienstes zuge-
schrieben werden. Die Formel ,,Wort und Sakrament“ impliziert also kein Nebenei-
nander gleichgeordneter Gréflen.

Sakramente sind also, drittens, spezifische Formen der Verkiindigung. Sie dienen
dem Glauben, indem sie ihn auf je eigene Weise schaffen, stirken und stabilisieren.

Sakramente sind, viertens, keine selbsterklirenden Rituale. Sie verdanken ihre
Existenz und ihren Sinn dem sie konstituierenden und deutenden Wort.

Wenn der heilsentscheidende Glaube sich dem Wort verdankt, kann er grundsitz-
lich auch ohne Sakramente entstehen und bestehen. Sakramente sind daher, fiinf-
tens, nicht in dem strengen Sinn heilsnotwendig, dass ohne sie die Gottferne nicht
iiberwunden werden kénnte.

Sakramente sind nach reformatorischer Uberzeugung, sechstens, gleichwohl not-
wendig, weil Christus selbst sie eingesetzt, d.h., ihren Vollzug angeordnet hat (,,Sol-
ches tut ...“). An Christus zu glauben und die von ihm selbst eingesetzten Sak-
ramente zu verschmihen, wire in sich widerspriichlich. Sakramentsverachtung ist
Christusverachtung.

Wenn und weil Christus bestimmte Handlungsvollziige eingefithrt und angeord-
net hat, kann siebentens unterstellt werden, dass er dies ,uns zugute getan hat, dass
die Sakramente also dazu dienen, den Glauben zu vergewissern und zu stirken.

8 BSELK 102.

9 BSELK 101. Vgl. dazu auch Bernd Oberdorfer, Embodied Spirit. Outines of Lutheran Pneuma-
tology, in: Chad M. Rimmer / Cheryl M. Peterson (Hg.), We Believe in the Holy Spirit. Global
Perspectives on Lutheran Identities (LWF Documentation 63), Leipzig/Geneva 2021, 47-58,

10 So der sprechende Titel von Gerhard Ebelings vierbindiger Aufsatzsammlung (Tiibingen
1960/1969/1975/1995).

196 UNA SANCTA 77



Luther hat dies, achrens, fiir Taufe und Abendmahl besonders im Blick auf den
angefochtenen Glauben immer wieder betont. Die Taufe als einmaliges biographi-
sches Ereignis vergewissert dem Individuum im erinnernden Riickblick an diesen
gleichsam objektiven Akt der Zueignung des Heilswirkens Christi die Unverbriich-
lichkeit des Ein-fiir-allemal-Angenommen-Seins. Und im Abendmahl war Luther
die wahre und wirkliche Prisenz des ganzen Christus so essentiell wichtig, weil sie
das Heilswirken Christi im emphatischen Sinn vergegenwirtigt, ja in der physischen
Aufnahme der Elemente geradezu verinnerlicht, zu spiiren und zu schmecken gibt.
Luther konnte mit grofer Leidenschaft zum Gebrauch dieser von Gott selbst gestif-
teten Hilfsmittel des Glaubens auffordern und warnte davor, leichtfertig darauf zu
verzichten."

Der Eigenwert’, die eigenstindige Bedeutung der Sakramente, neuntens und letz-
tens, konnte und kann vielfiltig expliziert werden: anthropologisch (der Mensch als
Sinnenwesen), ritualtheoretisch, lebenszyklisch, ekklesiologisch, um nur einige Di-
mensionen zu nennen. Dies ist sinnvoll und hilfreich, wenn dadurch die spezifische
Funktion der Sakramente fiir die und in der Verkiindigung illustrierend verdeutliche
wird. Eine tragende Bedeutung fiir die Begriindung der Sakramente kommt solchen
sekundir erliuternden Uberlegungen aber nicht zu.

Abstract

Lutheran ecclesiology focusses on the proclamation of the Word of God. The pa-
per discusses whether “sacramentality” is an appropriate category to describe this
proclamation’s effect of actually presenting the gift of God’s grace through faith.
From a Lutheran perspective, it further reflects whether, resulting from that, a
“sacramental” character can be ascribed to the Church itself. Finally, it scrutini-
zes the specific significance of the sacraments (i.e., baptism and Holy Supper) in
relation to the “sacramental” proclamation of the Word.

11 Vgl. etwa die Vorrede zum Kleinen Katechismus: ,,Wer das Sacrament nicht sucht oder begert
zum wenigsten ein mahl oder vier des Jars, da ist zubesorgen, das er das Sacrament verachte

und kein Christ sey, gleich wie der kein Christ ist, der das Evangelion nicht gleubet oder horet.”
(BSELK 868; vgl. auch 870).

312022 197



	“Glaubst du, so hast du.” Sakramentalität des Wortes?: Eine lutherische Perspektive
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9

