®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universitatsbibliothek

Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2022. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 82 (5):
323-25. https://doi.org/10.14315/evth-2022-820503.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
P .:_-:C‘,P'I}‘
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %\ =
Deutsches Urheberrecht ‘?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & Ve
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ b _,-*


https://doi.org/10.14315/evth-2022-820503
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

D ass die christlichen Kirchen Vorrei-
ter in den gesellschaftlich-kulturel-
len Debatten um Geschlechtergerechtig-
keit und Diversitit von Lebensformen
und deren politisch-legislative Implika-
tionen (gewesen) wiren, wird man kaum
behaupten kénnen. Dennoch stimmt der
Riickblick auf »Geschlechterdiskurse
im (west-)deutschen Nachkriegspro-
testantismus«, den Sarah Jiger im ers-
ten Beitrag dieses Heftes bietet, nicht
nur erniichternd. Denn zwar bildeten
evangelische Stimmen in den 1950-er
bis in die 1960-er Jahre tatsichlich hiu-
fig ein retardierendes Moment in der
gesellschaftlichen Entwicklung, etwa
durch Kampagnen gegen »Schmutz und
Schund« in den Medien. Aber ein Per-
spektivenwechsel von der Verteidigung
vermeintlich unverbriichlicher Normen
hin zur differenzierten Wahrnehmung
individueller Lebenskonstellationen er-
zeugte doch eine zunehmende Offenheit
fiir einen konstruktiven Umgang mit
dem gesellschaftlichen Wandel. Jager
macht deutlich, dass dies nicht als auféen-
gesteuerte Anpassung an einen (wie auch
immer zu definierenden) »Zeitgeist« zu
deuten ist, sondern immer orientierend
begleitet war durch genuin theologische
Reflexionsprozesse, unter denen sie na-
mentlich die feministische(n) Theolo-
gie(n) hervorhebt.

Der historischen Analyse zur Seite
steht die (auto-)biographische Innen-
sicht, in der Margot Kdifimann ihren
Weg als Frau in und mit der Kirche re-
kapituliert. Sichtbar wird dabei, dass sie,
hiufig die erste Frau in ihrer jeweiligen
Position, vielfiltigen Vorurteilen und
(meist mannlichen) Bedenken(trigern)
im Blick auf Rollenzuschreibungen be-
gegnete: Kann eine Frau, eine Frau mit

Kindern, eine geschiedene Frau die bisher
ausschliefSlich durch Minner geprigten
Rollenprofile der jeweiligen Aufgabe,
des jeweiligen Amtes ausfiillen? Sichtbar
macht sie aber zugleich, dass sie auf ihren
Karrierestufen immer auch Ermutigung
und Unterstiitzung erfuhr. Dass Men-
schen jetzt Erfahrungen mit weiblichen
Amtstriagerinnen machen konnten, ak-
kumulierte zudem Gewdhnungseffekte,
die das Berufsbild zunehmend aus seiner
geschlechterfixierten Verengung befrei-
ten und pluralisierten. So erfreulich diese
Normalisierung ist, so wichtig ist doch,
dass der Riickblick einer »Pionierin< die
Erinnerung dafiir wachhilt, wie wenig
selbstverstindlich der Weg dorthin ge-
wesen Ist.

Um Rollenerwartungen im Pfarramt
geht es auch im Beitrag von Gerhard
Bergner. Er beginnt mit der aktuellen Be-
obachtung, dass Pfarrerinnen und Pfar-
rer — bei insgesamt hoher Berufszufrie-
denheit — den Umgang mit den multiplen
und diffusen Formen der Anerkennung
und Nicht-Anerkennung ihrer Titigkeit,
die sie im Berufsalltag standig erleben,
hiufig als schwierig empfinden, und pla-
diert dafiir, »dass man die vielfiltigen
expliziten und nicht expliziten Beurtei-
lungsformate, denen man als Pfarrer*in
fortlaufend ausgesetzt ist, angstfrei zur
Kenntnis nimmt und in die eigene Be-
urteilung erfolgreich integriert.« Unter
dieser Fragestellung liest er sodann als
historisches Fallbeispiel den Briefwechsel
von Karl Barth und Eduard Thurneysen
aus den Jahren 1913-17, in denen beide
als Pfarrer in benachbarten Schweizer
Kirchengemeinden titig waren. Berg-
ner untersucht, wie sie ihre Tatigkeiten
wechselseitig wahrnehmen, Wertschit-
zung, aber auch Kritik kommunizieren,



324

welchen Instanzen der Beurteilung sie
sich in Gemeinde und Offentlichkeit
ausgesetzt sehen, aber auch sich anver-
trauen (z.B. Barths Ehefrau Nelly); er
macht auch darauf aufmerksam, dass
sie ihre eigene Arbeit z.T. selbstkriti-
scher wahrnehmen, als ihre Umwelt das
tat. Zuriickspringend in die Gegenwart,
skizziert er fiir die professionelle Selbst-
wahrnehmung im Pfarramt das Leitbild
eines »reifen Narzissmus« (M. Kless-
mann), der das komplexe Beziehungsfeld
der »Beurteilungsformate« reflektiert in
den Blick nimmt, sich zugleich aber der
eigenen Begrenztheit bewusst bleibt und
die religios-theologische Einsicht ernst
nimmt, »dass Anerkennung auch im
pfarramtlichen Tun nicht in erster Li-
nie von Menschen und auch nicht von
einem selbst kommt, sondern von Gott
zugesprochen wird, noch bevor die erste
Predigt geschrieben oder das erste Ka-
sualgesprdch gefithrt wurde«.

Kaum ein Thema wurde in den letz-
ten Jahren theologisch so kontrovers
diskutiert wie die Suizidassistenz. Das
Urteil des Bundesverfassungsgerichts,
das im Februar 2020 das neu erlassene
Gesetz zum Verbot »geschiftsmifSiger «
Sterbehilfe als verfassungswidrig auf-
hob, da es die Selbstbestimmung un-
verhiltnismifig einschrinke, notigte
Kirche und Theologie nicht nur dazu,
die Suizidassistenz in ihrer individuellen
wie sozialen Dimension erneut ethisch zu
reflektieren. Zugleich stellte es vielmehr
die in der Gesellschaft tief verankerte
evangelisch-diakonische Arbeit vor die
praktische Herausforderung, antizipie-
rend zu klaren, wie ihre Einrichtungen
(re-)agieren sollten, wenn sie mit dem
Wunsch von Bewohnerinnen oder Be-
wohnern zur Unterstiitzung beim Sterben
konfrontiert wiirden. Marco Hofheinz
entwickelt dazu in seinem Beitrag eine
profilierte Position. Unzweideutig wen-
det er sich gegen eine religios-moralische
Diskreditierung des Todeswunsches und

Zu diesem Heft

weist auch darauf hin, dass die (wenigen)
biblischen Aussagen zum Suizid keines-
wegs eindeutig negativ sind. Seiner Ar-
gumentation zugrunde legt er Dietrich
Ritschls Unterscheidung eines » Athener«
und eines »Jerusalemer Menschen«, die
er freilich (mit W. Schoberth) nicht als
Alternativmodelle versteht, sondern als
komplementire Konzepte, wobei der » Je-
rusalemer Mensch« wegen der Integra-
tion von Leid und Gebrechlichkeit in das
Menschenbild als notwendiges Korrektiv
fur die (durchaus bejahte) » Athenische«
Konzentration auf aktive Selbstbestim-
mung erscheint. Auf dieser Basis betont er
die Wiirde des sterbenden, auf Hilfe an-
gewiesenen Menschen und unterstreichrt
die Bedeutung einer vieldimensionalen
Sterbebegleitung. Weil er im Angebot
einer Suizidassistenz die Gefahr erkennt,
sterbenden Menschen zu spiegeln, die
Fortsetzung ihres Lebens sei ihnen (und
ihrer Umwelt) nicht mehr zuzumuten,
pladiert er dafiir, dass kirchliche Ein-
richtungen die Vorhaltung eines solchen
Angebots programmatisch ausschlieffen
sollten, um ihre Bewohnerinnen und Be-
wohner schon vor der Konfrontation mit
der Frage nach der Sinnhaftigkeit ihres
(Fort-)Lebens zu schiitzen und 6ffentlich
Zeugnis abzulegen fiir die Wiirde der ge-
brechlichen Existenz. Da man hier — bei
geteilten Grundannahmen — auch anders
argumentieren kann (vgl. etwa die pro-
noncierten FAZ-Artikel von I. Karle, R.
Anselm und U. Lilie im Januar und Mai
2021; zur 6kumenischen Diskussion vgl.
auch Heft 2/2022 der Zeitschrift Una
Sancta), steht die Debatte ersichtlich erst
am Anfang.

Das Bild des Islam in westlichen Ge-
sellschaften ist nicht nur von gegenwir-
tigen lebensweltlichen Erfahrungen und
medialen Vermittlungen gepragt, son-
dern auch durch lingerfristig wirksame
wissenschaftliche Konzeptualisierungen.
Umso wichtiger ist es, diese historisch
zu genetisieren und zu kontextualisie-



ren und ihre Konstruktionsbedingungen
aufzuzeigen. Dies unternimmt Andreas
Feldtkeller fiir »deutschsprachige Ge-
samtdarstellungen des Islam« zwischen
1885 und 1910, deren konzeptionelle
Grundentscheidungen die Darstellungen
des Islam bis zur Jahrtausendwende maf-
geblich mitbestimmten. Sichtbar wird da-
bei, dass weder die Behandlung des Islam
als »Religion« noch seine Beschreibung
als in sich einheitlicher Systemzusammen-
hang selbstevident waren, sondern sich
Entscheidungen verdankten, die mit nicht
unproblematischen Vereindeutigungen,
Priferenzbildungen und Ausschliissen
verbunden waren. So wird in den behan-
delten Werken regelmifSig die Sunna nor-
mativ bevorzugt, der gegeniiber die Schia

Bernd Oberdorfer

325

dann als Abweichung erscheint. Auch
werden immer wieder selektiv historische
Epochen mit Gegenwartsbeobachtungen
zu vermeintlichen Wesensbestimmungen
kurzgeschlossen. Solche Befunde kénnen
helfen, festgefiigte Vorstellungen zu ver-
fliissigen und den Blick zu 6ffnen fur die
Vielfalt islamischer Prigungen und fiir
alternative Beschreibungsmodelle. Nicht
zufillig scheint daher seit der Wende zum
21. Jahrhundert die Zeit integrativer Ge-
samtdarstellungen »des« Islam abgelau-
fen zu sein.

Im »Kritischen Forum« bespricht
Christiane Tietz Jorg Lausters »Biogra-
phie« des »heiligen Geistes« —von der zu
hoffen ist, dass sie kein Nachruf ist, son-
dern einer noch lebenden »Person« gilt.



	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


