®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w h Universititsbibliothek

Evangelisch predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE fiir
eine Kanzel- und Verkundigungsgemeinschaft zwischen
evangelischen Landes- und Freikirchen

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroéffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2023. “Evangelisch predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE fur eine
Kanzel- und Verkundigungsgemeinschaft zwischen evangelischen Landes- und
Freikirchen.” epd-Dokumentation 2023 (19): 6-14.
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/23_19_Evangelisch_predigen.pdf.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
AT,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under these conditions: a5\ },A
Deutsches Urheberrecht I %-‘ 1=
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: ) &
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ & ,,{ &


https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/23_19_Evangelisch_predigen.pdf
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

6 19,2023 epd-Dokumentation

Evangelisch Predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE fiir eine
Kanzel- und Verkiindigungsgemeinschaft zwischen
evangelischen Landes- und Freikirchen

Bernd Oberdorfer

1. Leuenberg light3!

Kanzelgemeinschaft, Verkiindigungsgemeinschaft
ohne volle Kirchengemeinschaft — das scheint das
Format zu sein, das sich in den Gesprdchen zwi-
schen EKD und VEF als passend und zukunfts-
trachtig herausgestellt hat um die Beziehungen
zwischen beiden Kirchen bzw. Kirchenbiinden
sowohl zu beschreiben als auch zu dynamisieren.

Doch ich zdgere schon: Soll es wirklich heifsen
»ohne volle Kirchengemeinschaft« - oder nicht
besser »statt voller Kirchengemeinschaft«? Geht es
also nicht um eine Vorstufe oder eine reduzierte
Form von Kirchengemeinschaft, sondern um ein
alternatives Modell zur Kirchengemeinschaft - ein
Modell, das nicht weniger, sondern anderes be-
nennt, weil die Beziehungen zwischen Landeskir-
chen und Freikirchen - bzw. jedenfalls: zwischen
diesen Landeskirchen (und ihrem Verbund) und
diesen Freikirchen (und ihrem Verband) - eben
anders zu bestimmen sind als die zwischen den
EKD-Mitgliedskirchen untereinander (und wohl
auch als die zwischen den VEF-Mitgliedern unter-
einander). Dann ware der Unterschied zwischen
Verkiindigungsgemeinschaft und Kirchengemein-
schaft kein graduell-quantitativer, sondern ein
kategorial-qualitativer. Verkiindigungsgemein-
schaft kénnte dann auch genauso intensiv sein
wie Kirchengemeinschaft. Es ginge dann also
nicht um so etwas wie >Leuenberg light¢, sondern
um einen anderen Typ von Gemeinschaft als Leu-
enberg.!

Aber so ganz stimmt das auch nicht. Denn was
die Arbeitsgruppe von EKD und VEF als
»Verkiindigungsgemeinschaft« beschreibt, ist ja
inspiriert von Leuenberg und greift zentrale Mo-
mente von Leuenberg auf. In der Tat setzt
»Verkiindigungsgemeinschaft« voraus, dass wir
uns - bzw. unseren »ordnungsgemafd berufenen«
Geistlichen - wechselseitig grundsatzlich zutrau-
en, das Evangelium »rein verkiindigen« zu kon-
nen. Und das impliziert, dass wir einen »Konsens
in Grundwahrheiten« des Evangeliums konstatie-
ren konnen, der es erlaubt, in der »Verkiindi-
gung« des je anderen dieses Evangelium ungeach-
tet aller Differenzen so ungetriibt zu erkennen,
dass wir uns gegenseitig unbesorgt auf unsere

Kanzeln oder kanzelanalogen Verkiindigungsorte
einladen kénnen. Fast hitte ich hier - im Fahr-
wasser von Leuenberg und der »Gemeinsamen
Erkldrung zur Rechtfertigungslehre« - schon for-
muliert: »dass wir die verbleibenden Differenzen
nicht mehr als kirchentrennend auffassen miis-
sen«. Aber hier legt sich natiirlich sofort die Riick-
frage nahe: Warum dann nicht gleich volle Kir-
chengemeinschaft?

Freilich war es vielleicht ein bisschen leichtfertig,
Leuenberg und die »Gemeinsame Erklarung« an
dieser Stelle in einem Atemzug zu nennen. Denn
beide Dokumente unterscheiden sich ja genau in
ihren Konsequenzen: Die Leuenberger Konkordie
erkldrt auf der Basis eines gemeinsamen Ver-
standnisses des Evangeliums angesichts der er-
reichten Konsense in allen traditionell strittigen
Punkten volle Kirchengemeinschaft im Sinne von
Kanzel- und Altargemeinschaft und uneinge-
schrankter wechselseitiger Anerkennung des or-
dinationsgebundenen Amtes fiir gegeben. Die
GER hingegen beschrdnkt den Konsens auf
»Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehrex, so
dass nur die »verbleibenden Differenzen« in der
Rechtfertigungslehre nicht mehr als kirchentren-
nend gelten miissen. Ob das auch von anderen
Differenzen gilt (Abendmahl, Amt, etc.), muss
zundchst geklart werden, ehe entschieden werden
kann, ob der »Konsens in Grundwahrheiten« eine
hinreichende Basis fiir Kirchengemeinschaft ist.
Aus einem »Konsens in Grundwahrheiten« folgt
also nicht automatisch Kirchengemeinschaft.

Wenn ich recht sehe, ist die »Verkiindigungs-
gemeinschaft« von EKD und VEF irgendwo zwi-
schen Leuenberg und GER angesiedelt. Sie ist
keine volle Kirchengemeinschaft wie Leuenberg,
aber sie hat doch deutlich mehr Konsequenzen
fiir gottesdienstliche Gemeinschaft als (jedenfalls
bisher) die GER.

Dieses »zwischen« will ich im Folgenden genauer
zu bestimmen versuchen. Dabei gehe ich von der
Vermutung aus, dass der jeweils besondere Cha-
rakter von EKD und VEF auch eine spezifische
Form der Beziehung erfordert, so dass man nicht
einfach Modelle, die sich in anderen 6kumeni-
schen Konstellationen bewadhrt haben, tiberneh-



epd-Dokumentation 19/2023 7

men kann. Ich unterstelle auch, dass die ange-
strebte »Verkiindigungsgemeinschaft« nicht ein
blofRes Durchgangsstadium auf dem Weg zu »vol-
ler Kirchengemeinschaft« ist, zugleich aber doch
nicht statisch gedacht ist, sondern »Ausdruck und
Werkzeug« einer Dynamik sein soll, die aufgrund
gewachsener Verbundenheit zu wachsender Ver-
bundenheit fiihren kann. Dass es keine Blaupause
gibt, heifdt natiirlich nicht, dass Anregungen aus
anderen okumenischen Kontexten und Diskursen
nicht hilfreich sein konnten. Unter diesem Ge-
sichtspunkt werde ich auch das Studiendokument
»Glaube, der durch die Liebe tdtig ist« zwischen
Baptisten und Methodisten auf Weltebene in
meine Uberlegungen einbeziehen. Nicht {iberge-
hen werde ich zudem die amtstheologischen
Konkretionen, bis hin zu der Frage, ob langerfris-
tig an den Austausch von Amtstragerinnen bzw.
Amtstrigern, d.h., an einen Ubergang von ord-
nungsgemaf berufenen Geistlichen von einer
Landeskirche in eine Freikirche und umgekehrt -
bei Anerkennung der jeweiligen Ausbildungsgan-
ge - gedacht ist (oder eben nicht!).2

2. Die Leuenberger Konkordie:
Kirchengemeinschaft auf der Basis eines
»differenzierten Konsenses«

Die Leuenberger Konkordie (LK) iiberwand 1973
einen der tiefen Graben, die sich schon im 16.
Jahrhundert innerhalb der reformatorischen Be-
wegung aufgetan hatten. Dieser Graben war so
tief, dass namentlich die Lutheraner - ungeachtet
der gemeinsamen Frontstellung gegen die romi-
sche Kirche (und gegen die »Wiedertdaufer«!) und
ungeachtet vielfaltiger Gemeinsamkeiten in den
theologischen Grundlagen (sola scriptura, Recht-
fertigung allein aus Glauben, um nur zwei Stich-
worte zu nennen) - kirchliche Gemeinschaft mit
den Reformierten fiir nicht gegeben, ja in der
Sache unmoglich erklarten. Namentlich im Ver-
standnis des Abendmahls hielten sie die Positio-
nen wegen des kontrdren Richtungssinnes der
Perspektiven fiir vollkommen inkompatibel:
Zwingli dachte, schematisch gesagt, von unten
nach oben (die Gemeinde agiert, indem sie sich
im Ritus an das durch Christus am Kreuz erwirkte
Heil erinnert), Luther hingegen von oben nach
unten (Christus agiert, indem er sich heilschaf-
fend der versammelten Gemeinde vergegenwar-
tigt). Zwar kam Calvin den Wittenbergern inso-
fern entgegen, als auch er von einer Prasenz
Christi im Abendmahl sprechen konnte; aber eine
leibliche Gegenwart Christi konnte auch er nicht
zugestehen, weil ubiquitdre Leiblichkeit fiir ihn -
wie fiir Zwingli - ein in sich widerspriichlicher
Ungedanke war. Eine geistliche Selbstvergegen-

wadrtigung Christi war den Lutheranern wiederum
zu wenig, zumal sie ihnen auch die gott-
menschliche Einheit der Person Jesus Christus zu
zerstoren schien. Manche Lutheraner sahen sich
deshalb in der Betonung der wahren und wirkli-
chen Prasenz des ganzen Christus in, mit und
unter Brot und Wein nadher bei Rom als bei Zii-
rich oder Genf, wenngleich sie sich natiirlich
nicht auf die Transsubstantiation festlegen lassen
wollten, auf der communio sub utraque bestan-
den und die vom Akt der Feier abgehobene Fron-
leichnamsfrommigkeit ablehnten. Gewiss gab es
noch andere Differenzen mit den Reformierten
(exemplarische Auswahl: Pradestination, Christo-
logie - Stichwort: extra Calvinisticum -, Ethos -
Stichworte: Kirchenzucht, Zwei-Regimenten-
Lehre). Diese diirfen verglichen mit dem Abend-
mahlsstreit aber getrost als minor disagreements
bezeichnet werden, die als solche keine Kir-
chentrennung begriindet hatten.

Ich sagte: Leuenberg hat diesen Graben iiber-
wunden. Genauer miisste man freilich sagen:
Leuenberg hat in theologisch reflektierter und
verantworteter Weise ratifiziert, dass der Graben
iiberwunden ist. Denn Leuenberg war kein An-
fang, sondern Resultat einer langeren, komplexen
Verstandigungsgeschichte. Diese begann im
Grunde schon mit Pietismus und Aufkldrung, die
die Lehrdifferenzen relativierten, der eine im
Namen der personlichen praxis pietatis, die ande-
re im Namen der Vernunftgemafheit und lebens-
praktischen Relevanz des Glaubens. Die Unionen
des 19. Jahrhunderts waren allerdings nicht zu-
stande gekommen ohne die Uberzeugung, dass
im Licht des iibergreifend Gemeinsamen die
Lehrdifferenzen selbst ihren kirchentrennenden
Charakter verloren haben. Exemplarisch und
mafistabsetzend durchdekliniert hat das Schlei-
ermacher in seiner »Glaubenslehre«, der ersten
»Unionsdogmatiks, einer »kirchlichen Dogmatik«
par excellence, in der den einzelnen Paragraphen
regelmdfRig Quellenangaben aus beiden Bekennt-
nistraditionen beigefiigt sind.

Die Unionen haben allerdings bekanntlich den
lutherischen Widerstandsgeist erweckt und ein
konfessionelles Selbstbewusstsein erzeugt, das
sich erneut durch den Gegensatz - nun nicht
mehr allein zum Reformiertentum, sondern auch
zum Unionismus - definierte. Die Unionen plura-
lisierten daher in Deutschland den landeskirchli-
chen Protestantismus, statt ihn - wie intendiert -
zu vereinen.

Insofern war der Weg nach Leuenberg kein
Selbstlaufer. Viele Faktoren trugen dazu bei, ihn



8 19,2023 epd-Dokumentation

zu ebnen. Trotz der genannten konfessionalisti-
schen Immunreaktionen erzeugten die Unions-
kirchen durch gemeinsames Gottesdienstleben,
gemeinsame Frommigkeitsformen, organisatori-
schen Zusammenhalt etc. ein Verbundenheitsbe-
wusstsein, das auch in die Konfessionskirchen
hinein ausstrahlte. Signifikant ist zudem, dass
konfessionell gepragte theologische Entwiirfe
zunehmend konfessionsiibergreifend rezipiert
wurden. So hatte etwa - aller wechselseitigen
Polemik zum Trotz - Karl Barths Theologie auch
im Luthertum erheblichen Einfluss, und der Uni-
onslutheraner Dietrich Bonhoeffer wirkte weit
iiber seine konfessionelle Herkunft hinaus. Von
kaum zu iiberschitzender Bedeutung sind freilich
die Erfahrungen im »Kirchenkampf, in dem die
gemeinsame Bedrohung von aufien und innen -
durch den nationalsozialistischen Staat und die
nationalsozialistisch indoktrinierten »Deutschen
Christen« - eine Zeugnisgemeinschaft schuf, in
deren Licht die untergeordnete Relevanz der
Lehrdifferenzen sichtbar und spilirbar wurde.
Mehr noch: Sichtbar und spiirbar wurde, dass
diese Lehrdifferenzen in der Sache selbst so tief-
greifend im Letzten gar nicht sein konnten, wenn
Christen unterschiedlicher Konfession sich so
stark als im Glaubenszeugnis vereint erfahren
konnten. Auf der Basis solcher Vertrautheits- und
Vertrauenserfahrungen konnte man dann begin-
nen, liber die strittigen Lehrfragen Gesprdche zu
fiihren, die iiber mehrere Zwischenstufen schlief3-
lich in die Leuenberger Konkordie miindeten.

Ich habe das so ausfiihrlich rekapituliert, um
deutlich zu machen, dass Lehrkonsense nicht im
luftleeren Raum oder am griinen Tisch entstehen,
sondern ausgelost sind durch Vertrautheits- und
Vertrauenserfahrungen und auch nur nachhaltige
Resultate haben konnen, wenn sie eingebettet
bleiben in solche Erfahrungen. Umgekehrt wer-
den durch diese Vertrautheit Lehrgesprache aber
auch nicht iiberfliissig. Sie stabilisieren die ent-
standene Gemeinschaft vielmehr, indem sie sie
reflexiv verantworten.

Wie geschah dies nun in der LK?

Die LK arbeitete schon nach dem Prinzip des
»differenzierten Konsenses, als dieser Begriff in
der okumenehermeneutischen Diskussion noch
gar nicht geprdgt war. Denn weder beschrankte
sie sich auf die blofle Feststellung, dass die Leh-
ren der beteiligten Kirchen nicht mehr kirchen-
trennend seien, noch entfaltete sie eine umfas-
sende gemeinsame Lehre. Sie formulierte viel-
mehr im Sinne von CA 7 fiir das Verstandnis des
Evangeliums und der Sakramente einen nach

Uberzeugung der unterzeichnenden Kirchen in
den unterschiedlichen konfessionellen Traditio-
nen enthaltenen elementaren Konsens, der die
Differenzen nicht aufhob (es ging eben nicht um
eine Bekenntnisunion!), sondern als unterschied-
liche Entfaltungen dieses Konsenses durchsichtig
machte. Unterstellt wird dabei nicht, dass diese
Entfaltungen miteinander voll kompatibel sind. Es
wird auch nicht verlangt, dass die Kirchen die
entfalteten konfessionellen Lehren wechselseitig
in ihren je eigenen Lehrbestand integrieren. Ge-
fordert (und als gegeben erklart) wird »nur«, dass
die je speziellen konfessionellen Lehren als legi-
time Entfaltungen des formulierten Konsenses
anerkannt werden und deshalb nicht mehr als
kirchentrennend gelten miissen.

Dies lasst sich sehr schon am Abendmabhlsartikel
zeigen (LK 18-20). Hier wird zundchst ein Kon-
sens formuliert, der eindeutig naher bei Luther
und Calvin als bei Zwingli ist: »Im Abendmahl
schenkt sich der auferstandene Jesus Christus in
seinem fiir alle dahingegebenen Leib und Blut
durch sein verheiflendes Wort mit Brot und
Wein.«* Wir miissen nicht in die Diskussion die-
ser Textpassage eintreten, in der jedes Wort und
jede Wortfolge bereits hunderte Male hin- und
hergewendet worden ist. Es geniigt der Hinweis,
dass der Konsens die sich schenkende Selbstver-
gegenwartigung des auferstandenen Jesus Chris-
tus umfasst, in der dessen Leib und Blut kraft der
von ihm selbst gegebenen Verheifiung mit den
sinnlichen Elementen Brot und Wein zusammen-
gesprochen und mit ihnen empfangen wird. Die
jahrhundertelang hochkontrovers diskutierte Fra-
ge, wie dies genau zu denken sein soll, wird be-
wusst offen gelassen; hier wird ausdriicklich kein
Konsens gesucht. Gewarnt wird nur vor einem
»Interesse an der Art der Gegenwart Christi im
Abendmahl, das sich abkoppelt vom konkreten
»Akt des Essens und Trinkens«. Theorien iiber
den Charakter der Leiblichkeit des auferstande-
nen und erhohten Christus werden nicht
schlechthin abgelehnt, aber sie werden gewis-
sermafden in die zweite Reihe zuriickgesetzt und
haben allenfalls dienende Funktion. Wer sie ver-
absolutiert und zum zwingenden Implikat der
Abendmahlslehre macht, »lauft Gefahr, den Sinn
des Abendmahls zu verdunkeln«. Die LK emp-
fiehlt freilich auch nicht, die Unterschiede gleich-
sam in friedlicher Koexistenz nebeneinander her
existieren zu lassen, sondern regt dazu an, im
Licht des erreichten grundlegenden Konsenses
den Dialog dariiber weiterzufiihren und das Ver-
standnis zu vertiefen (vgl. LK 37).



epd-Dokumentation 19/2023 9

3. »Evangelisch sein«: Leuenberg in der
Perspektive der VEF

Es ist beeindruckend zu sehen, dass die VEF in
ihrer Stellungnahme »evangelisch sein«* die Me-
thode der LK auf ihr eigenes Verhaltnis zur GEKE
als der Gemeinschaft der Signatarkirchen der LK
anwendet. Klar artikuliert die VEF das Interesse,
das verbindend Evangelische herauszuarbeiten,
in dem sie eine elementare Gemeinsamkeit mit
den GEKE-Kirchen erkennt. Eine formelle »Unter-
zeichnung der LK durch Mitgliedskirchen der
VEF« war kein unmittelbares Ziel des »Diskussi-
onsprozesses«; eine Doppelmitgliedschaft in VEF
und GEKE ist aber nicht ausgeschlossen, wie das
Beispiel der Evangelischen Briider Unitdt (EBU)
und der Evangelisch-methodistischen Kirche
(EmK) zeigt. Direkt angesprochen werden erhoff-
te konkrete Konsequenzen, namentlich die Uber-
windung bestehender Einschrankungen fiir »frei-
kirchliche Bewerberinnen und Bewerber« bei
»Vokationen, Zulassungen zu Dissertation und
Habilitation und die Berufung auf Lehrstiihle«.

Konkret bejaht die VEF das »satis est« von CA 7
und skizziert die Ubereinstimmung mit der LK im
Verstandnis des Evangeliums anhand der vier
reformatorischen »Sola«, denen sie erganzend ein
»sola experientia« zur Seite stellt, das aber so-
gleich unter Verweis auf Luther an das gemein-
sam Reformatorische riickgebunden wird. Aus-
driicklich anerkannt werden die altkirchlichen
Glaubensbekenntnisse — nicht als formale Autori-
taten (keine der Mitgliedskirchen der VEF kennt
eine explizite Bekenntnisbindung), sondern als
sachgemadfier Ausdruck des biblischen Evangeli-
ums. Unerwdhnt bleibt auffalligerweise ein spezi-
fisches Amt der offentlichen Evangeliumsverkiin-
digung und Sakramentsverwaltung im Sinne von
CA 14.

CA 7 nennt als Kriterium fiir kirchliche Verbun-
denheit (»Einigkeit«) auch den Konsens iiber die
einsetzungsgemadfie Darreichung der Sakramente.
Entsprechend unterstreicht die VEF auch ihre
grundsitzliche Ubereinstimmung mit dem in der
LK artikulierten Sakramentsverstandnis. Dies gilt
auch fiir die Taufe. Das ist umso bemerkenswer-
ter, als ja mehrere Mitglieder der VEF ausschlief3-
lich die Miindigentaufe praktizieren und die Sdug-
lingstaufe ablehnen. Die VEF interpretiert dies
aber nicht als Ausdruck eines unterschiedlichen
Taufverstandnisses, sondern als Unterschied in
der Anwendung eines gemeinsamen Taufver-
standnisses. Dass hier theologischer Klarungsbe-
darf besteht, wird nicht geleugnet. Er bezieht
sich, so die VEF, aber nicht auf das Taufver-

stdndnis selbst, sondern auf Ekklesiologie und
Glaubenskonstitution. Im Ubrigen wird darauf
hingewiesen, dass die Praxis der Sduglingstaufe
auch innerhalb der VEF unterschiedlich beurteilt
und gehandhabt wird, ohne dass das die Verbun-
denheit in der VEF tangiert. Hier zeigt sich ein im
Vergleich zu EKD bzw. GEKE charakteristisch
unterschiedenes ekklesiologisches Selbstver-
standnis der VEF, das moglicherweise eine grofie-
re Disparatheit in Lehre und Praxis erlaubt als das
Modell von Leuenberg.® Aus der Perspektive der
EKD ist umgekehrt natiirlich nicht die Praxis der
Miindigentaufe selbst bedenklich, sondern nur
die fehlende Anerkennung der Sauglingstaufe
namentlich beim Ubertritt in eine Kirche, die
ausschlieflich die Miindigentaufe praktiziert. Im
Dialog der VELKD mit den Baptisten verhindert
einzig diese Frage die Erklarung voller Kirchen-
gemeinschaft.

Beim Abendmahl sind die klarungsbediirftigen
Punkte weniger offensichtlich. Die VEF teilt das
Abendmahlsverstdndnis der LK. Nicht behandelt
wird allerdings die Frage der »Leitung« der
Abendmahlsfeier. Sie ist im VEF-Kontext offenbar
wenig gravierend (was auch mit den teilweise
sehr diversen Amterstrukturen in den VEF-
Kirchen zusammenhangen diirfte). Im lutherisch/
romisch-katholischen Dialog spielt sie aber eine
grofie (m.E. allzu grofe) Rolle. Dort legen die
Lutheraner in der Regel starkes Gewicht auf die
Versicherung, in lutherischen Kirchen diirften nur
Ordinierte (bzw. »ordnungsgemaf} Berufene«)
Abendmahlsfeiern leiten. Im Dialog mit anderen
Kirchen haben sie freilich die konkrete Ausgestal-
tung geistlicher Amtsstrukturen m.W. nie zur
Bedingung von kirchlicher Gemeinschaft ge-
macht. Was die »Zulassung« zum Abendmahl
betrifft, praktizieren sowohl die EKD- als auch die
VEF-Kirchen das »offene Abendmahlg, d.h., sie
beschranken die Teilnahme nicht auf die einge-
schriebenen Mitglieder der jeweiligen Kirche,
sondern laden alle ein, die sich von Christus ein-
laden lassen (und von denen deshalb unterstellt
wird, dass sie das Abendmahlsverstandnis teilen).
Strittig konnte nur sein, dass einige VEF-Kirchen
die Taufe nicht zur Teilnahmevoraussetzung
machen (zumal wenn in Kirchen, die allein die
Miindigentaufe praktizieren, auch Jugendliche
zugelassen werden). Das wird derzeit jedoch
auch in EKD-Landeskirchen ernsthaft diskutiert,
da bei nachlassender Tauffrequenz immer haufi-
ger Menschen die Gottesdienste besuchen, die
glauben (und womoglich auch auf die Gegenwart
des sich schenkenden Christus im Abendmahl
vertrauen), ohne getauft zu sein. Soll man sie
abweisen bzw. genauer: auf den erforderlichen



10 19,2023 epd-Dokumentation

»Umweg« iiber die Taufe verweisen - oder nicht
umgekehrt auf den verkiindigend-missionarischen
Charakter des Abendmabhls vertrauen, in der
Hoffnung, dass dies die davon Angesprochenen
aus sich heraus ldngerfristig zum Taufbegehren
fiihren wird? Ein grundsatzlicher Dissens zwi-
schen EKD und VEF wird an dieser Stelle also
kaum zu konstatieren sein.

4. »Verkiindigungsgemeinschaft« - Was ist das?

Die VEF kann sich theologisch also gut im von
der LK formulierten differenzierten Konsens iiber
das Evangeliumsverstdndnis und die Beschrei-
bung der Sakramente wiederfinden. Sie benennt
zwar eigene Akzente; aber das ist ja in der LK
ausdriicklich vorgesehen: Diese macht als Bedin-
gung fiir Kirchengemeinschaft nur geltend, dass
die konfessionsspezifischen Auspragungen in
Lehre und Praxis als legitim und nicht (oder:
nicht mehr) als kirchentrennend beurteilt werden.
Dennoch streben EKD und VEF keine Kirchenge-
meinschaft im Sinne von LK an. Diskutiert wird
vielmehr eine »Kanzelgemeinschaft« bzw. - um
der Tatsache Rechnung zu tragen, dass in vielen
VEF-Kirchen (aber mittlerweile auch in etlichen
landeskirchlichen Gemeinden) die gottesdienstli-
che Verkiindigung nicht von einer Kanzel aus
vollzogen wird - »Verkiindigungsgemeinschaft«.
Was ist das - und worin unterscheidet es sich
von »Kirchengemeinschaft«?

Dazu muss zundchst geklart werden, was Kir-
chengemeinschaft im Sinne von LK und GEKE
genau meint. Sie umfasst jedenfalls »Kanzel- und
Altargemeinschaft« und schliefdt die volle wech-
selseitige Anerkennung des ordinationsgebunde-
nen Amtes ein. D.h.: Mitglieder der beteiligten
Konfessionskirchen sind in allen diesen Kirchen
zur uneingeschrankten Teilnahme am gottes-
dienstlichen Leben einschlief}lich der Sakramente
eingeladen. Unproblematisch ist auch die sog.
»Mobelwagenkonversion«, d.h., der stillschwei-
gende Konfessionswechsel beim Umzug in eine
Region, in der die evangelische Landeskirche
einen anderen Bekenntnisstand hat als die der
Herkunftsregion. Beim Umzug aus Augsburg nach
Frankfurt etwa wiirde ich automatisch vom Lu-
theraner zum Unierten mutieren. Entsprechendes
gilt auf der Ebene des ordinationsgebundenen
Amtes: »Ordentlich berufene« Geistliche aus den
Signatarkirchen sind unabhdngig von ihrem Be-
kenntnisstand grundsatzlich berechtigt, in allen
beteiligten Kirchen die Funktionen des ordinati-
onsgebundenen Amtes auszuiiben, namentlich
Gottesdienste zu leiten und die Sakramente zu
spenden; »Interzelebration« wird sogar von der

LK selbst explizit erwdhnt (LK 33). Deshalb ist es
grundsdtzlich auch mdglich, dass Geistliche aus
einer Konfessionskirche in ein Dienst- bzw. An-
stellungsverhdltnis in einer anderen Konfessions-
kirche wechseln.

Wichtig ist: Die LK ist kein (oder: nicht zwangs-
laufig ein) Unionsprogramm. Sie respektiert un-
terschiedliche Bekenntnisstdnde. Sie verlangt
nicht, die Kirchengemeinschaft als organisatori-
sche Verschmelzung zu gestalten. Sie verbietet
das allerdings auch nicht: Organisatorische Verei-
nigung ist ein mogliches, aber nicht das einzige
und auch nicht das prioritare Modell der Kirchen-
gemeinschaft. Leuenberg ist hier sehr flexibel und
erlaubt ein breites Spektrum in der organisatori-
schen Umsetzung der bestehenden vollen Kir-
chengemeinschaft.

Was davon »>passt« fiir die Beziehungen zwischen
EKD bzw. GEKE und VEF - und was nicht?

Die zuletzt genannte Flexibilitdt der organisatori-
schen Ausgestaltung ist gewiss ein grofier Vorzug
des Leuenberger Modells. Sie verhindert (oder
jedenfalls behindert) hegemoniale Dynamiken der
Nivellierung konfessioneller Traditionen und
erlaubt innerhalb der Kirchengemeinschaft den
beteiligten Kirchen ein hohes Maf} an Selbstbe-
stimmung und Selbststeuerung.® Dies ist wichtig
gerade bei Asymmetrien der Grofse und Ressour-
cenausstattung. Hier ware Leuenberg fiir die VEF-
Kirchen wohl kein Problem.

Das Stichwort »Mdbelwagenkonversion« macht
aber auf einen elementaren Unterschied zwischen
den EKD-Kirchen und den VEF-Kirchen aufmerk-
sam: Die einen sind Landeskirchen mit dem trotz
Mitgliederschwund weiterhin bestehenden An-
spruch, Volkskirche zu sein. Die anderen sind
hingegen Freikirchen; die Mitgliedschaft hangt an
aktiver Entscheidung, nicht an der raumlichen
Zugehorigkeit zu einer Parochie. Ein Mitglied
einer, sagen wir: baptistischen Gemeinde, das
von Augsburg nach Frankfurt umzieht, wiirde
sich dort vermutlich eine baptistische Gemeinde
suchen - oder, wenn er oder sie in Frankfurt sich
einer anderen Konfession zuwendet, ware es kein
Mobelwagen-Automatismus, sondern wiederum
eine aktive Entscheidung.

Die sehr unterschiedliche Struktur von Landes-
und Freikirche tangiert auch die Dienstverhdltnis-
se offiziell berufener Geistlicher. Ein Wechsel ist
auch deshalb nicht einfach mdglich, weil die
Zugangsvoraussetzungen und die berufsqualifi-
zierenden Ausbildungsgange z.T. in Landes- und



epd-Dokumentation 19/2023 11

Freikirchen recht unterschiedlich sind, wahrend
sie zwischen den Landeskirchen unabhdngig vom
Bekenntnisstand weitgehend angeglichen sind.
Die EKD hat auch ein flichendeckend einheitli-
ches Pfarrdienstrecht etabliert.

Wenn Leuenberg die uneingeschrinkte Aquiva-
lenz der Amtsvollziige auch im Blick auf die Sak-
ramente konstatiert, dann ist dies wegen der ge-
nannten Differenzen namentlich in der Taufpraxis
nicht einfach auf die Beziehungen zwischen EKD-
und VEF-Kirchen zu iibertragen. Ein Pfarrer, der
sich weigert, Sduglingstaufen vorzunehmen,
konnte in einer Landeskirche ebenso wenig arbei-
ten wie eine Pfarrerin, die auf Sduglingstaufen
besteht, in einer baptistischen Gemeinde.

Ungeachtet des fundamentalen theologischen
Konsenses ist es daher sachgemdf?, fiir die Bezie-
hungen zwischen EKD und VEF nicht einfach das
EKD-Modell unmodifiziert abzubilden. Was meint
dann aber »Kanzelgemeinschaft« oder »Verkiindi-
gungsgemeinschaft«?

Nicht ganz unproblematisch finde ich, dass der
Ausdruck »Kanzelgemeinschaft« geeignet ist, den
Anschein des Reduzierten zu erwecken, weil man
sofort »Kanzel- und Altargemeinschaft« assoziiert
und also im Riickschluss etwas Fehlendes gegen-
iiber einer »Vollform« konnotiert (»nur« Kanzel-
gemeinschaft). Auch theologisch ist zu fragen, ob
es einen Konsens im Verstdndnis des Evangeli-
ums geben kann, der nicht das Sakramentsver-
standnis einschliefst. Das »und« in CA 7 ist kein
additives, da das Sakramentsverstindnis ja im
Evangeliumsverstdndnis griindet und in ihm ein-
geschlossen ist. Die VEF sieht das offensichtlich
genauso, wenn sie in ihrer Stellungnahme zur LK
den Ausfiihrungen zur Sakramentenlehre aus-
driicklich zustimmt.

Die Ausklammerung der Sakramente ware dann
nicht grundsatzlich, sondern im Fall der Taufe
den noch ungekladrten Fragen der Tauf-Praxis
geschuldet. Der Verzicht auf Altargemeinschaft
hingegen, d.h., genauer: auf die gemeinsame
Feier des Abendmahls bzw. die Leitung der
Abendmahlsfeier durch beauftragte Geistliche des
je anderen Kirchenverbundes, ware schwerer zu
begriinden. Zu erwdgen wadre allenfalls, ob sich in
der Abendmahlsfeier nicht der ekklesiale Charak-
ter des Gemeinde-Seins intensiver konkretisiert,
so dass fiir die liturgische Gestaltung die konfes-
sionelle Pragung grofieres Gewicht erhdlt. Wenn
aber der/die VEF-Geistliche bzw. die VEF-
Mitgliedskirche, die er oder sie reprdsentiert, das
Abendmabhlsverstandnis der EKD-Kirche teilt,

bzw. umgekehrt der oder die EKD-Geistliche das
Abendmahlsverstandnis einer VEF-Kirche, dann
spricht zumindest nichts Grundsatzliches dage-
gen, dass er oder sie auch eine Abendmahlsfeier
leitet, gemaf? der fiir die feiernde Kirche gelten-
den Liturgie. Jedenfalls sollte der Eindruck ver-
mieden werden, Sakramentsgemeinschaft sei eine
Steigerungsform von Verkiindigungsgemeinschaft
und miisse deshalb an hohere Bedingungen ge-
kniipft werden.

Nicht ganz klar ist mir an den bisherigen Uberle-
gungen der Arbeitsgruppe generell, ob nur an die
wechselseitige Einladung zum Predigen in einem
von einem, einer Geistlichen der einladenden
Kirche geleiteten Gottesdienst gedacht ist, oder
auch an die Einladung zur Leitung eines ganzen
Gottesdienstes. Bei einem Grundkonsens im
Evangeliumsverstdndnis hat die Einladung zum
gastweisen Predigen fast etwas Undramatisches.
Gewiss ist das publice docere, die 6ffentliche Ver-
kiindigung, in lutherischen Kirchen in der Regel
gebunden an eine offizielle Berufung, v.a. die
Ordination. Aber das in der Taufe gegriindete
»allgemeine Priestertum aller Glaubigen« ldsst es
doch in der Verantwortung der Gemeinde bzw.
des oder der Geistlichen mit Kanzelrecht, nicht
ordinierte Glaubige zum Predigen einzuladen.
Dies gilt auch fiir Christenmenschen aus anderen
Konfessionen; in 6kumenischen Gottesdiensten
ist dies regelmafig der Fall (und die in der ro-
misch-katholischen Kirche gangige Unterschei-
dung zwischen »eigentlichen« Messgottesdiensten
und okumenischen Gottesdiensten geringerer
Valenz, die einher geht mit einer Unterscheidung
zwischen Predigt und »Ansprache, ist unter
evangelischen Bedingungen nicht anwendbar -
warum sollte ein 6kumenischer Gottesdienst kein
Gottesdienst im Vollsinn sein, wenn Gottesdienst
als Verkiindigungsgeschehen und Dank-, Lob-
und Bittfeier zu verstehen ist?). Dafiir ist auch
keine volle Kirchengemeinschaft notig; denn
sonst diirfte man keine Katholiken einladen.

Die offizielle Vereinbarung einer »Kanzel- bzw.
Verkiindigungsgemeinschaft« hdtte allerdings zur
Folge, dass die Einladung gleichsam pauschal
ausgesprochen wird und nicht mehr ausschlief3-
lich von Einzelfallentscheidungen abhangt. Die
beteiligten Kirchen gewdhren einander dann nim-
lich den Vertrauensvorschuss, dass die von ihnen
jeweils zur oOffentlichen Verkiindigung ausgewdhl-
ten, ausgebildeten und berufenen Personen
grundsatzlich auch in den anderen Kirchen zu
solcher Verkiindigung befdhigt sind. Wegen die-
ser pauschalen Unterstellung ist es im Ubrigen
sinnvoll, den Personenkreis auf die in den betei-



12 19,2023 epd-Dokumentation

ligten Kirchen »ordnungsgemaf Berufenen« zu
beschranken. Das impliziert natiirlich keinen
Rechtsanspruch der Geistlichen einer Konfession,
in einer anderen Konfession predigen zu diirfen.
Und es schlieft auf Seiten des oder der Eingela-
denen den Takt ein, in der Verkiindigung auf
Publikumsbeschimpfung zu verzichten, d.h., vom
Verbindend-Gemeinsamen auszugehen und das
Trennende - nicht notwendigerweise zu ver-
schweigen, wohl aber - im Licht des Verbinden-
den anzusprechen. Um beim Beispiel zu bleiben:
Unertrdglich ware ein Lutheraner, der die Gele-
genheit nutzt, den Baptisten die Segnungen der
Sduglingstaufe anzupreisen, ebenso wie die Bap-
tistin, die den Lutheranern eben diese auszutrei-
ben versucht.

Eine solche »Verkiindigungsgemeinschaft«
schliefst die Anerkennung ein, dass die Amtstra-
gerinnen und Amtstrager der jeweils anderen
Kirchen »rite vocati bzw. vocatae« sind. Das heifdt
zundchst einmal nur, dass die Berufungen der je
anderen Kirchen als giiltig respektiert werden.
Nicht notwendig folgt daraus, dass diese Beru-
fungen auch in jeder Hinsicht den Kriterien der
eigenen Kirche entsprechen. Fiir punktuelle Ein-
ladungen kann diese Unterscheidung vernachlds-
sigt werden. Fiir weitere Schritte - etwa in Rich-
tung auf die volle »interchangeability« der Amter
- miisste jedoch die Vergleichbarkeit der Auswahl
und Ausbildung der Geistlichen untersucht wer-
den. Hier ist ja manches im Fluss: Die Freikirchen
haben ihre Ausbildungsgange zunehmend aka-
demisiert und sich dafiir auch den miihsamen
Akkreditierungsprozessen ausgesetzt - ohne al-
lerdings die spezifische geistliche Pragung ihrer
jeweiligen Hochschulen aufzugeben. Und in den
Landeskirchen wird iiber eine - vorsichtig gesagt
- starkere Transparenz der akademischen Ausbil-
dung hin auf die kirchliche Praxis und ihre geist-
liche Dimension im Horizont eines profilierten
Protestantismus nachgedacht. Auch scheint ange-
sichts zunehmenden Nachwuchsmangels die
Anerkennungspraxis fiir Seiteneinsteigerinnen
und -einsteiger grofiziligiger geworden zu sein.
Dies konnte langerfristig dafiir sprechen, die
Ubernahme von Geistlichen der je anderen Kon-
fession in ein Dienstverhaltnis jedenfalls zu er-
leichtern. Die Frage ist allerdings: Will man das?
Und soll man das wollen? Die Gefahr ist nicht
ganz von der Hand zu weisen, dass die Landes-
kirchen in ihrer Personalnot dann ihre wohl im-
mer noch grofere 6konomische Potenz dazu aus-
nutzen konnten, einen Abwerbungssog aus den
Freikirchen zu erzeugen. Doch auch abgesehen
davon gibt es gute Griinde, bei allem Konsens die
Ausbildungsgange und auch das Berufungs- und

Berufsprofil von Geistlichen in der geschichtlich
gewachsenen Diversitdt zu erhalten, statt eine
vollstindige »Austauschbarkeit« anzustreben.

Dies fiihrt mich zu meinen abschliefenden Uber-
legungen. Wie soll es weitergehen?

5. Entwicklungsperspektiven: Wohin soll der
Weg gehen?

Okumenische Beziehungen entspringen aus Er-
fahrungen der Vertrautheit im Anderssein und
erzeugen, daran ankniipfend, neue, im Idealfall
wachsende Vertrautheitserfahrungen. Theologi-
sche Lehrdialoge sind Teil dieser Dynamik: Sie
setzen bereits bestehende Vertrautheit voraus und
fordern diese, indem sie die jeweiligen theologi-
schen Traditionen miteinander ins Gesprach brin-
gen, das Gemeinsame im Unterschiedenen her-
ausarbeiten, aber im bleibend Unterschiedenen
auch anregende Kontraste identifizieren, die die
je eigene Tradition herausfordern und bereichern
(durchaus unter Einschluss von Irritationen).
Dass EKD und VEF eine gemeinsame Arbeits-
gruppe gebildet haben, die iiber langere Zeit hin-
weg Perspektiven und Modelle fiir die Pflege ihrer
Verbundenheit zu entwickeln sucht, ist also
selbst schon Ausdruck bereits gewachsener Ver-
trautheit und ein Moment des Prozesses von de-
ren Vertiefung. Eine spezifische Herausforderung
besteht dabei darin, dass - anders als in den bis-
her auf Leuenberg aufbauenden interkonfessio-
nellen Diskursen - EKD und VEF strukturell recht
unterschiedliche Grofsen darstellen, ja mehr noch:
dass die VEF selbst in sich Kirchen vereinigt, die
zum Teil jene Lehrdifferenzen reproduzieren, die
auch zwischen EKD und VEF diskutiert werden.

Insofern ist es konsequent, dass ich gebeten wur-
de, in meine Uberlegungen ein Dokument einzu-
beziehen, das aus dem Dialog zweier Kirchenfa-
milien stammt, die in Deutschland beide der VEF
angehoren: die Studie »Glaube, der durch die
Liebe tatig ist« namlich, den »Bericht iiber den
internationalen Dialog zwischen dem Baptisti-
schen Weltbund und dem Weltrat Methodisti-
scher Kirchen« aus dem Jahr 2018.7 Diese um-
fangreiche, auch inhaltlich gewichtige Studie
kann und will ich natiirlich am Ende dieses Vor-
trags nicht in extenso vorstellen. Ich mache nur
auf ein paar Beobachtungen aufmerksam, die
auch fiir den weiteren Fortgang des EKD-VEF-
Dialogs hilfreich sein konnten:

m Die Studie erzahlt gleichsam sich selbst.
D.h.: Sie thematisiert ihre Entstehung und ih-
ren Verlauf selbst als Teil der Geschichte des



epd-Dokumentation 19/2023 13

Vertrautheitsgewinns zwischen den beiden
Konfessionen (vgl. 404-400).

m Diese Konfessionen erzahlen einander ihre
Geschichte und machen einander mit ihrem
geschichtlich gewachsenen Selbstverstandnis
und Selbstbild vertraut (vgl. 406-411 - Baptis-
ten - und 411-415 - Methodisten; vgl. 414-418
die auswertenden »Beobachtungen, Uberlegun-
gen, Herausforderungen«). Sie ermoglichen es
damit, Gemeinsames im historisch Unter-
schiedlichen zu entdecken.

m In der gewachsenen Vertrautheit entfalten
sie die elementaren Glaubensiiberzeugungen
gemeinsam (vgl. 418-442).

m Indem sie ihre Beziehungen in den Rahmen
der gemeinsamen Sendung in die Welt stellen
(vgl. 442-4406), bleibt die Entfaltung der ge-

meinsamen Uberzeugungen kein Selbstzweck.

m In der gewachsenen Vertrautheit konnen sie
Trennendes offen ansprechen, aber zugleich
fragen, ob sich im Licht der Verbundenheit
nicht auch neue Perspektiven fiir das Strittige
zeigen.

m Als neuralgischen Punkt identifizieren sie -
wenig liberraschend - die Taufpraxis (vgl. 428-
439). Hier wird nicht eine Angleichung in der
einen oder der anderen Richtung vorgeschla-
gen; beide Kirchen sollen bei ihrer bewdhrten
(und u.U. identitatspragenden) Praxis bleiben
(konnen). Allerdings wird eine selbstkritische
Uberpriifung einer vielleicht allzu selbstver-
standlich gewordenen Positionierung anhand
des biblischen Zeugnisses angemahnt (vgl.
447). Die Studie diskutiert sogar selbst den
Vorschlag, die Taufe in den weiteren Zusam-
menhang der christlichen Initiation zu stellen,
in der sie bei den Baptisten an anderer biogra-
phischer Stelle zum Tragen kommt als bei den
Methodisten; dies miisste dann nicht mehr kir-
chentrennend sein (vgl. 429-434 und 447f). Ei-
nen ganz dhnlichen Vorschlag hat im Ubrigen
eine baptistisch-lutherische Arbeitsgruppe in
Bayern vorgetragen (BALUBAG). Er wurde
durchaus als weiterfiihrend gewtirdigt. Aller-
dings kann er nicht alle Problemknoten losen.
Ungeklart blieb namentlich die Frage des Um-
gangs mit als Sdugling getauften Lutheranern,
die in eine baptistische Gemeinde iibertreten
(und ggf. sogar getauft werden wollen). Das
wird zwischen Methodisten und Baptisten
nicht viel anders sein.

Diese wenigen Andeutungen miissen fiir heute
geniigen. Das Anregungspotenzial der methodis-
tisch-baptistischen Studie ist hoffentlich deutlich
geworden. Die Diskurskonstellation des Dialogs
von EKD und VEF ist allerdings komplexer als die
zwischen Baptisten und Methodisten; denn es ist
kein bilateraler, sondern ein mehr oder weniger
verdeckt multilateraler Dialog, vor allem, aber
nicht nur aufseiten der VEF - auch die EKD ist ja
keine nivellierte Einheitskirche (obwohl man
manchmal den Eindruck hat, sie ware es gern).
Umso wichtiger (und vielleicht auch aufwandi-
ger) ist die Aufgabe, auf der Basis der entstande-
nen Vertrautheit neue, vertiefte Vertrautheitser-
fahrungen zu kreieren, die die Vielfalt gerade
nicht verschleifen, sondern sie zu respektieren
und zu wiirdigen erlauben. Zu bedenken sind
dabei die Unterschiede in Strukturen und institu-
tionellen Krafteverhaltnissen zwischen Landes-
und Freikirchen, die durch ihr blofies Bestehen
hegemoniale Effekte zu erzeugen vermogen; dies
miissen namentlich die strukturell Starkeren sich
immer wieder bewusst machen. Es geht um Orte
und Gelegenheiten zum Kennenlernen, zum ge-
meinsamen Feiern und Welthandeln, zum Ge-
schichten-Erzdhlen. Dass in diesem Horizont die
wechselseitige Einladung zum Verkiindigungs-
dienst ein signifikantes, inspirierendes und aus-
strahlendes Moment sein kann, bedarf eigentlich
kaum der Begriindung.

Anmerkungen:

! Wenn ich hier wie im Folgenden »Leuenberg« schreibe, ist mit dieser
Chiffre strukturell die aus der Leuenberger Konkordie erwachsene »Ge-
meinschaft evangelischer Kirchen in Europa« (GEKE) mitgemeint.

2 Dass bereits jetzt in Einzelfillen landeskirchiiche Geistliche offiziell
abgeordnet fiir einige Jahre in freikirchlichen, genauer: mennonitischen
Gemeinden Dienst tun, sei eigens erwahnt.

3 Lutherisch ist es auch, wenn die wirksame Gegenwart Christi durch den
Hinweis unterstrichen wird: »So gibt er sich selbst vorbehaltlos allen, die

Brot und Wein empfangen; der Glaube empfangt das Mahl zum Heil, der
Unglaube zum Gericht.«

4E vangelisch sein. Stellungnahme der Vereinigung evangelischer Freikir-
chen (VEF) anhand der Leuenberger Konkordie (LK). Verabschiedet auf der
VEF-Mitgliederversammlung, Kassel, 12.4.2011,
https://www.vef.de/media/pages/
erklarungen/5a314aae74-1659444697/evangelisch-sein-stellungnahme-
der-vef-zur-leuenberger-konkordie. pdf.

° Ob die VEF iiberhaupt ein ekklesiologisches Selbstverstandnis hat bzw. ob
man aus ihrer Satzung ein solches (re-)konstruieren kann, wird unter
Theologen aus VEF-Mitgliedskirchen kontrovers diskutiert. Vgl. Klaus Peter


https://www.vef.de/media/pages/erklarungen/5a314aae74-1682577299/evangelisch-sein-stellungnahme-der-vef-zur-leuenberger-konkordie.pdf

14 19,2023 epd-Dokumentation

VoB »Die Vereinigung Evangelischer Freikirchen auf dem Weg zur Kirchen-
gemeinschaft? Perspektivische Anmerkungen zur neuen Praambel der
VEF«, in: OR 1/2000, 79-92, und ders., »Gibt es eine freikirchliche
Ekklesiologie? Eine Spurensuche anhand der Praambel der Vereinigung
evangelischer Freikirchen«, ThGespr 3/2006, 91-104; Markus Iff, Un-
brauchbar und unverzichtbar? Zur bleibenden Bedeutung des Begriffs
»Freikirche« im deutschsprachigen Raum, MdKI 72,1 (2021), 18-26,
besonders 20f. Dagegen Karl Heinz Voigt, Freikirche — Anmerkungen zu
einem konfessionskundlich komplizierten Begriff, MdKI 73,4 (2022), 182~
187.

¢ Dazu gehért natiirlich auch — um es zu wiederholen - die Selbstauflo-
sung, sprich: die Integration in eine gréBere Einheit, etwa eine Unionskir-

che.

7 Faith Working Through Love. Report of the International Dialogue between
the Baptist World Alliance and the World Methodist Council, 2018, online:
https.//www.baptistworld.org/wp-content/uploads/dialogues/Final-Report-
of-the-International-Dialogue-between-BWA-and-WMC.pdf. Ich zitiere nach
der deutschen Ubersetzung: Glaube, der durch die Liebe titig ist. Bericht
liber den internationalen Dialog zwischen dem Baptistischen Weltbund und
dem Weltrat Methodistischer Kirchen, in: Johannes Oeldemann u.a. (Hg.):
Dokumente wachsender Ubereinstimmung, Bd. 5, Paderborn / Leipzig
2021, 401-450.



	Evangelisch predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE für eine Kanzel- und Verkündigungsgemeinschaft zwischen evangelischen Landes- und Freikirchen
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	_19_23_Evangelisch predigen
	23-19_Archiv

