
Evangelisch predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE für
eine Kanzel- und Verkündigungsgemeinschaft zwischen
evangelischen Landes- und Freikirchen

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2023. “Evangelisch predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE für eine
Kanzel- und Verkündigungsgemeinschaft zwischen evangelischen Landes- und
Freikirchen.” epd-Dokumentation 2023 (19): 6–14.
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/23_19_Evangelisch_predigen.pdf.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/23_19_Evangelisch_predigen.pdf
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


6yy19/2023yepd-Dokumentation 

 

Evangelisch Predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE für eine 
Kanzel- und Verkündigungsgemeinschaft zwischen 
evangelischen Landes- und Freikirchen 

Bernd Oberdorfer 

1. ›Leuenberg light‹?! 

Kanzelgemeinschaft, Verkündigungsgemeinschaft 
ohne volle Kirchengemeinschaft – das scheint das 
Format zu sein, das sich in den Gesprächen zwi-
schen EKD und VEF als passend und zukunfts-
trächtig herausgestellt hat um die Beziehungen 
zwischen beiden Kirchen bzw. Kirchenbünden 
sowohl zu beschreiben als auch zu dynamisieren.  

Doch ich zögere schon: Soll es wirklich heißen 
»ohne volle Kirchengemeinschaft« – oder nicht 
besser »statt voller Kirchengemeinschaft«? Geht es 
also nicht um eine Vorstufe oder eine reduzierte 
Form von Kirchengemeinschaft, sondern um ein 
alternatives Modell zur Kirchengemeinschaft – ein 
Modell, das nicht weniger, sondern anderes be-
nennt, weil die Beziehungen zwischen Landeskir-
chen und Freikirchen – bzw. jedenfalls: zwischen 
diesen Landeskirchen (und ihrem Verbund) und 
diesen Freikirchen (und ihrem Verband) – eben 
anders zu bestimmen sind als die zwischen den 
EKD-Mitgliedskirchen untereinander (und wohl 
auch als die zwischen den VEF-Mitgliedern unter-
einander). Dann wäre der Unterschied zwischen 
Verkündigungsgemeinschaft und Kirchengemein-
schaft kein graduell-quantitativer, sondern ein 
kategorial-qualitativer. Verkündigungsgemein-
schaft könnte dann auch genauso intensiv sein 
wie Kirchengemeinschaft. Es ginge dann also 
nicht um so etwas wie ›Leuenberg light‹, sondern 
um einen anderen Typ von Gemeinschaft als Leu-
enberg.1 

Aber so ganz stimmt das auch nicht. Denn was 
die Arbeitsgruppe von EKD und VEF als  
»Verkündigungsgemeinschaft« beschreibt, ist ja 
inspiriert von Leuenberg und greift zentrale Mo-
mente von Leuenberg auf. In der Tat setzt  
»Verkündigungsgemeinschaft« voraus, dass wir 
uns – bzw. unseren »ordnungsgemäß berufenen« 
Geistlichen – wechselseitig grundsätzlich zutrau-
en, das Evangelium »rein verkündigen« zu kön-
nen. Und das impliziert, dass wir einen »Konsens 
in Grundwahrheiten« des Evangeliums konstatie-
ren können, der es erlaubt, in der »Verkündi-
gung« des je anderen dieses Evangelium ungeach-
tet aller Differenzen so ungetrübt zu erkennen, 
dass wir uns gegenseitig unbesorgt auf unsere 

Kanzeln oder kanzelanalogen Verkündigungsorte 
einladen können. Fast hätte ich hier – im Fahr-
wasser von Leuenberg und der »Gemeinsamen 
Erklärung zur Rechtfertigungslehre« – schon for-
muliert: »dass wir die verbleibenden Differenzen 
nicht mehr als kirchentrennend auffassen müs-
sen«. Aber hier legt sich natürlich sofort die Rück-
frage nahe: Warum dann nicht gleich volle Kir-
chengemeinschaft? 

Freilich war es vielleicht ein bisschen leichtfertig, 
Leuenberg und die »Gemeinsame Erklärung« an 
dieser Stelle in einem Atemzug zu nennen. Denn 
beide Dokumente unterscheiden sich ja genau in 
ihren Konsequenzen: Die Leuenberger Konkordie 
erklärt auf der Basis eines gemeinsamen Ver-
ständnisses des Evangeliums angesichts der er-
reichten Konsense in allen traditionell strittigen 
Punkten volle Kirchengemeinschaft im Sinne von 
Kanzel- und Altargemeinschaft und uneinge-
schränkter wechselseitiger Anerkennung des or-
dinationsgebundenen Amtes für gegeben. Die 
GER hingegen beschränkt den Konsens auf 
»Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre«, so 
dass nur die »verbleibenden Differenzen« in der 
Rechtfertigungslehre nicht mehr als kirchentren-
nend gelten müssen. Ob das auch von anderen 
Differenzen gilt (Abendmahl, Amt, etc.), muss 
zunächst geklärt werden, ehe entschieden werden 
kann, ob der »Konsens in Grundwahrheiten« eine 
hinreichende Basis für Kirchengemeinschaft ist. 
Aus einem »Konsens in Grundwahrheiten« folgt 
also nicht automatisch Kirchengemeinschaft. 

Wenn ich recht sehe, ist die »Verkündigungs-
gemeinschaft« von EKD und VEF irgendwo zwi-
schen Leuenberg und GER angesiedelt. Sie ist 
keine volle Kirchengemeinschaft wie Leuenberg, 
aber sie hat doch deutlich mehr Konsequenzen 
für gottesdienstliche Gemeinschaft als (jedenfalls 
bisher) die GER.  

Dieses »zwischen« will ich im Folgenden genauer 
zu bestimmen versuchen. Dabei gehe ich von der 
Vermutung aus, dass der jeweils besondere Cha-
rakter von EKD und VEF auch eine spezifische 
Form der Beziehung erfordert, so dass man nicht 
einfach Modelle, die sich in anderen ökumeni-
schen Konstellationen bewährt haben, überneh-



 epd-Dokumentationy19/2023yy7 

 

men kann. Ich unterstelle auch, dass die ange-
strebte »Verkündigungsgemeinschaft« nicht ein 
bloßes Durchgangsstadium auf dem Weg zu »vol-
ler Kirchengemeinschaft« ist, zugleich aber doch 
nicht statisch gedacht ist, sondern ›Ausdruck und 
Werkzeug‹ einer Dynamik sein soll, die aufgrund 
gewachsener Verbundenheit zu wachsender Ver-
bundenheit führen kann. Dass es keine Blaupause 
gibt, heißt natürlich nicht, dass Anregungen aus 
anderen ökumenischen Kontexten und Diskursen 
nicht hilfreich sein könnten. Unter diesem Ge-
sichtspunkt werde ich auch das Studiendokument 
»Glaube, der durch die Liebe tätig ist« zwischen 
Baptisten und Methodisten auf Weltebene in 
meine Überlegungen einbeziehen. Nicht überge-
hen werde ich zudem die amtstheologischen 
Konkretionen, bis hin zu der Frage, ob längerfris-
tig an den Austausch von Amtsträgerinnen bzw. 
Amtsträgern, d.h., an einen Übergang von ord-
nungsgemäß berufenen Geistlichen von einer 
Landeskirche in eine Freikirche und umgekehrt – 
bei Anerkennung der jeweiligen Ausbildungsgän-
ge – gedacht ist (oder eben nicht!).2 

2. Die Leuenberger Konkordie: 
Kirchengemeinschaft auf der Basis eines 
»differenzierten Konsenses« 

Die Leuenberger Konkordie (LK) überwand 1973 
einen der tiefen Gräben, die sich schon im 16. 
Jahrhundert innerhalb der reformatorischen Be-
wegung aufgetan hatten. Dieser Graben war so 
tief, dass namentlich die Lutheraner – ungeachtet 
der gemeinsamen Frontstellung gegen die römi-
sche Kirche (und gegen die »Wiedertäufer«!) und 
ungeachtet vielfältiger Gemeinsamkeiten in den 
theologischen Grundlagen (sola scriptura, Recht-
fertigung allein aus Glauben, um nur zwei Stich-
worte zu nennen) – kirchliche Gemeinschaft mit 
den Reformierten für nicht gegeben, ja in der 
Sache unmöglich erklärten. Namentlich im Ver-
ständnis des Abendmahls hielten sie die Positio-
nen wegen des konträren Richtungssinnes der 
Perspektiven für vollkommen inkompatibel: 
Zwingli dachte, schematisch gesagt, von unten 
nach oben (die Gemeinde agiert, indem sie sich 
im Ritus an das durch Christus am Kreuz erwirkte 
Heil erinnert), Luther hingegen von oben nach 
unten (Christus agiert, indem er sich heilschaf-
fend der versammelten Gemeinde vergegenwär-
tigt). Zwar kam Calvin den Wittenbergern inso-
fern entgegen, als auch er von einer Präsenz 
Christi im Abendmahl sprechen konnte; aber eine 
leibliche Gegenwart Christi konnte auch er nicht 
zugestehen, weil ubiquitäre Leiblichkeit für ihn – 
wie für Zwingli – ein in sich widersprüchlicher 
Ungedanke war. Eine geistliche Selbstvergegen-

wärtigung Christi war den Lutheranern wiederum 
zu wenig, zumal sie ihnen auch die gott-
menschliche Einheit der Person Jesus Christus zu 
zerstören schien. Manche Lutheraner sahen sich 
deshalb in der Betonung der wahren und wirkli-
chen Präsenz des ganzen Christus in, mit und 
unter Brot und Wein näher bei Rom als bei Zü-
rich oder Genf, wenngleich sie sich natürlich 
nicht auf die Transsubstantiation festlegen lassen 
wollten, auf der communio sub utraque bestan-
den und die vom Akt der Feier abgehobene Fron-
leichnamsfrömmigkeit ablehnten. Gewiss gab es 
noch andere Differenzen mit den Reformierten 
(exemplarische Auswahl: Prädestination, Christo-
logie – Stichwort: extra Calvinisticum –, Ethos – 
Stichworte: Kirchenzucht, Zwei-Regimenten-
Lehre). Diese dürfen verglichen mit dem Abend-
mahlsstreit aber getrost als minor disagreements 
bezeichnet werden, die als solche keine Kir-
chentrennung begründet hätten.  

Ich sagte: Leuenberg hat diesen Graben über-
wunden. Genauer müsste man freilich sagen: 
Leuenberg hat in theologisch reflektierter und 
verantworteter Weise ratifiziert, dass der Graben 
überwunden ist. Denn Leuenberg war kein An-
fang, sondern Resultat einer längeren, komplexen 
Verständigungsgeschichte. Diese begann im 
Grunde schon mit Pietismus und Aufklärung, die 
die Lehrdifferenzen relativierten, der eine im 
Namen der persönlichen praxis pietatis, die ande-
re im Namen der Vernunftgemäßheit und lebens-
praktischen Relevanz des Glaubens. Die Unionen 
des 19. Jahrhunderts wären allerdings nicht zu-
stande gekommen ohne die Überzeugung, dass 
im Licht des übergreifend Gemeinsamen die 
Lehrdifferenzen selbst ihren kirchentrennenden 
Charakter verloren haben. Exemplarisch und 
maßstabsetzend durchdekliniert hat das Schlei-
ermacher in seiner »Glaubenslehre«, der ersten 
›Unionsdogmatik‹, einer »kirchlichen Dogmatik« 
par excellence, in der den einzelnen Paragraphen 
regelmäßig Quellenangaben aus beiden Bekennt-
nistraditionen beigefügt sind.  

Die Unionen haben allerdings bekanntlich den 
lutherischen Widerstandsgeist erweckt und ein 
konfessionelles Selbstbewusstsein erzeugt, das 
sich erneut durch den Gegensatz – nun nicht 
mehr allein zum Reformiertentum, sondern auch 
zum Unionismus – definierte. Die Unionen plura-
lisierten daher in Deutschland den landeskirchli-
chen Protestantismus, statt ihn – wie intendiert – 
zu vereinen.  

Insofern war der Weg nach Leuenberg kein 
Selbstläufer. Viele Faktoren trugen dazu bei, ihn 



8yy19/2023yepd-Dokumentation 

 

zu ebnen. Trotz der genannten konfessionalisti-
schen Immunreaktionen erzeugten die Unions-
kirchen durch gemeinsames Gottesdienstleben, 
gemeinsame Frömmigkeitsformen, organisatori-
schen Zusammenhalt etc. ein Verbundenheitsbe-
wusstsein, das auch in die Konfessionskirchen 
hinein ausstrahlte. Signifikant ist zudem, dass 
konfessionell geprägte theologische Entwürfe 
zunehmend konfessionsübergreifend rezipiert 
wurden. So hatte etwa – aller wechselseitigen 
Polemik zum Trotz – Karl Barths Theologie auch 
im Luthertum erheblichen Einfluss, und der Uni-
onslutheraner Dietrich Bonhoeffer wirkte weit 
über seine konfessionelle Herkunft hinaus. Von 
kaum zu überschätzender Bedeutung sind freilich 
die Erfahrungen im »Kirchenkampf«, in dem die 
gemeinsame Bedrohung von außen und innen – 
durch den nationalsozialistischen Staat und die 
nationalsozialistisch indoktrinierten »Deutschen 
Christen« – eine Zeugnisgemeinschaft schuf, in 
deren Licht die untergeordnete Relevanz der 
Lehrdifferenzen sichtbar und spürbar wurde. 
Mehr noch: Sichtbar und spürbar wurde, dass 
diese Lehrdifferenzen in der Sache selbst so tief-
greifend im Letzten gar nicht sein konnten, wenn 
Christen unterschiedlicher Konfession sich so 
stark als im Glaubenszeugnis vereint erfahren 
konnten. Auf der Basis solcher Vertrautheits- und 
Vertrauenserfahrungen konnte man dann begin-
nen, über die strittigen Lehrfragen Gespräche zu 
führen, die über mehrere Zwischenstufen schließ-
lich in die Leuenberger Konkordie mündeten. 

Ich habe das so ausführlich rekapituliert, um 
deutlich zu machen, dass Lehrkonsense nicht im 
luftleeren Raum oder am grünen Tisch entstehen, 
sondern ausgelöst sind durch Vertrautheits- und 
Vertrauenserfahrungen und auch nur nachhaltige 
Resultate haben können, wenn sie eingebettet 
bleiben in solche Erfahrungen. Umgekehrt wer-
den durch diese Vertrautheit Lehrgespräche aber 
auch nicht überflüssig. Sie stabilisieren die ent-
standene Gemeinschaft vielmehr, indem sie sie 
reflexiv verantworten. 

Wie geschah dies nun in der LK? 

Die LK arbeitete schon nach dem Prinzip des 
»differenzierten Konsenses«, als dieser Begriff in 
der ökumenehermeneutischen Diskussion noch 
gar nicht geprägt war. Denn weder beschränkte 
sie sich auf die bloße Feststellung, dass die Leh-
ren der beteiligten Kirchen nicht mehr kirchen-
trennend seien, noch entfaltete sie eine umfas-
sende gemeinsame Lehre. Sie formulierte viel-
mehr im Sinne von CA 7 für das Verständnis des 
Evangeliums und der Sakramente einen nach 

Überzeugung der unterzeichnenden Kirchen in 
den unterschiedlichen konfessionellen Traditio-
nen enthaltenen elementaren Konsens, der die 
Differenzen nicht aufhob (es ging eben nicht um 
eine Bekenntnisunion!), sondern als unterschied-
liche Entfaltungen dieses Konsenses durchsichtig 
machte. Unterstellt wird dabei nicht, dass diese 
Entfaltungen miteinander voll kompatibel sind. Es 
wird auch nicht verlangt, dass die Kirchen die 
entfalteten konfessionellen Lehren wechselseitig 
in ihren je eigenen Lehrbestand integrieren. Ge-
fordert (und als gegeben erklärt) wird »nur«, dass 
die je speziellen konfessionellen Lehren als legi-
time Entfaltungen des formulierten Konsenses 
anerkannt werden und deshalb nicht mehr als 
kirchentrennend gelten müssen. 

Dies lässt sich sehr schön am Abendmahlsartikel 
zeigen (LK 18-20). Hier wird zunächst ein Kon-
sens formuliert, der eindeutig näher bei Luther 
und Calvin als bei Zwingli ist: »Im Abendmahl 
schenkt sich der auferstandene Jesus Christus in 
seinem für alle dahingegebenen Leib und Blut 
durch sein verheißendes Wort mit Brot und 
Wein.«3 Wir müssen nicht in die Diskussion die-
ser Textpassage eintreten, in der jedes Wort und 
jede Wortfolge bereits hunderte Male hin- und 
hergewendet worden ist. Es genügt der Hinweis, 
dass der Konsens die sich schenkende Selbstver-
gegenwärtigung des auferstandenen Jesus Chris-
tus umfasst, in der dessen Leib und Blut kraft der 
von ihm selbst gegebenen Verheißung mit den 
sinnlichen Elementen Brot und Wein zusammen-
gesprochen und mit ihnen empfangen wird. Die 
jahrhundertelang hochkontrovers diskutierte Fra-
ge, wie dies genau zu denken sein soll, wird be-
wusst offen gelassen; hier wird ausdrücklich kein 
Konsens gesucht. Gewarnt wird nur vor einem 
»Interesse an der Art der Gegenwart Christi im 
Abendmahl«, das sich abkoppelt vom konkreten 
»Akt des Essens und Trinkens«. Theorien über 
den Charakter der Leiblichkeit des auferstande-
nen und erhöhten Christus werden nicht 
schlechthin abgelehnt, aber sie werden gewis-
sermaßen in die zweite Reihe zurückgesetzt und 
haben allenfalls dienende Funktion. Wer sie ver-
absolutiert und zum zwingenden Implikat der 
Abendmahlslehre macht, »läuft Gefahr, den Sinn 
des Abendmahls zu verdunkeln«. Die LK emp-
fiehlt freilich auch nicht, die Unterschiede gleich-
sam in friedlicher Koexistenz nebeneinander her 
existieren zu lassen, sondern regt dazu an, im 
Licht des erreichten grundlegenden Konsenses 
den Dialog darüber weiterzuführen und das Ver-
ständnis zu vertiefen (vgl. LK 37). 



 epd-Dokumentationy19/2023yy9 

 

3. »Evangelisch sein«: Leuenberg in der 
Perspektive der VEF 

Es ist beeindruckend zu sehen, dass die VEF in 
ihrer Stellungnahme »evangelisch sein«4 die Me-
thode der LK auf ihr eigenes Verhältnis zur GEKE 
als der Gemeinschaft der Signatarkirchen der LK 
anwendet. Klar artikuliert die VEF das Interesse, 
das verbindend Evangelische herauszuarbeiten, 
in dem sie eine elementare Gemeinsamkeit mit 
den GEKE-Kirchen erkennt. Eine formelle »Unter-
zeichnung der LK durch Mitgliedskirchen der 
VEF« war kein unmittelbares Ziel des »Diskussi-
onsprozesses«; eine Doppelmitgliedschaft in VEF 
und GEKE ist aber nicht ausgeschlossen, wie das 
Beispiel der Evangelischen Brüder Unität (EBU) 
und der Evangelisch-methodistischen Kirche 
(EmK) zeigt. Direkt angesprochen werden erhoff-
te konkrete Konsequenzen, namentlich die Über-
windung bestehender Einschränkungen für »frei-
kirchliche Bewerberinnen und Bewerber« bei 
»Vokationen, Zulassungen zu Dissertation und 
Habilitation und die Berufung auf Lehrstühle«.  

Konkret bejaht die VEF das »satis est« von CA 7 
und skizziert die Übereinstimmung mit der LK im 
Verständnis des Evangeliums anhand der vier 
reformatorischen »Sola«, denen sie ergänzend ein 
»sola experientia« zur Seite stellt, das aber so-
gleich unter Verweis auf Luther an das gemein-
sam Reformatorische rückgebunden wird. Aus-
drücklich anerkannt werden die altkirchlichen 
Glaubensbekenntnisse – nicht als formale Autori-
täten (keine der Mitgliedskirchen der VEF kennt 
eine explizite Bekenntnisbindung), sondern als 
sachgemäßer Ausdruck des biblischen Evangeli-
ums. Unerwähnt bleibt auffälligerweise ein spezi-
fisches Amt der öffentlichen Evangeliumsverkün-
digung und Sakramentsverwaltung im Sinne von 
CA 14. 

CA 7 nennt als Kriterium für kirchliche Verbun-
denheit (»Einigkeit«) auch den Konsens über die 
einsetzungsgemäße Darreichung der Sakramente. 
Entsprechend unterstreicht die VEF auch ihre 
grundsätzliche Übereinstimmung mit dem in der 
LK artikulierten Sakramentsverständnis. Dies gilt 
auch für die Taufe. Das ist umso bemerkenswer-
ter, als ja mehrere Mitglieder der VEF ausschließ-
lich die Mündigentaufe praktizieren und die Säug-
lingstaufe ablehnen. Die VEF interpretiert dies 
aber nicht als Ausdruck eines unterschiedlichen 
Taufverständnisses, sondern als Unterschied in 
der Anwendung eines gemeinsamen Taufver-
ständnisses. Dass hier theologischer Klärungsbe-
darf besteht, wird nicht geleugnet. Er bezieht 
sich, so die VEF, aber nicht auf das Taufver-

ständnis selbst, sondern auf Ekklesiologie und 
Glaubenskonstitution. Im Übrigen wird darauf 
hingewiesen, dass die Praxis der Säuglingstaufe 
auch innerhalb der VEF unterschiedlich beurteilt 
und gehandhabt wird, ohne dass das die Verbun-
denheit in der VEF tangiert. Hier zeigt sich ein im 
Vergleich zu EKD bzw. GEKE charakteristisch 
unterschiedenes ekklesiologisches Selbstver-
ständnis der VEF, das möglicherweise eine größe-
re Disparatheit in Lehre und Praxis erlaubt als das 
Modell von Leuenberg.5 Aus der Perspektive der 
EKD ist umgekehrt natürlich nicht die Praxis der 
Mündigentaufe selbst bedenklich, sondern nur 
die fehlende Anerkennung der Säuglingstaufe 
namentlich beim Übertritt in eine Kirche, die 
ausschließlich die Mündigentaufe praktiziert. Im 
Dialog der VELKD mit den Baptisten verhindert 
einzig diese Frage die Erklärung voller Kirchen-
gemeinschaft. 

Beim Abendmahl sind die klärungsbedürftigen 
Punkte weniger offensichtlich. Die VEF teilt das 
Abendmahlsverständnis der LK. Nicht behandelt 
wird allerdings die Frage der »Leitung« der 
Abendmahlsfeier. Sie ist im VEF-Kontext offenbar 
wenig gravierend (was auch mit den teilweise 
sehr diversen Ämterstrukturen in den VEF-
Kirchen zusammenhängen dürfte). Im lutherisch/ 
römisch-katholischen Dialog spielt sie aber eine 
große (m.E. allzu große) Rolle. Dort legen die 
Lutheraner in der Regel starkes Gewicht auf die 
Versicherung, in lutherischen Kirchen dürften nur 
Ordinierte (bzw. »ordnungsgemäß Berufene«) 
Abendmahlsfeiern leiten. Im Dialog mit anderen 
Kirchen haben sie freilich die konkrete Ausgestal-
tung geistlicher Amtsstrukturen m.W. nie zur 
Bedingung von kirchlicher Gemeinschaft ge-
macht. Was die »Zulassung« zum Abendmahl 
betrifft, praktizieren sowohl die EKD- als auch die 
VEF-Kirchen das »offene Abendmahl«, d.h., sie 
beschränken die Teilnahme nicht auf die einge-
schriebenen Mitglieder der jeweiligen Kirche, 
sondern laden alle ein, die sich von Christus ein-
laden lassen (und von denen deshalb unterstellt 
wird, dass sie das Abendmahlsverständnis teilen). 
Strittig könnte nur sein, dass einige VEF-Kirchen 
die Taufe nicht zur Teilnahmevoraussetzung 
machen (zumal wenn in Kirchen, die allein die 
Mündigentaufe praktizieren, auch Jugendliche 
zugelassen werden). Das wird derzeit jedoch 
auch in EKD-Landeskirchen ernsthaft diskutiert, 
da bei nachlassender Tauffrequenz immer häufi-
ger Menschen die Gottesdienste besuchen, die 
glauben (und womöglich auch auf die Gegenwart 
des sich schenkenden Christus im Abendmahl 
vertrauen), ohne getauft zu sein. Soll man sie 
abweisen bzw. genauer: auf den erforderlichen 



10yy19/2023yepd-Dokumentation 

 

›Umweg‹ über die Taufe verweisen – oder nicht 
umgekehrt auf den verkündigend-missionarischen 
Charakter des Abendmahls vertrauen, in der 
Hoffnung, dass dies die davon Angesprochenen 
aus sich heraus längerfristig zum Taufbegehren 
führen wird? Ein grundsätzlicher Dissens zwi-
schen EKD und VEF wird an dieser Stelle also 
kaum zu konstatieren sein. 

4. »Verkündigungsgemeinschaft« – Was ist das?  

Die VEF kann sich theologisch also gut im von 
der LK formulierten differenzierten Konsens über 
das Evangeliumsverständnis und die Beschrei-
bung der Sakramente wiederfinden. Sie benennt 
zwar eigene Akzente; aber das ist ja in der LK 
ausdrücklich vorgesehen: Diese macht als Bedin-
gung für Kirchengemeinschaft nur geltend, dass 
die konfessionsspezifischen Ausprägungen in 
Lehre und Praxis als legitim und nicht (oder: 
nicht mehr) als kirchentrennend beurteilt werden. 
Dennoch streben EKD und VEF keine Kirchenge-
meinschaft im Sinne von LK an. Diskutiert wird 
vielmehr eine »Kanzelgemeinschaft« bzw. – um 
der Tatsache Rechnung zu tragen, dass in vielen 
VEF-Kirchen (aber mittlerweile auch in etlichen 
landeskirchlichen Gemeinden) die gottesdienstli-
che Verkündigung nicht von einer Kanzel aus 
vollzogen wird – »Verkündigungsgemeinschaft«. 
Was ist das – und worin unterscheidet es sich 
von »Kirchengemeinschaft«? 

Dazu muss zunächst geklärt werden, was Kir-
chengemeinschaft im Sinne von LK und GEKE 
genau meint. Sie umfasst jedenfalls »Kanzel- und 
Altargemeinschaft« und schließt die volle wech-
selseitige Anerkennung des ordinationsgebunde-
nen Amtes ein. D.h.: Mitglieder der beteiligten 
Konfessionskirchen sind in allen diesen Kirchen 
zur uneingeschränkten Teilnahme am gottes-
dienstlichen Leben einschließlich der Sakramente 
eingeladen. Unproblematisch ist auch die sog. 
»Möbelwagenkonversion«, d.h., der stillschwei-
gende Konfessionswechsel beim Umzug in eine 
Region, in der die evangelische Landeskirche 
einen anderen Bekenntnisstand hat als die der 
Herkunftsregion. Beim Umzug aus Augsburg nach 
Frankfurt etwa würde ich automatisch vom Lu-
theraner zum Unierten mutieren. Entsprechendes 
gilt auf der Ebene des ordinationsgebundenen 
Amtes: »Ordentlich berufene« Geistliche aus den 
Signatarkirchen sind unabhängig von ihrem Be-
kenntnisstand grundsätzlich berechtigt, in allen 
beteiligten Kirchen die Funktionen des ordinati-
onsgebundenen Amtes auszuüben, namentlich 
Gottesdienste zu leiten und die Sakramente zu 
spenden; »Interzelebration« wird sogar von der 

LK selbst explizit erwähnt (LK 33). Deshalb ist es 
grundsätzlich auch möglich, dass Geistliche aus 
einer Konfessionskirche in ein Dienst- bzw. An-
stellungsverhältnis in einer anderen Konfessions-
kirche wechseln.  

Wichtig ist: Die LK ist kein (oder: nicht zwangs-
läufig ein) Unionsprogramm. Sie respektiert un-
terschiedliche Bekenntnisstände. Sie verlangt 
nicht, die Kirchengemeinschaft als organisatori-
sche Verschmelzung zu gestalten. Sie verbietet 
das allerdings auch nicht: Organisatorische Verei-
nigung ist ein mögliches, aber nicht das einzige 
und auch nicht das prioritäre Modell der Kirchen-
gemeinschaft. Leuenberg ist hier sehr flexibel und 
erlaubt ein breites Spektrum in der organisatori-
schen Umsetzung der bestehenden vollen Kir-
chengemeinschaft. 

Was davon ›passt‹ für die Beziehungen zwischen 
EKD bzw. GEKE und VEF – und was nicht?  

Die zuletzt genannte Flexibilität der organisatori-
schen Ausgestaltung ist gewiss ein großer Vorzug 
des Leuenberger Modells. Sie verhindert (oder 
jedenfalls behindert) hegemoniale Dynamiken der 
Nivellierung konfessioneller Traditionen und 
erlaubt innerhalb der Kirchengemeinschaft den 
beteiligten Kirchen ein hohes Maß an Selbstbe-
stimmung und Selbststeuerung.6 Dies ist wichtig 
gerade bei Asymmetrien der Größe und Ressour-
cenausstattung. Hier wäre Leuenberg für die VEF-
Kirchen wohl kein Problem.  

Das Stichwort »Möbelwagenkonversion« macht 
aber auf einen elementaren Unterschied zwischen 
den EKD-Kirchen und den VEF-Kirchen aufmerk-
sam: Die einen sind Landeskirchen mit dem trotz 
Mitgliederschwund weiterhin bestehenden An-
spruch, Volkskirche zu sein. Die anderen sind 
hingegen Freikirchen; die Mitgliedschaft hängt an 
aktiver Entscheidung, nicht an der räumlichen 
Zugehörigkeit zu einer Parochie. Ein Mitglied 
einer, sagen wir: baptistischen Gemeinde, das 
von Augsburg nach Frankfurt umzieht, würde 
sich dort vermutlich eine baptistische Gemeinde 
suchen – oder, wenn er oder sie in Frankfurt sich 
einer anderen Konfession zuwendet, wäre es kein 
Möbelwagen-Automatismus, sondern wiederum 
eine aktive Entscheidung.  

Die sehr unterschiedliche Struktur von Landes- 
und Freikirche tangiert auch die Dienstverhältnis-
se offiziell berufener Geistlicher. Ein Wechsel ist 
auch deshalb nicht einfach möglich, weil die 
Zugangsvoraussetzungen und die berufsqualifi-
zierenden Ausbildungsgänge z.T. in Landes- und 



 epd-Dokumentationy19/2023yy11 

 

Freikirchen recht unterschiedlich sind, während 
sie zwischen den Landeskirchen unabhängig vom 
Bekenntnisstand weitgehend angeglichen sind. 
Die EKD hat auch ein flächendeckend einheitli-
ches Pfarrdienstrecht etabliert. 

Wenn Leuenberg die uneingeschränkte Äquiva-
lenz der Amtsvollzüge auch im Blick auf die Sak-
ramente konstatiert, dann ist dies wegen der ge-
nannten Differenzen namentlich in der Taufpraxis 
nicht einfach auf die Beziehungen zwischen EKD- 
und VEF-Kirchen zu übertragen. Ein Pfarrer, der 
sich weigert, Säuglingstaufen vorzunehmen, 
könnte in einer Landeskirche ebenso wenig arbei-
ten wie eine Pfarrerin, die auf Säuglingstaufen 
besteht, in einer baptistischen Gemeinde. 

Ungeachtet des fundamentalen theologischen 
Konsenses ist es daher sachgemäß, für die Bezie-
hungen zwischen EKD und VEF nicht einfach das 
EKD-Modell unmodifiziert abzubilden. Was meint 
dann aber »Kanzelgemeinschaft« oder »Verkündi-
gungsgemeinschaft«? 

Nicht ganz unproblematisch finde ich, dass der 
Ausdruck »Kanzelgemeinschaft« geeignet ist, den 
Anschein des Reduzierten zu erwecken, weil man 
sofort »Kanzel- und Altargemeinschaft« assoziiert 
und also im Rückschluss etwas Fehlendes gegen-
über einer ›Vollform‹ konnotiert (»nur« Kanzel-
gemeinschaft). Auch theologisch ist zu fragen, ob 
es einen Konsens im Verständnis des Evangeli-
ums geben kann, der nicht das Sakramentsver-
ständnis einschließt. Das »und« in CA 7 ist kein 
additives, da das Sakramentsverständnis ja im 
Evangeliumsverständnis gründet und in ihm ein-
geschlossen ist. Die VEF sieht das offensichtlich 
genauso, wenn sie in ihrer Stellungnahme zur LK 
den Ausführungen zur Sakramentenlehre aus-
drücklich zustimmt.  

Die Ausklammerung der Sakramente wäre dann 
nicht grundsätzlich, sondern im Fall der Taufe 
den noch ungeklärten Fragen der Tauf-Praxis 
geschuldet. Der Verzicht auf Altargemeinschaft 
hingegen, d.h., genauer: auf die gemeinsame 
Feier des Abendmahls bzw. die Leitung der 
Abendmahlsfeier durch beauftragte Geistliche des 
je anderen Kirchenverbundes, wäre schwerer zu 
begründen. Zu erwägen wäre allenfalls, ob sich in 
der Abendmahlsfeier nicht der ekklesiale Charak-
ter des Gemeinde-Seins intensiver konkretisiert, 
so dass für die liturgische Gestaltung die konfes-
sionelle Prägung größeres Gewicht erhält. Wenn 
aber der/die VEF-Geistliche bzw. die VEF-
Mitgliedskirche, die er oder sie repräsentiert, das 
Abendmahlsverständnis der EKD-Kirche teilt, 

bzw. umgekehrt der oder die EKD-Geistliche das 
Abendmahlsverständnis einer VEF-Kirche, dann 
spricht zumindest nichts Grundsätzliches dage-
gen, dass er oder sie auch eine Abendmahlsfeier 
leitet, gemäß der für die feiernde Kirche gelten-
den Liturgie. Jedenfalls sollte der Eindruck ver-
mieden werden, Sakramentsgemeinschaft sei eine 
Steigerungsform von Verkündigungsgemeinschaft 
und müsse deshalb an höhere Bedingungen ge-
knüpft werden. 

Nicht ganz klar ist mir an den bisherigen Überle-
gungen der Arbeitsgruppe generell, ob nur an die 
wechselseitige Einladung zum Predigen in einem 
von einem, einer Geistlichen der einladenden 
Kirche geleiteten Gottesdienst gedacht ist, oder 
auch an die Einladung zur Leitung eines ganzen 
Gottesdienstes. Bei einem Grundkonsens im 
Evangeliumsverständnis hat die Einladung zum 
gastweisen Predigen fast etwas Undramatisches. 
Gewiss ist das publice docere, die öffentliche Ver-
kündigung, in lutherischen Kirchen in der Regel 
gebunden an eine offizielle Berufung, v.a. die 
Ordination. Aber das in der Taufe gegründete 
»allgemeine Priestertum aller Gläubigen« lässt es 
doch in der Verantwortung der Gemeinde bzw. 
des oder der Geistlichen mit Kanzelrecht, nicht 
ordinierte Gläubige zum Predigen einzuladen. 
Dies gilt auch für Christenmenschen aus anderen 
Konfessionen; in ökumenischen Gottesdiensten 
ist dies regelmäßig der Fall (und die in der rö-
misch-katholischen Kirche gängige Unterschei-
dung zwischen »eigentlichen« Messgottesdiensten 
und ökumenischen Gottesdiensten geringerer 
Valenz, die einher geht mit einer Unterscheidung 
zwischen Predigt und »Ansprache«, ist unter 
evangelischen Bedingungen nicht anwendbar – 
warum sollte ein ökumenischer Gottesdienst kein 
Gottesdienst im Vollsinn sein, wenn Gottesdienst 
als Verkündigungsgeschehen und Dank-, Lob- 
und Bittfeier zu verstehen ist?). Dafür ist auch 
keine volle Kirchengemeinschaft nötig; denn 
sonst dürfte man keine Katholiken einladen.  

Die offizielle Vereinbarung einer »Kanzel- bzw. 
Verkündigungsgemeinschaft« hätte allerdings zur 
Folge, dass die Einladung gleichsam pauschal 
ausgesprochen wird und nicht mehr ausschließ-
lich von Einzelfallentscheidungen abhängt. Die 
beteiligten Kirchen gewähren einander dann näm-
lich den Vertrauensvorschuss, dass die von ihnen 
jeweils zur öffentlichen Verkündigung ausgewähl-
ten, ausgebildeten und berufenen Personen 
grundsätzlich auch in den anderen Kirchen zu 
solcher Verkündigung befähigt sind. Wegen die-
ser pauschalen Unterstellung ist es im Übrigen 
sinnvoll, den Personenkreis auf die in den betei-



12yy19/2023yepd-Dokumentation 

 

ligten Kirchen »ordnungsgemäß Berufenen« zu 
beschränken. Das impliziert natürlich keinen 
Rechtsanspruch der Geistlichen einer Konfession, 
in einer anderen Konfession predigen zu dürfen. 
Und es schließt auf Seiten des oder der Eingela-
denen den Takt ein, in der Verkündigung auf 
Publikumsbeschimpfung zu verzichten, d.h., vom 
Verbindend-Gemeinsamen auszugehen und das 
Trennende – nicht notwendigerweise zu ver-
schweigen, wohl aber – im Licht des Verbinden-
den anzusprechen. Um beim Beispiel zu bleiben: 
Unerträglich wäre ein Lutheraner, der die Gele-
genheit nutzt, den Baptisten die Segnungen der 
Säuglingstaufe anzupreisen, ebenso wie die Bap-
tistin, die den Lutheranern eben diese auszutrei-
ben versucht. 

Eine solche »Verkündigungsgemeinschaft« 
schließt die Anerkennung ein, dass die Amtsträ-
gerinnen und Amtsträger der jeweils anderen 
Kirchen »rite vocati bzw. vocatae« sind. Das heißt 
zunächst einmal nur, dass die Berufungen der je 
anderen Kirchen als gültig respektiert werden. 
Nicht notwendig folgt daraus, dass diese Beru-
fungen auch in jeder Hinsicht den Kriterien der 
eigenen Kirche entsprechen. Für punktuelle Ein-
ladungen kann diese Unterscheidung vernachläs-
sigt werden. Für weitere Schritte – etwa in Rich-
tung auf die volle »interchangeability« der Ämter 
– müsste jedoch die Vergleichbarkeit der Auswahl 
und Ausbildung der Geistlichen untersucht wer-
den. Hier ist ja manches im Fluss: Die Freikirchen 
haben ihre Ausbildungsgänge zunehmend aka-
demisiert und sich dafür auch den mühsamen 
Akkreditierungsprozessen ausgesetzt – ohne al-
lerdings die spezifische geistliche Prägung ihrer 
jeweiligen Hochschulen aufzugeben. Und in den 
Landeskirchen wird über eine – vorsichtig gesagt 
– stärkere Transparenz der akademischen Ausbil-
dung hin auf die kirchliche Praxis und ihre geist-
liche Dimension im Horizont eines profilierten 
Protestantismus nachgedacht. Auch scheint ange-
sichts zunehmenden Nachwuchsmangels die 
Anerkennungspraxis für Seiteneinsteigerinnen 
und -einsteiger großzügiger geworden zu sein. 
Dies könnte längerfristig dafür sprechen, die 
Übernahme von Geistlichen der je anderen Kon-
fession in ein Dienstverhältnis jedenfalls zu er-
leichtern. Die Frage ist allerdings: Will man das? 
Und soll man das wollen? Die Gefahr ist nicht 
ganz von der Hand zu weisen, dass die Landes-
kirchen in ihrer Personalnot dann ihre wohl im-
mer noch größere ökonomische Potenz dazu aus-
nutzen könnten, einen Abwerbungssog aus den 
Freikirchen zu erzeugen. Doch auch abgesehen 
davon gibt es gute Gründe, bei allem Konsens die 
Ausbildungsgänge und auch das Berufungs- und 

Berufsprofil von Geistlichen in der geschichtlich 
gewachsenen Diversität zu erhalten, statt eine 
vollständige »Austauschbarkeit« anzustreben. 

Dies führt mich zu meinen abschließenden Über-
legungen. Wie soll es weitergehen? 

5. Entwicklungsperspektiven: Wohin soll der 
Weg gehen? 

Ökumenische Beziehungen entspringen aus Er-
fahrungen der Vertrautheit im Anderssein und 
erzeugen, daran anknüpfend, neue, im Idealfall 
wachsende Vertrautheitserfahrungen. Theologi-
sche Lehrdialoge sind Teil dieser Dynamik: Sie 
setzen bereits bestehende Vertrautheit voraus und 
fördern diese, indem sie die jeweiligen theologi-
schen Traditionen miteinander ins Gespräch brin-
gen, das Gemeinsame im Unterschiedenen her-
ausarbeiten, aber im bleibend Unterschiedenen 
auch anregende Kontraste identifizieren, die die 
je eigene Tradition herausfordern und bereichern 
(durchaus unter Einschluss von Irritationen). 
Dass EKD und VEF eine gemeinsame Arbeits-
gruppe gebildet haben, die über längere Zeit hin-
weg Perspektiven und Modelle für die Pflege ihrer 
Verbundenheit zu entwickeln sucht, ist also 
selbst schon Ausdruck bereits gewachsener Ver-
trautheit und ein Moment des Prozesses von de-
ren Vertiefung. Eine spezifische Herausforderung 
besteht dabei darin, dass – anders als in den bis-
her auf Leuenberg aufbauenden interkonfessio-
nellen Diskursen – EKD und VEF strukturell recht 
unterschiedliche Größen darstellen, ja mehr noch: 
dass die VEF selbst in sich Kirchen vereinigt, die 
zum Teil jene Lehrdifferenzen reproduzieren, die 
auch zwischen EKD und VEF diskutiert werden.  

Insofern ist es konsequent, dass ich gebeten wur-
de, in meine Überlegungen ein Dokument einzu-
beziehen, das aus dem Dialog zweier Kirchenfa-
milien stammt, die in Deutschland beide der VEF 
angehören: die Studie »Glaube, der durch die 
Liebe tätig ist« nämlich, den »Bericht über den 
internationalen Dialog zwischen dem Baptisti-
schen Weltbund und dem Weltrat Methodisti-
scher Kirchen« aus dem Jahr 2018.7 Diese um-
fangreiche, auch inhaltlich gewichtige Studie 
kann und will ich natürlich am Ende dieses Vor-
trags nicht in extenso vorstellen. Ich mache nur 
auf ein paar Beobachtungen aufmerksam, die 
auch für den weiteren Fortgang des EKD-VEF-
Dialogs hilfreich sein könnten: 

  Die Studie erzählt gleichsam sich selbst. 
D.h.: Sie thematisiert ihre Entstehung und ih-
ren Verlauf selbst als Teil der Geschichte des 



 epd-Dokumentationy19/2023yy13 

 

Vertrautheitsgewinns zwischen den beiden 
Konfessionen (vgl. 404-406). 

  Diese Konfessionen erzählen einander ihre 
Geschichte und machen einander mit ihrem 
geschichtlich gewachsenen Selbstverständnis 
und Selbstbild vertraut (vgl. 406-411 – Baptis-
ten – und 411-415 – Methodisten; vgl. 414-418 
die auswertenden »Beobachtungen, Überlegun-
gen, Herausforderungen«). Sie ermöglichen es 
damit, Gemeinsames im historisch Unter-
schiedlichen zu entdecken. 

  In der gewachsenen Vertrautheit entfalten 
sie die elementaren Glaubensüberzeugungen 
gemeinsam (vgl. 418-442).   

  Indem sie ihre Beziehungen in den Rahmen 
der gemeinsamen Sendung in die Welt stellen 
(vgl. 442-446), bleibt die Entfaltung der ge-
meinsamen Überzeugungen kein Selbstzweck. 

  In der gewachsenen Vertrautheit können sie 
Trennendes offen ansprechen, aber zugleich 
fragen, ob sich im Licht der Verbundenheit 
nicht auch neue Perspektiven für das Strittige 
zeigen. 

  Als neuralgischen Punkt identifizieren sie – 
wenig überraschend – die Taufpraxis (vgl. 428-
439). Hier wird nicht eine Angleichung in der 
einen oder der anderen Richtung vorgeschla-
gen; beide Kirchen sollen bei ihrer bewährten 
(und u.U. identitätsprägenden) Praxis bleiben 
(können). Allerdings wird eine selbstkritische 
Überprüfung einer vielleicht allzu selbstver-
ständlich gewordenen Positionierung anhand 
des biblischen Zeugnisses angemahnt (vgl. 
447). Die Studie diskutiert sogar selbst den 
Vorschlag, die Taufe in den weiteren Zusam-
menhang der christlichen Initiation zu stellen, 
in der sie bei den Baptisten an anderer biogra-
phischer Stelle zum Tragen kommt als bei den 
Methodisten; dies müsste dann nicht mehr kir-
chentrennend sein (vgl. 429-434 und 447f). Ei-
nen ganz ähnlichen Vorschlag hat im Übrigen 
eine baptistisch-lutherische Arbeitsgruppe in 
Bayern vorgetragen (BALUBAG). Er wurde 
durchaus als weiterführend gewürdigt. Aller-
dings kann er nicht alle Problemknoten lösen. 
Ungeklärt blieb namentlich die Frage des Um-
gangs mit als Säugling getauften Lutheranern, 
die in eine baptistische Gemeinde übertreten 
(und ggf. sogar getauft werden wollen). Das 
wird zwischen Methodisten und Baptisten 
nicht viel anders sein. 

Diese wenigen Andeutungen müssen für heute 
genügen. Das Anregungspotenzial der methodis-
tisch-baptistischen Studie ist hoffentlich deutlich 
geworden. Die Diskurskonstellation des Dialogs 
von EKD und VEF ist allerdings komplexer als die 
zwischen Baptisten und Methodisten; denn es ist 
kein bilateraler, sondern ein mehr oder weniger 
verdeckt multilateraler Dialog, vor allem, aber 
nicht nur aufseiten der VEF – auch die EKD ist ja 
keine nivellierte Einheitskirche (obwohl man 
manchmal den Eindruck hat, sie wäre es gern). 
Umso wichtiger (und vielleicht auch aufwändi-
ger) ist die Aufgabe, auf der Basis der entstande-
nen Vertrautheit neue, vertiefte Vertrautheitser-
fahrungen zu kreieren, die die Vielfalt gerade 
nicht verschleifen, sondern sie zu respektieren 
und zu würdigen erlauben. Zu bedenken sind 
dabei die Unterschiede in Strukturen und institu-
tionellen Kräfteverhältnissen zwischen Landes- 
und Freikirchen, die durch ihr bloßes Bestehen 
hegemoniale Effekte zu erzeugen vermögen; dies 
müssen namentlich die strukturell Stärkeren sich 
immer wieder bewusst machen. Es geht um Orte 
und Gelegenheiten zum Kennenlernen, zum ge-
meinsamen Feiern und Welthandeln, zum Ge-
schichten-Erzählen. Dass in diesem Horizont die 
wechselseitige Einladung zum Verkündigungs-
dienst ein signifikantes, inspirierendes und aus-
strahlendes Moment sein kann, bedarf eigentlich 
kaum der Begründung. 

 

Anmerkungen: 
1 Wenn ich hier wie im Folgenden »Leuenberg« schreibe, ist mit dieser 

Chiffre strukturell die aus der Leuenberger Konkordie erwachsene »Ge-

meinschaft evangelischer Kirchen in Europa« (GEKE) mitgemeint. 

2 Dass bereits jetzt in Einzelfällen landeskirchliche Geistliche offiziell 

abgeordnet für einige Jahre in freikirchlichen, genauer: mennonitischen 

Gemeinden Dienst tun, sei eigens erwähnt. 

3 Lutherisch ist es auch, wenn die wirksame Gegenwart Christi durch den 

Hinweis unterstrichen wird: »So gibt er sich selbst vorbehaltlos allen, die 

Brot und Wein empfangen; der Glaube empfängt das Mahl zum Heil, der 

Unglaube zum Gericht.« 

4 Evangelisch sein. Stellungnahme der Vereinigung evangelischer Freikir-

chen (VEF) anhand der Leuenberger Konkordie (LK). Verabschiedet auf der 

VEF-Mitgliederversammlung, Kassel, 12.4.2011, 

https://www.vef.de/media/pages/ 

erklarungen/5a314aae74-1659444697/evangelisch-sein-stellungnahme-

der-vef-zur-leuenberger-konkordie.pdf. 

5 Ob die VEF überhaupt ein ekklesiologisches Selbstverständnis hat bzw. ob 

man aus ihrer Satzung ein solches (re-)konstruieren kann, wird unter 

Theologen aus VEF-Mitgliedskirchen kontrovers diskutiert. Vgl. Klaus Peter 

https://www.vef.de/media/pages/erklarungen/5a314aae74-1682577299/evangelisch-sein-stellungnahme-der-vef-zur-leuenberger-konkordie.pdf


14yy19/2023yepd-Dokumentation 

 

Voß »Die Vereinigung Evangelischer Freikirchen auf dem Weg zur Kirchen-

gemeinschaft? Perspektivische Anmerkungen zur neuen Präambel der 

VEF«, in: ÖR 1/2000, 79–92, und ders., »Gibt es eine freikirchliche 

Ekklesiologie? Eine Spurensuche anhand der Präambel der Vereinigung 

evangelischer Freikirchen«, ThGespr 3/2006, 91–104; Markus Iff, Un-

brauchbar und unverzichtbar? Zur bleibenden Bedeutung des Begriffs 

»Freikirche« im deutschsprachigen Raum, MdKI 72,1 (2021), 18–26, 

besonders 20f. Dagegen Karl Heinz Voigt, Freikirche – Anmerkungen zu 

einem konfessionskundlich komplizierten Begriff, MdKI 73,4 (2022), 182–

187. 

6 Dazu gehört natürlich auch – um es zu wiederholen – die Selbstauflö-

sung, sprich: die Integration in eine größere Einheit, etwa eine Unionskir-

che. 

7 Faith Working Through Love. Report of the International Dialogue between 

the Baptist World Alliance and the World Methodist Council, 2018, online: 

https://www.baptistworld.org/wp-content/uploads/dialogues/Final-Report-

of-the-International-Dialogue-between-BWA-and-WMC.pdf. Ich zitiere nach 

der deutschen Übersetzung: Glaube, der durch die Liebe tätig ist. Bericht 

über den internationalen Dialog zwischen dem Baptistischen Weltbund und 

dem Weltrat Methodistischer Kirchen, in: Johannes Oeldemann u.a. (Hg.): 

Dokumente wachsender Übereinstimmung, Bd. 5, Paderborn / Leipzig 

2021, 401-450.  

 

 

 


	Evangelisch predigen: Perspektiven aus Sicht der GEKE für eine Kanzel- und Verkündigungsgemeinschaft zwischen evangelischen Landes- und Freikirchen
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	_19_23_Evangelisch predigen
	23-19_Archiv

