
Kommentar: “Multiplikatoren”

Regina Dauser

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Dauser, Regina. 2025. “Kommentar: ‘Multiplikatoren’.” In Friedensmacher,
Multiplikatoren und Profiteure: Akteure des Westfälischen Friedenskongresses,
edited by Ulrich Niggemann, Michael Rohrschneider, and Siegrid Westphal,
297–302. Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783111389325-017.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under
these conditions:
CC-BY 4.0: Creative Commons: Namensnennung
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

CC BY 4.0

https://doi.org/10.1515/9783111389325-017
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


Regina Dauser
Kommentar: „Multiplikatoren“

Die Urheber verschiedener medialer Verarbeitungsformen des Kriegs- und Ver
handlungsgeschehens und ihre Werke stehen im Mittelpunkt der dritten Sektion 
„Multiplikatoren“ – und erfreulicherweise rücken die Beiträge dieser Sektion auch 
grundsätzliche theoretische wie methodische Überlegungen in den Vordergrund, 
problematisieren offene Fragen und Lücken unseres Verständnisses von zeitge
nössischer Medienproduktion, von „Multiplikatoren“ und „Multiplikation“. Nicht 
umsonst nutzt die mediengeschichtliche Forschung mittlerweile den Begriff des 
„Medienverbundes“, um auf das ‚Zugleich‘ des Angebots unterschiedlicher Medien, 
die sich ergänzen, verschränken, gegenseitig kommentieren konnten, aufmerksam 
zu machen.¹ Wer wie die Kommentatorin in der „Friedensstadt Augsburg“² lebt und 
lehrt, kann sich mit historischen wie gegenwartsgesellschaftlichen Interpretati
onsangeboten und Repräsentationen der Friedensidee und Friedenspraxis aus
einandersetzen, die allesamt in Medienverbünden präsentiert wurden und wer
den: Seien es nun die historischen Feiern des in Augsburg wie in so vielen anderen 
Städten anlässlich des Westfälischen Friedens eingerichteten Friedensfests³, seien 
es die Friedensfeste des 21. Jahrhunderts, die in Augsburg als interkulturelles Fest 
an einem gesetzlichen Feiertag begangen werden – immer handelt(e) es sich um 
Feste für alle Sinne und damit auch um ein ganzes Set an medialen Gestaltungs
formen, deren Spektrum die Beiträge dieser Sektion spiegeln.

Ausgehend von der Frage, ob Medienproduzenten, hier insbesondere Publi
zisten als Berichterstatter über die Westfälischen Friedensverhandlungen, nicht 
nur als Multiplikatoren, sondern auch als aktive „Friedensmacher“ gelten können, 
adressiert Ulrich Niggemann in seinem Beitrag grundsätzliche Fragen der Erfor
schung der Medialität eines Ereignisses wie der Friedensverhandlungen zu 
Münster und Osnabrück. Niggemann setzt hier pointierend-provozierend bei den 
Adressatinnen und Adressaten kommunikativer Akte und ihrer häufigen – zugleich 
bequemen – pauschalen Benennung als „Öffentlichkeit“ an, die entweder in ihrer 
Unschärfe wenig hilfreich sei oder falschen, ahistorischen Vorstellungen von einer 

1 Vgl. hierzu etwa Daniel Bellingradt/Massimo Rospocher: The Intermediality of Early Modern 
Communication. An Introduction, in: Cheiron. Materiali e strumenti di aggiornamento storio
grafico 2 (2021), S. 5 – 29.
2 Vgl. Website des Friedensbüros der Stadt Augsburg, URL: https://friedensstadt-augsburg.de/de/ 
selbstverständnis (zuletzt abgerufen am: 28.02. 2025).
3 Hierzu Johannes Burkhardt/Stephanie Haberer (Hrsg.): Das Friedensfest. Augsburg und die 
Entwicklung einer neuzeitlichen Toleranz-, Friedens- und Festkultur. Berlin 2000.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111389325-017 

https://friedensstadt-augsburg.de/de/selbstverst%C3%A4ndnis
https://friedensstadt-augsburg.de/de/selbstverst%C3%A4ndnis


Gruppe oder mehreren Unter-Gruppen von Rezipient*innen mit einer mehr oder 
minder bestimmbaren Agenda sowie einer normativen Aufladung des Begriffs 
Vorschub leiste.

Zweifellos müssen wir uns bei der Analyse von Kommunikationsakten ehrlich 
machen und versuchen, intendierte und im Idealfall sogar belegbare Rezipien
tenkreise („Adressaten oder Publika“, S. 233) möglichst präzise zu erfassen – oder 
deren Unbestimmbarkeit klar benennen. Gattungstypologische Untersuchungen 
können hier, auch wenn sie bisweilen etwas schematisch anmuten mögen, 
durchaus wichtige Hilfestellung leisten, zumal wenn man intermediale Bezüge 
bedenkt und sein Augenmerk auch auf handschriftliche und künstlerische Äuße
rungen wendet.

Ob wir aber deswegen, wie vorgeschlagen, „die Öffentlichkeit“ aufgrund er
wiesener Unschärfe des Begriffs aus unseren Analysen vormoderner Kommuni
kationsakte weitgehend verbannen können? Als Quellenbegriff, gar als histori
schen Kampfbegriff, so auch Niggemann mit entsprechenden Beispielen, können 
wir sie gar nicht umgehen, sondern müssen uns deutend mit dieser Begrifflichkeit 
und ihren zeitgenössischen Implikationen auseinandersetzen, bis in unsere Ge
genwart hinein. Warum aber nicht auch „die Öffentlichkeit“ als Adressat in der 
historiographischen Analyse dort akzeptieren, wo es den historischen Medien
produzent*innen offenbar gar nicht um klar abgrenzbare Adressatenkreise ging, 
etwa nach dem Motto ‚je mehr Publikum, desto besser‘? Vielleicht auch, um die 
potentielle Unbeschränktheit der Rezeption zu problematisieren, wie dies in der 
Zeitungsdebatte des späten 17. Jahrhunderts getan wurde⁴ und wie dies heute an
gesichts der Reichweite sozialer Medien wiederum unter anderen Vorzeichen ge
tan wird? Damit wäre die Begrifflichkeit auch wieder nahe an der vorgeschlagenen 
Verwendung von „Öffentlichkeit“ „im Sinne einer Zustandsbeschreibung [der In
formation, R.D.] in Abgrenzung zum ‚Geheimnis‘“ (S. 231 f.). Ein weiteres: Die ge
zielte Inszenierung von Exklusivität, von Nicht-Öffentlichkeit, etwa auf dem Wege 
der Handschriftlichkeit – Melchior Grimms Correspondance littéraire ist nur eines 

4 Kaspar Stieler: Zeitungs Lust und Nutz/ Oder: derer so genanten Novellen oder Zeitungen/ 
wirckende Ergetzlichkeit/ Anmut/ Notwendigkeit und Frommen; Auch/ was bey deren Lesung zu 
lernen/ zu beobachten und zu bedencken sey? Samt einem Anhang/ Bestehend: In Erklärung 
derer in den Zeitungen vorkom[m]enden fremden Wörtern. Dem itztherrschenden Europa: 
Vorstellung der Oerter zu Wasser und Lande […]/ Entworffen von dem Spaten [i. e. Kaspar von 
Stieler]. Hamburg 1695 [Erstausgabe].

298 Regina Dauser 



von vielen historischen Beispielen⁵ –, benötigt eine Vorstellung von einem (be
grifflichen) Gegenpart und bezieht Distinktionsgewinne gerade hieraus.

Die empfohlene Schwerpunktverlagerung der historischen Analyse auf 
„Kommunikation“ stellt wichtige Fragen nach dem „Agenda Setting“ und „Fra
ming“, den dahinterliegenden Intentionen und den zeitgenössischen Kontexten – 
übrigens zu ergänzen um die Wege und Inszenierung der Vermittlung – stärker in 
den Vordergrund, ebenso wie die im Regelfall nur überaus lückenhaft, wenn 
überhaupt zugänglichen Anschlusskommunikationen als Rezeptionszeugnisse. 
Freilich gelangen wir bei der Analyse komplexer Kommunikationen unweigerlich 
wieder zur Frage nach dem Vorverständnis der Autorinnen und Autoren von ih
rem mehr oder minder imaginierten bzw. intendierten „Publikum“.

Worauf die drei weiteren Beiträge dieser Sektion in diesem Zusammenhang 
ebenfalls aufmerksam machen, sind die Lücken, die sich – nicht nur, aber insbe
sondere – bei der Bestimmung der Wirkung verschiedener Medien im weitesten 
Sinne auftun. In vielen Fällen bleibt uns nicht viel mehr zu tun, als Kontexte der 
Urheberinnen und Urheber der Werke, sodann ihre Produkte sorgsam in ihrer 
Gestaltung zu analysieren und auf intendierte Wirkungen und anvisiertes Publi
kum, sofern möglich, zu schließen. Nicht nur auf die Frage nach der Zusammen
setzung der Rezipient*innenschar, sondern auch auf die Fragen, unter welchen 
Umständen und vor allem wie einzelne publizistische oder andere mediale Äu
ßerungen rezipiert wurden, vermögen wir nur selten konkrete Antworten zu ge
ben, da uns die Quellen fehlen. Statt belegbarer Erkenntnisse bleibt ein Potentialis 
– ja, so könnte es gewesen sein. Dies betrifft die „Multiplikation“ der Kriegs- sowie 
Friedensdiskurse, ebenso wie die Frage, ob Medienproduzent*innen auch zu den 
„Friedensmachern“ zählen konnten.

Bei „Musik“ und „Frieden“ denkt man zunächst meist an Festmusik anlässlich 
des Friedensschlusses, an einen solennen Rahmen der Aufführung. Doch gerade 
über die Musik zu Friedens-Feiern um 1650, so Stefan Hanheide, sind die wenigsten 
Zeugnisse überliefert. Im Vordergrund seines Beitrages stehen eindrucksvolle 
zeitgenössische musikalische Kompositionen, die Kriegsleid und die daraus resul
tierende große Friedenssehnsucht mit den zeitgenössischen kompositorischen 
Mitteln, an Emotionen appellierend, darzustellen suchten, begleitet von unver
stellten Schilderungen der Kriegsfolgen und flehenden Bitten um göttlichen Bei
stand im Liedtext. Die Paratexte zu musikalischen Kriegsklagen und Friedensbitten 
geben Anlass für „Mutmaßungen“ (S. 256) zum Aufführungskontext von Gottes

5 Kirill Abrosimov: Aufklärung jenseits der Öffentlichkeit. Friedrich Melchior Grimms „Corre
spondance littéraire“ (1753 – 1773) zwischen der „république des lettres“ und europäischen Fürs
tenhöfen. Ostfildern 2014.

Kommentar: „Multiplikatoren“ 299



diensten und Friedens-Andachten bzw. Betstunden protestantischer Gemeinde
kultur, in denen sich der Liedgesang anders entfalten konnte als in der liturgischen 
Festlegung des katholischen Ritus. Auch hier haben wir das Bild, dass die Rezeption 
von Musikdrucken kaum eingeschätzt werden kann; mit der Verzeichnung in 
Messkatalogen verliert sich die Spur. Wirksam wollten Komponisten, wie am Bei
spiel Johann Erasmus Kindermanns gezeigt, durch die Aufführung ihrer Werke 
jedenfalls durchaus auch bei den Verhandlern des Friedens werden; im frühneu
zeitlichen Medienverbund suchten sie das Ihre zum Ende des Krieges beizutragen. 
Nach wie vor messen wir wohl der zeitgenössischen musikalischen Aufführung – 
und dem Singen – tendenziell zu wenig Bedeutung bei. Ob sich das mit den neueren 
geschichtswissenschaftlichen Tendenzen zur Erforschung historischer Klangwel
ten und zur Geschichte der Sinne insgesamt ändern wird? Zu wünschen wäre es.

Ähnlich wie mit der Musik verhält es sich mit der Überlieferung und den 
Wirkungen des in erster Linie mündlich-performativen Mediums der Friedens
predigten, mit denen sich Henning P. Jürgens auseinandersetzt. Was nicht im 
Predigtdruck, wiederum einem protestantischen Spezifikum zumindest für Ein
zelpredigten, überliefert wurde, ist in der Regel kaum greifbar. Inwiefern auch die 
Verhandler an den Kongressorten gedruckte Predigten rezipierten und wie sie die 
mündlichen Predigten an den Kongressorten selbst wahrnahmen, muss ebenfalls 
offenbleiben. Ein weiteres Mal sind Forscherinnen und Forscher also in erster 
Linie auf die Analyse der Texte und der Kontexte der Autoren verwiesen; die Re
zeption bleibt im historischen Dunkel.

Jürgens legt seinen Schwerpunkt auf die Positionierung der Theologen zur 
Verantwortung für Krieg und Frieden, ausgehend von einem pointierten Diktum 
Johannes Burkhardts, diese hätten „versagt“ und sich erst spät, zum Ende des 
Krieges hin, mahnend an die Mächtigen gewandt und bis dahin die Bitten an den 
strafenden Gott, die Kriegsgräuel doch enden zu lassen, in den Vordergrund ge
stellt. Beim Abschreiten der gedruckten Predigten kommen interessante Befunde 
zu Tage, insbesondere für die letzten Kriegsjahre. Anlass für die Predigten – hier tut 
sich eine weitere Verbindung zur Friedens-Musik auf – waren vornehmlich Buß- 
und Neujahrstage, oder gleich die Verhandlungen in Münster und Osnabrück. Nun, 
in den 1640er Jahren, wurden die Mahnungen an die Fürsten, doch Frieden zu 
machen, häufiger und dezidierter. Dass angesichts der Dominanz protestantischen 
Einzelpredigt-Drucks und angesichts der schlechten Überlieferungslage von Pre
digten in Münster und Osnabrück während der Verhandlungsjahre gerade die 
Münsteraner Karfreitagspredigt des Jesuiten François Ogier, Teil des Gefolges des 
französischen Gesandten d’Avaux, im Jahr 1646 einen besonderen Höhepunkt 
darstellt, ist schon eine Pointe der eigenen Art: Wenn den Gesandten als direkten 
Vertretern ihrer Herrscher vom Prediger „Warum noch länger warten? Hat die 
Christenheit nicht genug gelitten? Habt Ihr kein Mitleid mit ihren Wunden?“ ent

300 Regina Dauser 



gegengeschleudert und an die persönliche Rechenschaft anlässlich des Jüngsten 
Gerichts erinnert wurde, so wüsste man nur zu gern, wie insbesondere d’Avaux die 
Predigt seines Beichtvaters aufnahm – oder ob er sie sich in der schwierigen 
Verhandlungssituation von 1646 vielleicht geradezu wünschte?⁶

Über aller Ernsthaftigkeit des Verhandlungsgegenstands und über den Mil
lionen Kriegsopfern vergisst man leicht, dass zur Verarbeitung des Krieges auch 
dessen literarische Rezeption gehörte, und zwar auch durchaus in humoristischer 
Gestalt. Kai Bremer nimmt hierzu das ausgesprochen vielgestaltige Werk Georg 
Greflingers in den Blick, der höchst unterschiedliche Perspektiven auf Krieg, Ver
handlungen und Frieden entwickelte. Greflinger, für den ein Aufenthalt in Münster 
und Osnabrück nicht nachgewiesen ist, verarbeitete die Kriegserfahrung und die 
Jahre des Verhandelns um Frieden in unterschiedlichen Gattungen, sowohl mit 
einem chronikalischen Vers-Epos „Der Deutschen Dreyßig-Jähriger KRIEG“ als auch 
mit humoristisch-derben („Der Mars ist nun im Ars“) sowie – mutmaßlich, die 
Zuschreibung ist nicht völlig klar – satirisch-erotischen Versen der „Cochleatio 
Novissima“ („Löfflerey“). Auch wenn die Autorschaft der ‚Löffelkunst‘ nicht zwei
felsfrei geklärt ist, so haben wir doch gerade hier einen weiteren medienge
schichtlich-methodisch interessanten Fall vorliegen. Er spiegelt nicht nur die in den 
Beiträgen der Sektion wie in diesem Kommentar reflektierte mediengeschichtliche 
Forschungsproblematik angesichts der oft nur bruchstückhaften Überlieferung, 
angefangen von der Zuordnung der Autorschaft über die Übermittlung bis hin zur 
Rezeption medialer Aufbereitungsformen, sondern präsentiert auch einen der 
seltenen Fälle historisch überlieferter Anschlusskommunikation: Der Rat der Stadt 
Münster suchte die Verbreitung des Textes, die er als Schmähung der katholischen 
Konfession wie der Stadt wertete, zu verhindern und ging entsprechend gegen ei
nen Münsteraner Buchhändler vor. Die satirische Aufarbeitung eines jahrelangen 
Verhandlungsgeschehens, während dem – einem Aufeinandertreffen fürstlicher 
Delegationen und ihrem Repräsentationsbedürfnis gemäß – nicht nur unter Di
plomaten verhandelt, sondern auch gefeiert, gelacht und erotischen Vergnügungen 
nachgegangen wurde, war dann doch nicht die Art von Memoria, die der städti
schen Obrigkeit angesichts der Tragweite der Friedensschlüsse angemessen schien, 
die man dauerhaft „multipliziert“ sehen wollte. Der Aspekt der Zensur, der für den 
publizistischen Kontext dieser Zeit ohnehin kaum zu vernachlässigen ist, wird hier 
dankenswerterweise in Erinnerung gerufen.

6 Zu Ogiers Rolle als Friedensmahner auf dem Westfälischen Friedenskongress vgl. jüngst Mi
chael Rohrschneider: Nunmehr ist des Menschen-Bluts genug vergossen. Bottom-up-Friedensap
pelle während des Westfälischen Friedenskongresses in temporaler Perspektive, in: ders./Andrea 
Stieldorf (Hrsg.), Bottom up. Durchsetzung von Interessen und Mitwirkung ‚von unten‘ in der 
Geschichte. Göttingen 2025, S. 25 – 49.

Kommentar: „Multiplikatoren“ 301



Was aber dieses letzte Beispiel – zugegeben eher unkonventioneller – Rezep
tion des Verhandlungsgeschehens, den Kreis der Sektionsbeiträge schließend, noch 
einmal schön zu belegen vermag: Dem Medienverbund mit in ihrer Gesamtheit 
unzähligen Äußerungen zur Friedensfrage, dem vielstimmigen Diskurs, schlicht: 
den „Friedens-Seufftzern“ (so der Titel der Friedens-Kompositionen Kindermanns) 
in den unterschiedlichsten Gattungen und persönlichen Gestimmtheiten war wohl 
tatsächlich kaum zu entkommen, vermutlich auch nicht und vielleicht erst recht 
nicht in den Kongressstädten selbst. Insofern müssen wir uns vielleicht auch nicht 
zu sehr mühen, für einzelne Textsorten oder Künste die Multiplikatoren- oder gar 
„Friedensmacher“-Funktion zu bestimmen oder die Nicht-Bestimmbarkeit auf
grund der Quellenlage für einen Makel zu halten. Es spricht viel dafür, dass es 
gerade die Vielfältigkeit und die Vielstimmigkeit der Kriegs-Klagen, Friedens-For
derungen und Friedens-Hymnen war, die wir als eines der Charakteristika der 
Verhandlungsjahre in Münster und Osnabrück rezipieren sollten. Der Appell 
„Macht Frieden!“ dürfte zumindest schwer zu überhören gewesen sein.

302 Regina Dauser 


	Kommentar: “Multiplikatoren”
	Regina Dauser
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	CC BY 4.0  

	Regina Dauser
	Kommentar: „Multiplikatoren“

