o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universitatsbibliothek

Der dreieinige Gott

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2000. “Der dreieinige Gott.” In Evangelischer
Erwachsenenkatechismus: glauben, erkennen, leben, edited by Manfred KiefSig,
Lothar Stempin, Horst Echternach, and Hartmut Jetter, 6., vollig neu bearb. Aufl,,
221-32. Gutersloh: Giitersloher Verl.-Haus.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
T,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A ")\
conditions: I B
Deutsches Urheberrecht ﬂ?;,'%\, r
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & L
i

https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ 15


https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Kaum ein Gegenstand des christlichen Glaubens erscheint heute als so ritselhaft, ja verstie-
gen wie das Bekenntnis zu Gott dem Dreieinigen. Bewundern die einen die spekulative
Kunst, mit der die christlichen Denker die Einheit Gottes und die Gottheit von Vater, Sohn
und Heiligem Geist zusammenzubringen suchten, so sind andere abgestoRen von dem
paradoxen Rechenexempel 3=1 und 1=3 und sprechen ironisch von einem » Begriffswunder«
oder »Hexeneinmaleins«. Scheint es schon schwer genug, in der modernen Welt iiberhaupt -
noch an Gott zu glauben, so erscheint die Zumutung, diesen einen Gott in der Dreigestalt
von Vater, Sohn und Geist zu erkennen, vollends als verwirrend und abschreckend. Wird
dadurch nicht die einfache und klare Botschaft des Jesus von Nazareth verdunkelt? Baut
man dadurch nicht Hiirden fiir ein lebendiges Gottvertrauen auf, anstatt den Menschen
den Weg zum Glauben zu erleichtern? Muss man aufRerdem durch eine Trinititslehre den
interreligiésen Dialog so erschweren, zumal diese fiir Judentum und Islam immer ein Stein
des AnstoRes gewesen ist, weil sie darin den Glauben an den einen Gott nicht mehr erken-
nen konnten? '

1. Nicht Mathematik, sondern gelebter Glaube

Viele Menschen sprechen im Gebet, das doch an Gott gerichtet ist, direkt Jesus
Christus an. Und keineswegs glauben sie nur an einen fernen Gott, »der in
einem unzuginglichen Licht wohnt und den kein Mensch gesehen hat noch
sehen kann« (1 Tim 6,16). Sie vertrauen vielmehr darauf, dass Gott sich in
Jesus Christus, in dem, was er gesagt und getan hat, so in der Welt gezeigt hat,
wie er wirklich ist, und dass er sich im Kreuzestod Jesu radikal auf diese Welt
und ihre Abgriinde eingelassen hat, statt sich vornehm fern zu halten. Und sie
vertrauen darauf, dass sich auch in der Gegenwart (wie in allen Zeiten und
Riumen) in vielfiltigen Erfahrungen des Glaubens, des Trostes, der Erneue-
rung, der Gemeinschaft, der Hoffnung, der Sehnsucht nach Gerechtigkeit wirk-
lich Gott als wirksam erweist, so wie er in Jesus wirksam gewesen ist. Solche
Gottesgegenwart wird im Neuen Testament als »Heiliger Geist« bezeichnet.

Der dreieinige Gott 221



Dass es wirklich Gott ist, der in dieser Weise seiner Welt nahe kommt, das
versucht die Trinititslehre auf den Begriff zu bringen.,

Auch in der evangelischen Kirche hat die Anrufung des dreieinigen Gottes in
der Liturgie ihren festen Platz. Gottesdienste beginnen »im Namen« des dreiei-
nigen Gottes, und das Apostolische Glaubensbekenntnis fasst den christlichen
Glauben in trinitarischer Form zusammen. Dasselbe gilt fiir das Nicinische Glau-
bensbekenntnis, das die drei groRen Konfessionsfamilien (evangelische, rémisch-
katholische und orthodoxe Kirchen) miteinander verbindet. Besonders wichtig
ist aber, dass die Taufe »im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen
Geistes« vollzogen wird. Wenn das keine leere Formel bleiben soll, muss ihre
Bedeutung bedacht werden. Genau das geschieht in der Trinititslehre.

2. Biblische Hintefgr(jnde

Das Neue Testament enthilt keine ausgefiihrte Trinititslehre. Diese ist viel
mehr das Resultat eines langen Reflexionsprozesses, in dem sich die Christen
der ersten Jahrhunderte dariiber klar zu werden versuchten, was ihr Bekennt-
nis zu Jesus Christus eigentlich fiir ihren Glaubén an Gott bedeutete. Natiir-
lich verwendeten sie dazu die philosophischen Begriffe und Weltanschauun-
gen ihrer Zeit. Dennoch waren sie angetrieben von Motiven, die auch heute
noch Gehir verdienen. Sie konnten zuriickgreifen auf folgende Ansitze
trinitarischen Denkens im Neuen Testament:

a) Das Verhiltnis Jesu zu Gott dem Vater: Ungewshnlich hiufig und innig
spricht Jesus Gott als seinen Vater an, verwendet sogar die vertrauliche Anrede
»Abba« (Mk 14,36) und stellt sich damit in eine einzigartige Vater-Sohn-Bezie-
hung zu ihm. Diese Beziehung wird nach Jesu Taufe im Jordan von der Stim-
me aus dem Himmel ausdriicklich kundgetan: »Das ist mein lieber Sohn, an
dem ich Wohlgefallen habe« (Mt 3,17) und wird angesichts von Jesu Kreuzes:
tod sogar vom heidnischen Hauptmann erkannt: »Wahrlich, dieser ist Gottes
Sohn gewesen« (Mt 27,54). Vater und Sohn kennen sich gegenseitig (vgl. Mt
11,27); das Johannesevangelium spricht sogar von ihrer Einheit: »Ich und der
Vater sind eins« (Joh 10,30). In dieser besonderen Nihe zu Gott ist es begriin-
det, dass Jesus als der.exklusive, authentische und autoritative Offenbarer und
Ausleger des Gotteswillens verstanden wird (Bergpredigt!). Die Nihe guflert
sich aber auch darin, dass Jesus Siinden vergibt, was doch ausdriicldich Gott
vorbehalten ist (Mk 2,7). So wie in der patriarchalen GroRfamilie der (erstgebo-
rene) Sohn die Autoritit des Vaters reprisentiert, so vergegenwartigt und ver
wirklicht Jesus Gottes Willen. Deshalb kann gesagt werden, dass mit ihm, st
nem Reden und Handeln Gottes verheiRene Rettung fiir sein Volk definitiv
eingetroffen, »Gottes Reich« bzw. das »Himmelreich« angebrochen ist.

222 Jesus Christus



b) Jesus als »Herr« und als »Gott«: Konnte all dies noch als hymnische Steige-
rung von Aussagen iiber einen herausragenden Menschen aufgefasst werden,
so gibt es im Neuen Testament Ansiitze, die tendenziell dariiber hinausgehen.
So etwa, wenn nicht nur Jesu Empfingnis und Geburt den Charakter des Wun-
derbaren erhalten, sondern iiberhaupt seine Existenz vor seinem irdischen
Leben gedacht wird, besonders eindrucksvoll im beriihmten Johannesprolog,
wo Jesus mit dem gottlichen »Logos« (Wort) identifiziert wird: »Im Anfang
war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war Goti« {Joh 1,1).
Hier wie an wenigen anderen Stellen im Neuen Testament (Joh 1,18; 20,28;
R6m 9,5; Tit 2,13; 2 Petr 1,1; 1 Joh 5,20) wird Jesus selbst ausdriicklich als »Gott«
bezeichnet. Dass dieser fiir Juden nicht mehr akzeptable Weg in der Folge wei-
ter beschritten wurde, ist stark geférdert worden dadurch, dass in den Evange-
lien, besonders bei Lukas, Jesus bevorzugt als »Herr« (kyrios) bezeichnet und
angesprochen wird; denn »kyrios/Herr« war in der weit verbreiteten griechi-
schen Ubersetzung der hebriischen Bibel (ebenso wie noch heute in der deut-
schen Lutherbibel) der Ausdruck fiir den Gottesnamen. — Jesus S. 189ff.

¢) Der Heilige Geist als eigenstdndige Instanz neben Jesus: In einer heute
kaum mehr vorstelibaren Weise verstanden die frithchristlichen Gemeinden
sich selbst aus der Erfahrung der Gegenwart des gottlichen Geistes. Dass es
dieser Geist ist, der das Bekenntnis zu Jesus als dem »Herrn« motiviert, den
Glauben daran wirkt (vgl. 1 Kor 12,3) und Menschen zu einer neuen Gemein-
schaft zusammenfiihrt, wird gleichsam als Geburtsszene der Kirche erzihlt
im Pfingstbericht der Apostelgeschichte (Apg 2). Der entscheidende Ausgangs-
punkt fiir alle Versuche, den Geist nicht nur als eine Kraft Gottes oder Christi
in der Welt, sondern als eigenstindige und gleichrangige Handlungsinstanz
neben Christus aufzufassen, sind aber gewiss die Aussagen iiber den »ande-
ren Parakleten« (Luther {ibersetzt: »Trdster«), den Jesus gemif dem Johannes-
evangelium kurz vor seiner Verhaftung den Jiingern fiir die Zeit seiner »Erhé-
hung« verheiflt: »Wenn der Troster kommen wird, den ich euch senden werde
vom Vater, der Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht, der wird zeugen von
mir« (Joh 15,26) und »euch in alle Wahrheit leiten« (16,13). Der Geist vertritt
also gewissermaRen Jesus; nimmt seine Stelle ein. Das kann er deshalb, weil
Jesu Wirken selbst als vom Geist inspiriert und geleitet verstanden wird: Erst
als nach der Taufe im Jordan der Geist auf ihn herabkommt (vgl. Joh 1,32; Mt
3,16), beginnt er seine Wirksamkeit. — Heiliger Geist S. 4971f.

d) Dreigliedrige Formeln: Freilich wire es wohl kaum zur Ausbildung einer
Trinititslehre gekommen, wenn nicht immer wieder dreigliedrige Formeln »Va-
ter, Sohn und Geist« in gleichrangigem Nebeneinander genannt hitten. Die
wichtigste davon ist sicherlich der Taufbefehl: »Tauft sie im Namen (Singular!)
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes« (Mt 28,19). Die Bedeutung

Der dreieinige Gott 223



dieses Textes ist auch deshalb kaum zu tiberschitzen, weil er im Zusammen.
hang der Taufe als des Ursprungsereignisses des christlichen Lebens stehtund
damals wie heute dabei rezitiert wird. So erinnert die Liturgie immer wieder
an die Aufgabe, die Dreiheit des einen »Namens« zu denken.

3. Geschichtliche Entwicklung
Bis zur vollen Ausbildung einer Trinitits-Lehre blieb noch ein weiter Weg.

a) Um ca. 200 n.Chr. gab es zwar erste Versuche, die Gottheit Jesu begrifflich
niher zu bestimmen. Obwohl es aber in der jiidischen wie in der heidnischen
Tradition durchaus nicht ungewshnlich war, eine Mehrzahl von >Instanzen«<in
der einen Gottheit zu denken (etwa die gottliche »Weisheit« oder der gtliche
»Name«), waren diese Versuche noch geprigt von dem Interesse, aus Gottes
innerem Wesen eine Pluralitit strikt fern zu halten. Im Wesentlichen gab es
zwei Modelle:

¢ Der »Adoptianismus« sah Jesu besondere Wiirde darin begriindet, dass er bei der Taufe
von Gott zum Sohn »adoptiert« worden sei.

* Nach dem »Modalismus« sind Vater, Sohn und Geist hingegen nur verschiedene
Erscheinungsweisen Gottes in der Welt. In Wirklichkeit ist Gott aber ununterscheidbar
Einer. Manche dachten sogar, dass sich Gott gewissermaflen aus der Vatergestalt in die
Sohngestalt und schlieRlich in die Geistgestalt verwandelt habe. Wie konnte dann aber
Jesus zu seinem »Vater« gesprochen haben?

Beide Versuche hatten gemeinsam, dass sie Gott streng als einen dachten und
Sohn und Geist durch Unterordnung letztlich von ihm unterschieden. Das
Bild von der Adoption konnte zwar die besondere Wiirde des Menschen Jesus
erkldren, aber nicht, wie er als uniiberbietbarer und endgiltiger Offenbarer
der gottlichen Wahrheit zu verstehen ist.

b) Die Christusgestalt schillerte zwischen Géttlichkeit und Geschopflichkeit.
Der entscheidende Streit brach aus, als am Anfang des 4. Jahrhunderts in
Alexandria der Priester Arius die Géttlichkeit Jesu bestritt: Jesus ist zwar ein
einzigartiges Geschdpf, das von Gott vor der Schépfung der Welt geschaffen st
und ihm als Vorbild fisr die Erschaffung der Menschen diente, aber er ist ebet
Geschépf ~ und nicht Gott. Dann aber kann er - so schlossen Arius’ Gegner
sofort — auch Gott nicht vollkommen erkennen, und wir kénnen nie gewiss
sein, dass uns in Jesu Wort und Werk wirklich Gott begegnet. Im Jahr 325
wurde Arius’ Lehre deshalb auf dem Konzil von Nicia (nahe Konstantinope?:
dem heutigen Istanbul) verworfen und feierlich erklirt, Jesus Christus sei mit
Gott »wesenseins«. Damit begann jedoch erst der eigentliche Streit. Denn hat-
te man damit jetzt nicht zwei Gotter? Oder verschmolzen jetzt nicht umge”

224 esus Christus



kehrt Vater und Sohn zu einer ununterscheidbaren Einheit? Die Lage wurde
noch komplizierter, als etwa drei Jahrzehnte spiter einige libysche Bischéfe
zwar die volle Gottheit des Sohnes zu akzeptieren bereit waren, den Heiligen
Geist aber nur als unselbstindige géttliche Kraft verstehen wollten.

¢) Die religitse Sprengkraft solcher Uberlegungen brachte der Kirchenvater
Athanasius auf die Formel: »Wenn uns in der vom Heiligen Geist bewirkten
Begegnung mit Christus nicht wirklich und wesentlich Gott begegnet, wie er
in sich selber ist, dann werden wir im Glauben nicht wirklich Gottes teillfaftig,
dann sind wir nicht wirklich erlost«. Die Ausbildung der Trinititslehre ver-
dankt sich also nicht einer Lust an paradoxen Rechenexempeln, sondern ei-
nem tief empfundenen religiosen Interesse. Schwierig war es aber, Gott in
sich dreifaltig zu denken, ohne seine Einheit zu zerstoren. Dies gelang durch
die Formel: Gott hat ein »Wesen, das sich in drei ewigen »Seinsweisen« oder
»Personen« verwirklicht. Jede dieser Personen ist ganz (also nicht etwa nur zu
einem Drittel) Gott, sie unterscheiden sich aber voneinander darin, wie sie
einander gegeniiberstehen: Der Vater ist »ungezeugt«, er »zeugt« den Sohn
und lisst den Geist »hervorgehen«. Das géttliche Heilswerk von der Schop-
fung bis zur Vollendung bewirken aber alle drei »Personen« gemeinsam: So
wie alles, was ist, »durch das Wort« (also Christus) entstanden ist (Joh 1,3} und
schon vor dem ersten Schopfungstag »der Geist Gottes {iber den Wassern
schwebte« (1 Mose 1,2), so ist auch der Weg Jesu von Anfang an bis zum Kreuz
und zur Auferstehung vom Heiligen Geist begleitet, und wir kénnen nicht an
Christus glauben aufer durch den Heiligen Geist. — HL Geist S. 497ff.

d) Der groRe lateinische Kirchenvater Augustinus war sogar der Uberzeugung,
dass sich in der Schépfung »Spuren der Trinitit« finden lassen. Besonders im
menschlichen Geist entdeckte er Strukturen, die ihm eine Art Abbild der Drei-
einigkeit darzustellen schienen: Gedichtnis, Intellekt und Wille sind drei un-
terschiedliche Vermagen, die aber die Einheit des Geistes nicht aufheben. Die
Gottebenbildlichkeit, die die besondere Wiirde des Menschen ausmacht, ist
dann eine Trinititsebenbildlichkeit. Mit solchen Uberlegungen wollte Augusti-
nus verdeutlichen, dass »Dreieinigkeit« kein in sich widerspriichlicher, son-
dern durchaus ein verniinftiger Gedanke ist. Augustinus legte auch den Satz
»Gott ist Liebe« (1 Joh 4,16) trinitarisch aus: So wie zur Liebe ein liebendes und
ein geliebtes Wesen und das Geschehen der Liebe selbst gehoren, so ist der
Heilige Geist die Liebe, mit der Vater und Sohn sich wechselseitig lieben.

€) Die Reformatoren haben das altkirchliche Bekenntnis zum dreieinen Gott
ausdriicklich {ibernommen, haben sich aber gegen die immer subtiler géwor-
denen trinititstheologischen Spekulationen gewandt: »Die Geheimnisse der
Gottheit sind besser anzubeten als zu erforschen« (Melanchthon). Die Trinitits-

Der dreieinige Gott 225



lehre ist ganz der reformatorischen Kernfrage der »Rechtfertigung allein ays
Glauben um Christi willen« zugeordnet und soll zeigen, dass Gott sich riick.
haltlos und bedingungslos fiir das Heil der siindigen Menschen entschieden
hat: Weil es wirklich Gott war, der sich am Kreuz fiir uns hingegeben hat, dar-
um miissen wir nicht mehr einen anderen, gnadenlosen Gott befiirchten, gleich.
sam hinter dem Gott, der sich in Christus als liebender offenbart hat, sondem
kénnen darauf vertrauen, dass die Liebe Gottes letztes Wort ist.

f) *Schon im Reformationsjahrhundert gab es radikale Kritik an der Trinitits-
fehre: Sie zerstore die Einheit Gottes und mache aus dem vorbildhaften Men-
schen Jesus ein bizarres gott-menschliches Mischwesen. Noch lauter wurden
kritische Stimmen in der Aufklirung: Die Trinitétslehre erschien als Teil einer
antiquierten Dogmatik, die nur auf kirchlicher Autoritit beruhe und sich auf
dem unparteiischen Forum der Vernunft nicht verteidigen lasse. Auch sei sie
fiir die Orientierung im Leben véllig nutzlos: »Aus der Dreieinigkeitslehre,
nach den Buchstaben genommen, lasst sich schlechterdings nichts fiirs Prak-
tische machen« (Immanuel Kant). Ganz dhnlich hatten auch einige Vertreter
des Pietismus die Bedeutung der Trinititslehre fiir das individuelle Glaubens-
leben sehr gering veranschlagt.

g) Wenn im 20. Jahrhundert die Lehre vom dreieinen Gott eine iiberraschen-
de Wiederbelebung erfuhr, so geschah das nicht, um das Rad der Geschichte
hinter die Moderne zuriickzudrehen. Auf ihre Weise wollten alle neuen Versu-
che, Gott als Drei-Einen zu denken, etwas »fiirs Praktische machenx. Sie woll
ten helfen, die religisen Erfahrungen als von Gott selbst bewirkte Begegnun-
gen mit dem Gott zu deuten, der sich in Jesus Christus zuginglich gemacht
hat, und sie wollten die abstrakte Vorstellung von einem erhabenen, aber fer
nen Gott »iiberm Sternenzelt« (Schiller) verhindern, der aus sicherer Distanz
die Geschicke der Menschen wie mit Marionettenfiden lenkt und an ihnen
nicht wirklich Anteil nimmt.

4. Was ist das fur ein Gott?

Was bedeutet es aber fiir unser Gottesverstindnis, wenn wir Gott nicht a.b;
strakt als Gott (oder auch: als Vater), sondern konkret als Vater, Sohn unq G?“)
erfahren und bekennen? Was ist das fiir ein Gott, der Vater, Sohn und Geist st?

a) Gott der Vater: Wenn Jesus Gott als seinen »Vater< anspricht und die Jir
ger lehrt, dasselbe zu tun, dann erscheint Gott nicht als neutraler Urgmfclh
alles Seienden oder in gleichsam nackter Allmacht als jemand, der wﬂl.kah

iiber seine Geschépfe verfiigt. Das Bild des Vaters — kulturgeschichﬂlch ver-

226 Jesus Christus



standen im Sinne des Oberhauptes einer patriarchalen Grofifamilie und nicht
im Sinne des erwachsenen méinnlichen Mitglieds einer modernen Kleinfami-
lie — offenbart Gottes umfassende Fiirsorge fiir seine Geschopfe, seine innere
Verbundenheit mit ihrem Wohlergehen. Nicht dass die Menschen damit der
Verantwortung fiir ihr Leben beraubt wiren, es nimmt sie im Gegenteil der
Vater-Gott so ernst, dass sie sich vor ihm verantworten miissen. Sie kénnen
dieser Verantwortung aber ohne Angst entgegenblicken; denn sie diirfen auf
seine viterliche Giite und seine Vergebung vertrauen, wie sie in Jesus Christus .
offenbar geworden ist.

b) Gott der Sohn: Dass Gott nicht nur Vater, sondern auch Sohn ist, hat fiir
das Gottesverstindnis kaum zu itberschitzende Konsequenzen. Wort, Werk
und Schicksal Jesu sind nicht nur die Geschichte eines Menschen, sondern
von Gott selbst kann ohne diese Geschichte nicht angemessen gesprochen
werden. Was etwa Gottes Allmacht bedeutet, kann nicht mehr unabhingig
davon verstanden werden, dass Jesus die radikale Ohnmacht des Kreuzes er-
duldet hat. Gottes Allmacht bedeutet dann nicht, dass ihn die Abgriinde und
Schrecken der kreatiirlichen Existenz unberiihrt lassen, sondern dass er fi-
hig und willens ist, sich diesen Schrecken selbst auszusetzen und seinen
Geschdpfen in diesen Abgriinden solidarisch nahe zu sein. Nicht einmal der
Tod, schreibt Paulus (Rém 8,38f.); kann uns von der Liebe Gottes trennen.
Ebenso wenig erschlie3t sich Gottes Gerechtigkeit abgesehen davon, dass Jesus
am Kreuz die verheerenden Folgen der menschlichen Siinde auf sich genom-
men und die Menschen dadurch mit Gott verséhnt hat. Weil Gott Sohn ist,
tritt uns — mit Luthers entscheidender reformatorischer Einsicht gesprochen
— Gottes Gerechtigkeit nicht nur als der Spiegel unseres Versagens gegen-
tiber. Im Spiegel des Angesichts Christi erkennen wir vielmehr, dass Gott
uns seine Gerechtigkeit nicht strafend vorhilt und vorenthilt, sondern sie
uns schenkt, indem er uns trotz unserer Stinden annimmt. Deshalb geht es
nicht zu weit, Jesus als das menschliche Antlitz Gottes zu bezeichnen. Dieses
Antlitz ist keine blofRe Maske, hinter der sich der eigentliche Gott verbirgt. Es
offenbart Gott so, wie er ist. Das heiflt aber nichts-anderes, als dass von Gott
unabhiingig von seiner menschlichen Gestalt nicht angemessen geredet wer-
den kann. Umgekehrt bedeutet das fiir die Menschen, dass sie durch Chri-
stus in einer uniiberbietbaren und unverbriichlichen Weise Gott nahe sind.
Dies ist zum Ausdruck gebracht, wenn etwa Bachs Weihnachtsoratorium,
das die Menschwerdung Gottes feiert, mit den Worten endet: »Bei Gott hat
seine Stelle das menschliche Geschlecht«.

¢) Gott der Heilige Geist: Das Neue Testament sieht Gott im Heiligen Geist

den Menschen so nahe, dass sie in ihrem Herzen das in Christus erschiene-
ne Heil individuell erfahren. Dieser Geist 6ffnet die Augen und Herzen der

Der dreieinige Gott 227



Menschen fiir Jesus als den Offenbarer Gottes und fiireinander als »Kinder
Gottes«. Paulus beschreibt die Gemeinschaft der Christen einmal (1 Kor 12)
als einen vom Geist Gottes durchdrungenen und belebten sozialen »Leib Chri-
sti«, den Menschen mit den verschiedensten Begabungen gemeinsam bil-
den, wobei die tiblicherweise gering geachteten Fihigkeiten genauso »Gaben
des Geistes« sind wie die hoch angesehenen. Dass Gott selbst Heiliger Geist
ist, heif2t dann, dass er nicht nur Gemeinschaft schenkt, sondern auch Ge-
meinschaft ist. Gott 6finet sich fiir andere, weil er gleichsam in sich selbst
gesellig ist. Gott ist keine >absolute Persénlichkeit, die einsam in sich selber
ruht, sondern ein Beziehungsgeschehen, das iiber sich hinausdringt und
immer neue Beziehungen sucht. Gott ist Geist (Joh 4,24), das heifdt dann
auch: Gott erschliet sich jedem und jeder einzelnen in einer besonderen
Weise. Wie Gott bei uns ankommt, wie wir Gott subjektiv erfahren, das ist
nicht zweitrangig gegeniiber der (vermeintlich) objektiven Lehre. Das in Je-
sus erschienene neue Leben breitet sich >im Geist< in die verschiedensten
Bereiche aus und nimmt eine grofe Vielfalt der konkreten Gestalten an. Wenn
der Geist es ist, der »lebendig macht« (1 Kor 13,45), dann ist dieses »Leben im
Geist« durch einen Reichtum an Formen und eine Offenheit fiir vielfiltige
Beziehungen gekennzeichnet. Das »Reich Gottes« kann dann keine Mono-
kultur sein. Die Vielfalt der individuellen Gotteserfahrungen stellt keinen
Mangel dar, dem man durch Reglementierung abhelfen muss, sondern ei-
nen Reichtum, aus dem immer wieder neue Gotteserfahrungen erwachsen
kénnen. In dieser Perspektive ist auch die skumenische Vielfalt der Konfes-
sionen (und der verschiedenen Gruppen innerhalb der Konfessionen) eine
»Gabe des Geistes«.

1. Drei géttliche »Personen«?

Fast selbstverstindlich spricht man in der Regel von den drei gottlichen »Per-
sonenc. Dies ist aber, wie schon die Theologen der Alten Kirche wusster, ket-
neswegs unproblematisch; denn damit wird eine Analogie zu menschli'chen
Individuen fast unvermeidlich, und es entsteht der Eindruck von drei e1ger”
standigen gottlichen Akizentren. Auch abgesehen davon, dass der Geist !

diesemn Modell schlecht einfiigen will, wird dadurch die Einheit Gottes frag
lich. Deshalb bevorzugen viele Theologen den abstrakteren Ausdruck >>§emS-
weisen«. Das besagt zwar mehr als die (oben geschilderte) »modalistlschf_3“
Unterscheidung dreier géttlicher »Existenzweisen« in der Welt, da es ein€ Dif

228 Jesus Christus



ferenzierung in Gott selbst bezeichnet, aber es lisst doch tendenziell die Ei-
genstindigkeit von Vater, Sohn und Geist unbestimmt. Hier zeigen sich Gren-
zen des begrifflich Aussagbaren, die etwa Augustinus dazu bewogen haben,
den Person-Begriff zwar zu verwenden, aber nur, »um iiberhaupt etwas zu
sagen und nicht ginzlich zu verstummen«. Wenn freilich schon menschliche
Personen in der neueren philosophischen Anthropologie nicht als voneinan-
der unabhiingige Substanzen, sondern (unbeschadet ihrer unverlierbaren Eigen-
wiirde) als Beziehungswesen verstanden werden, die zu sich selbst kommen
iiber ihre und in ihren Beziehungen zu anderen, dann kénnte auch Gottes
Einheit als >Beziehungsgeschehen« (Gemeinschaft) dreier >Personen« gedacht
werden, die ihre Wirklichkeit in diesen ihren wechselseitigen Beziehungen
haben. Mindestens eine Schwierigkeit bleibt dabei aber: Im strengen Sinne
kénnen wir uns nur den Sohn, das menschliche Antlitz Gottes, nach Analogie
einer menschlichen Person vorstellen.

2. Ein »persénlicher Gott«?

Wenn heute Meinungsforschungsinstitute herausfinden wollen, inwieweit
die religiosen Vorstellungen der Zeitgenossen noch christlich geprigt sind,
fragen sie nach dem Glauben an einen »personlichen Gott«. Stillschweigend
unterstellt ist dabei die Uberzeugung: Der christliche Gott ist Person (Singu-
lar!). Bis weit in die Neuzeit hinein hat die christliche Theologie aber diese
Formulierung bewusst vermieden und nur von den drei géttlichen »Perso-
nen« (im Plural!) gesprochen. Damit sollte vermieden werden, dass die Rede
von Gott als Person gleichsam eine vierte, die anderen iiberbietende >Super-
Person, eben den einen Gott, einfithrt und damit die Dreiheit der gottlichen
>Personen« entwertet. Gegen diesen Gedanken wurde schon bald auch von
philosophischer Seite eingewandt, dass Gott unzulissig verendlicht werde,
wenn er als eine den menschlichen Personen nur gegeniiberstehende einzel-
ne >Super-Person« gedacht wird. Auch ein wirkliches Eingehen Gottes in die
irdische Realitit, wie sie die Lehre von der Gottheit des gekreuzigten Chri-
stus zum Ausdruck bringt, ist so kaum aussagbar. Die Rede vom »personli-
chen Gott« kann also missverstanden werden im Sinne eines allmichtigen
Uber-Vaters, der die Welt aus sicherer Ferne leitet ~ ein Bild, gegen das sich
die neuzeitliche Religionskritik mit Recht gewandt hat. Gleichwohl enthalt
diese Rede ein Wahrheitsmoment, das festgehalten zu werden verdient: Sie
betont gegeniiber Gottesbildern, die in Gott nur ein namen- und gestaltloses
Numen (Heiliges) zu erkennen vermégen, dass Gott uns persénlich begeg-
net, dass er sich kenntlich, benennbar und ansprechbar macht. Angesichts
dessen spricht man besser von »persénlichen Ziigen« Gottes, wie sie nament-
lich in der Gestalt Jesu zur Anschauung kommen.

Der dreieinige Gott 229



3. »Vater« und »Sohn« - ein Mannergott?

Mit Recht wird hiufig betont, dass wir als Menschen auf Bilder aus unserer
menschlich-kreatiirlichen Erfahrungswelt zuriickgreifen miissen, wenn wir von
dem tiberweltlichen Gott sprechen wollen. Ein solches Reden ist ebenso unzu-
reichend wie unvermeidlich, jedenfalls dann, wenn nicht das mystische Schwei-
gen als das einzig angemessene religiése Verhalten {ibrig bleiben soll. Derartige
Aussagen bringen dann zwar etwas Wirkliches tiber Gott zur Darstellung, aber
immer nur in metaphorischer Form. Besonders prekir wird dies, wenn von Gott
in Bildern aus dem personalen Bereich die Rede ist. Denn von menschlichen
Personen kann immer nur unter den Bedingungen der Geschlechterdifferenz
gesprochen werden: Sie sind ménnlich oder weiblich. Diese Differenz wird dann
unweigerlich auch in das Reden von Gott eingetragen. Nun sind die fiir das Chri-
stentum mafgeblichen (biblischen und theologiegeschichtlichen) Texte aber in
einer Zeit entstanden, in der das Geschlechterverhilinis ohne Zweifel patriar-
chalisch, d.h. im Sinne minnlicher Dominanz gestaltet war. Deshalb wundertes
nicht, dass von Gott bevorzugt in minnlichen Bildern gesprochen wurde. Gewiss
ist immer wieder betont worden, mit dem Vater-Namen sei keineswegs die An-
nahme verbunden, dass Gott minnlichen Geschlechts sei. Aber besonders femi-
nistische Theologinnen haben in den vergangenen Jahrzehnten den Nachweis
gefiihrt, dass patriarchale Strukturen sehr viel tiefer im Fundament der christli-
chen Gottesrede und Theologie verwurzelt sind, als dass sie mit der bloRen Ver-
sicherung von Gottes Ubergeschlechtlichkeit entfernt werden kénnten. Das ge-
samte Sprach- und Vorstellungsfeld von Gottes »Herr«-schaft etwa wurde als
patriarchal kritisiert. Erinnert wurde aber auch daran, dass die Eignung von Frau-
en fiir das ordinationsgebundene kirchliche Amt lange Zeit nicht nur deshalb
bestritten worden ist, weil Jesus eben nur Minner zu Aposteln eingesetzt habe,
sondern vor allem deshalb, weil Gott notwendigerweise in Gestalt eines Mannes
Mensch geworden sei. '

Hochst umstritten ist, welche Konsequenzen aus dieser Einsicht in die patriar-
chale Prigung der religiésen Sprache gezogen werden sollen. Manche fordern,
das Reden von Gott um weibliche Metaphern zu erweitern, um so das Ungleich-
gewicht auszugleichen. So wird etwa von Gottes >Miitterlichkeit< gesprochen oder
darauf verwiesen, dass das hebriische Wort fiir »Geist« weiblichen Geschlechts
sei und der Geist im Alten Testament deutlich weibliche Ziige aufweise. Andere
warnen vor diesem Schritt, weil dadurch in das Gottesbild verstirkt sexuelle Ziige
eingetragen werden, und plidieren stattdessen dafiir, bei der Ubertragung der
als verbindlich erachteten traditionellen >minnlichen< Metaphern auf Gott 43'
fiir Sorge zu tragen, dass deren patriarchale Anklinge abgestreift werden. Wie-
der andere weisen darauf hin, dass solche Probleme die Grenzen eines person
len ’Redens von Gott sichtbar machten, und bringen >unpersonliche« Formeln
wie »Sein-selbst« oder »Seinsgrund« ins Gesprich.

230 bjesus Christus



Fiir diese Diskussion kann die Trinititslehre an mindestens einer Stelle von
Bedeutung sein. Wenn Gott nimtlich nur als trinitarisches Beziehungsgesche-
hen gedacht werden kann, dann ist damit jedenfalls der Gedanke eines patriar-
chalen Allmachtsgottes, der alles andere schafft und seiner Macht bedingungs-
los unterwirft, ebenso ausgeschlossen wie die Vorstellung einer unpersonli-
chen Kraft.

4. Ein dkumenischer Streit: das »Filioque«

Da sich evangelische und rémisch-katholische Theologie in der Trinititslehre kaum unter- -
scheiden, ist es wenig bekannt, dass einer der wichtigsten Griinde der Trennung zwischen
den westlichen und den &stlichen (orthodoxen) Kirchen in der Trinititslehre liegt. Im ur-
spriinglichen griechischen Text des »Nicino-Constantinopolitanischen Glaubensbekenntnis-
ses« (NC) von 381 heiflt es nimlich vom Heiligen Geist, dass er »vom Vater ausgeht«. Nun
betonte der lateinische Kirchenvater Augustinus, dass der Geist »der Geist des Vaters und des
Sohnes« sei und Vater und Sohn in Liebe verbinde; deshalb miisse er auch in Ewigkeit »von
beiden hervorgehen«. In den folgenden Jahrhunderten gelangte dann nach und nach die
Formel »der vom Vater und vom Sohn (lateinisch: »filioque«} ausgeht« in den lateinischen
Text des NC (pipstlich endgiiltig anerkannt im Jahr 1014). Als das in der Ostkirche bekannt
wurde, protestierte diese sofort gegen die einseitige Verinderung des gemeinsamen Bekennt-
nisses und gegen die ihres Erachtens unstatthafte Unterordnung des Geistes unter den Sohn.
Seit dem Patriarchen Photios im g. Jahrhundert wird bis heute immer wieder vorgebracht,
dass dadurch die geistliche Wirklichkeit der Kirche gering geachtet werde. Die rémische Uber-
ordnung des Klerus iiber die Laien, aber auch ein protestantischer Individualismus wird auf
das »Filioque« zuriickgefithrt. Umgekehrt wurde im Westen immer wieder moniert, dass in
der ostkirchlichen Frémmigkeit und Theologie der Geist Christus {iberstrahle und in den
Schatten stelle. Hinter diesem Konflikt steht eine sehr tief reichende Differenz im Blick auf
die Gotteserkenntnis: Betonte der Westen die Erschlossenheit des Wesens Gottes in der Heils-
geschichte, so dass Jesu Sendung des Geistes an die Jiinger {vgl. Joh 20,22) den Riickschluss
auf den ewigen Hervorgang des Geistes aus dem Sohn notwendig machte, so hielt der Osten
am Geheimnischarakter des Wesens Gottes inmitten seiner Offenbarung fest, der es verbie-
tet, mehr {iber die Trinitit zu sagen, als die Heilige Schrift selber wissen Idsst, und Joh 15,26
heift es eben nur: »der Geist, der vom Vater ausgeht«.

Nach langen Jahrhunderten der Polemik haben erst die verstirkten ékumeni-
schen Kontakte seit etwa einhundert Jahren wieder Bewegung in die Frage
gebracht. Erleichtert wurde dies dadurch, dass in der westlichen Theologie die
Trinititslehre auf neue Grundlagen gestellt wurde; dabei konnten auch die ei-
genen Traditionen kritisch tiberpriift werden. Manche westliche Kirchen, so
die Altkatholiken und z.T. die Anglikaner, verzichten mittlerweile auf die Rezi-
tation des »Filioque; in der rémisch-katholischen Kirche und den reformato-
rischen Kirchen ist die Diskussion noch nicht abgeschlossen. Da die unter-
schiedlichen Positionen bereits in der ungeteilten Kirche bestanden und ak-
zeptiert wurden, brauchen sie auch heute kein Grund zur Kirchentrennung
mehr zu sein.

Der dreieinige Gott 231



Trinitarisches Lob im Gottesdienst: Wogegen sich der Verstand wehren méchte,
das geht oftmals in Gebeten und Liedern wie selbstverstindlich iiber die Lip-
pen: Christen rufen ihren Gott als dreieinigen an. Wie sein Dank und seine
Bitte immer zu neuen Aussagen dringen, so sucht der Christ nach immer
neuen Zugingen zu Gott und anderen Wegen, seine Gotteserfahrung auszu-
driicken. In vielen Gebeten wechselt die Anrufung Gottes beinahe wahllos ab
zwischen >Vater, Sohn und Geist«. Diese Erfahrungen des Gebetes, die man-
chen Menschen Schwierigkeiten machen, zeigen, wie sehr Gott und Jesus aus-
tauschbar werden und sich in ihrem Gegeniiber zu uns nicht trennen lassen.
Viele Gebete, an Gott Vater gerichtet, werden beschlossen mit den Worten
»durch Jesus Christus, unseren Herrn«.

Trinitat in der Kunst: Es liegt nahe, fiir die Trinitit im Gottesbild des Christen-
tums symbolische Darstellungen zu suchen.

Besondere Verbreitung fand das gleichseitige Dreieck, meist umgeben von ei-
nem Strahlenkranz: die Drei, die doch Eines sind. Neben Bilder der Einheit
treten solche der Dreiheit. Besonders bekannt wurde die Ikone des russischen
Malers Rubljew (um 1410). Sie zeigt drei Engel mit jugendlichem Aussehen,
die bei Abraham zu Tisch sitzen (1 Mose 18), vor sich Brot und Kelch, die Ga-
ben des Sakramentes. So kommt Gott >dreifaltig« zu den Menschen und fithrt
— wie damals bei Abraham — heraus aus der Ausweglosigkeit.

Im Westen haben sich zwei andere Arten der Bilder gefunden: Gott Vater als
gekronter alter Mann umfingt von oben her das Kreuz, an dem der Sohn hingt.
Uber beiden schwebt in Gestalt der Taube der Geist. Dieses Bild — »Gnaden-
stuhl« genannt nach Hebr 9,5 — macht besonders deutlich, mit welcher Liebe
sich Gott »der Vater< der Welt zuwendet, und das auch in Leid und Tod.

Am hiufigsten zeigt das Mittelalter die Trinitit als zwei nebeneinander sitzen-
de birtige Minner. Vom Betrachter her der rechte und iltere ist der Vater; »Zu
seiner Rechtens, also vom Betrachter her links sitzt der Sohn. Uber beiden
schwebt die Taube. ‘

Literatur :

Forte, B.: Trinitit als Geschichte, 1989.

Koller, D.: Trinitarisch glauben, beten, denken, 1999.

Marii, K.: Die gesellige Gottheit, 1989.

Moltmann, ].: In der Geschichte des dreieinigen Gottes, 1991.

Miihling-Schlapkohl, M.: Gott ist Liebe. Studien zum Verstindnis der Liebe als Modell des
trinitarischen Redens von Gott, 2000.

Panikkar, R.: Trinitit, 1993.

232 |Jesus Christus



	Der dreieinige Gott
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12

