
Grundfragen der Kulturgeschichte

Silvia S. Tschopp, Wolfgang E. J. Weber

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Tschopp, Silvia S., and Wolfgang E. J. Weber. 2007. Grundfragen der Kulturgeschichte.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


KONTROVERSEN 
UM DIE GESCHICHTE

Silvia Serena Tschopp 
Wolfgang E.J. Weber

Grundfragen der 
Kulturgeschichte

17'0
NB 

2 2 0 0  
T a ?  9 W IS S E N S C H A F T L IC H E

B U C H C E S E L L S C H A F T

W B G ^
W IS S E N V E R B IN D E T





Silvia Serena Tschopp/Wolfgang E. J. Weber 

Grundfragen der Kulturgeschichte

U3 Augsburg

0 0 8 0 0 0 0 3 3 0 7 5 0 0



Kontroversen um die Geschichte
Herausgegeben von
Arnd Bauerkämper, Peter Steinbach und Edgar Wolfrum



Silvia Serena Tschopp/Wolfgang E.J. Weber

Grundfragen 
der Kulturgeschichte



Einbandgestaltung: schreiberVIS, Seeheim

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. 
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, 
Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung in 
und Verarbeitung durch elektronische Systeme.

© 2007 by WBG (Wissenschaftliche Buchgesellschaft), Darmstadt 
Die Herausgabe des Werkes wurde durch 
die Vereinsmitglieder der WBG ermöglicht.
Gedruckt auf säurefreiem und alterungsbeständigem Papier 
Satz: Lichtsatz Michael Glaese GmbH, Hemsbach 
Printed in Germany

Besuchen Sie uns im Internet: www.wbg-darmstadtde

ISBN 978-3-534-17429-4



Inhalt

Vorwort der Reihenherausgeber........................................................  VII

I. Einleitung und allgemeiner Überblick 
von Wolfgang E.J. Weber ........................................................ 1
1. Zur Aktualität und Kontroversität der Kulturgeschichte . . . .  1
2. Zur Entstehung und Entwicklung der Kulturhistorie im 

historischen Kontext .........................................................  4
3. Teilgebiete der kulturhistorischen Forschung........................... 9
4. Themenfelderder Kulturgeschichte ......................................  15
5. Die (Wieder-)Entdeckung des homo culturalis als 

Errungenschaft der Kulturgeschichte .................................. 21

II. Forschungskontroversen 
von Silvia Serena Tschopp ....................................................... 24
1. Überblick ................................................................................ 24
2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte ...................................  27

a) Historische Semantik des Begriffs,Kultur'........................... 28
b) Dimensionen des Begriffs,Kultur' ......................................  32
c) Kulturtheorien ....................................................................  36
d) Umrisse eines konsensuellen Kulturbegriffs........................ 49

3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte . . . .  53
a) Anfänge der Kulturgeschichte ............................................  54
b) Kontroversen um die Kulturgeschichte im 19. und frühen 20. 

Jahrhundert...................................................................... 57
c) Die Historiographische Wende um 1960: 

,Sozialgeschichte' als neues Paradigma .........................  68
d) Entstehung der Neuen Kulturgeschichte.............................. 72

4. Die Quellen der Kulturgeschichte .........................................  82
a) Text als Quelle: Der,linguistic turn' .................................... 84
b) Bild als Quelle: Der,iconic turn' ......................................  99
c) Symbolische Handlungen als „Quelle": 

Der ,performative turn' ................................................. 111

Bibliographie ................................................................................... 123

Personenregister ................................................................................ 151

V

pabsteve





Vorwort der Reihenherausgeber

Kontroversen begleiten nicht nur die wissenschaftliche Arbeit, sondern sind 
deren Grundlage. Dies gilt auch für die Geschichtswissenschaft. Weil wis­
senschaftliche Auseinandersetzungen nicht leicht zu durchschauen und 
noch schwerer zu bearbeiten sind, ist es notwendig, diese aufzubereiten.

Die Reihe „Kontroversen um die Geschichte" ist als Studienliteratur konzi­
piert. Sie präsentiert die Auseinandersetzungen zu Kernthemen des Ge­
schichtsstudiums; ihr Ziel ist es, Studierenden die Vorbereitung auf Lehrver­
anstaltungen und Examenskandidaten ihre Prüfungsvorbereitung zu erleich­
tern. Entsprechend kennzeichnet sie ein didaktischer und prüfungsprakti­
scher Darstellungsstil.

Über diesen unmittelbaren Nutzen hinaus nimmt die Reihe die Pluralisie- 
rung der Historiographie auf, ohne dem Trend zur Zersplitterung nachzuge­
ben. Gerade in der modernen Gesellschaft mit ihrer fast nicht mehr über­
schaubaren Informationsvielfalt wächst das Bedürfnis nach einer schnellen 
Orientierung in komplizierten Sachverhalten. Ergebnisse der historischen 
Forschung werden in dieser neuen Reihe problemorientiert vermittelt. Die 
einzelnen Bände der „Kontroversen um die Geschichte" zielen dabei nicht 
auf eine erschöpfende Darstellung historischer Prozesse, Strukturen und Er­
eignisse, sondern auf eine ausgewogene Diskussion wichtiger Forschungs­
probleme, die nicht nur die Geschichtsschreibung geprägt, sondern auch die 
jeweilige zeitgenössische öffentliche Diskussion beeinflusst haben. Insofern 
umschließt der Begriff „Kontroversen" zwei Dimensionen, die aber zusam­
mengehören.

Die Spannbreite der „Kontroversen um die Geschichte" reicht vom 16. 
Jahrhundert bis zur Zeitgeschichte. Einige der Bände sind jeweils einzelnen 
Themengebieten wie der Verfassungsgeschichte gewidmet, die im histori­
schen Längsschnitt behandelt werden und überwiegend über den deutschen 
Sprach-, Kultur- oder Staatsraum hinaus eine vergleichende Perspektive zu 
anderen Regionen und Staaten Europas eröffnen. Andere Bände behandeln 
einzelne Epochen oder Zeitabschnitte europäischer und deutscher Ge­
schichte wie etwa den Absolutismus oder die Weimarer Republik. Gelegent­
liche Überschneidungen sind somit nicht nur unvermeidbar, sondern auch 
durchaussinnvoll.

Der Aufbau der Bände folgt einem einheitlichen Prinzip. Die Einleitung 
entfaltet den Gesamtrahmen der behandelten Epoche oder des dargestellten 
Querschnittbereichs. Daran schließt sich ein Überblick an: Er begründet die 
Auswahl der behandelten Deutungskontroversen und ordnet diese in den 
Gesamtrahmen ein. Der Hauptteil der Bände umfasst die wichtigsten For­
schungsprobleme zum Thema. Dabei werden nicht vorrangig alle Entwick­
lungen und Stadien der Forschung nachgezeichnet, vielmehr Schlüsselfragen 
und zentrale Deutungskontroversen der Geschichtswissenschaft übersicht­
lich und problemorientiert präsentiert. Der Darstellung dieser Schlüsselfra­
gen folgt zum Schluss eine kritische Bilanz des Forschungsstandes, in der

VII



Vorwort der Reihenherausgeber

auch offene Probleme der Geschichtsschreibung dargelegt werden. Histo­
rische Forschung ist ein nie beendeter Prozess, dessen Befunde immer einer 
kritisch-distanzierenden Bewertung bedürfen. Auch dies soll in dem ab­
schließenden Kapitel der Bände jeweils deutlich werden. Eine Bibliographie 
der wichtigsten Werke steigert den Gehalt der Bände; das Register weist zent­
rale Personen- und Sachbezüge nach und dient einer schnellen Orientie­
rung.

Unser Wunsch ist es, dass die Reihe „Kontroversen um die Geschichte" 
einen festen Platz in den Bücherregalen von Studierenden der Geschichts­
wissenschaft, aber auch benachbarter Disziplinen einnimmt, die sich auf 
Lehrveranstaltungen oder Prüfungen vorbereiten. Darüber hinaus sind die 
Bände der Reihe an Leserinnen und Leser gerichtet, die Befunde der Ge­
schichtsschreibung sachkundig vermitteln möchten oder ganz generell an 
historisch-politischen Diskussionen interessiert sind.

Arnd Bauerkämper 
Peter Steinbach 
Edgar Wolfrum

VIII



I. Einleitung und allgemeiner Überblick
von Wolfgang E.J. Weber

In der vorliegenden Buchreihe sind bisher ausschließlich kontrovers dis­
kutierte historische Epochen, Vorgänge und Strukturphänomene, also Ob­
jekte  geschichtswissenschaftlicher Betrachtung, dargestellt worden. Dieser 
Band hingegen ist einem Subjekt der Erforschung der Geschichte, einem his­
torischen Fachgebiet oder Forschungsansatz, gewidmet. Diese Gegenstands­
wahl ist w ie der Gegenstand selbst erläuterungsbedürftig. Absicht dieser Ein­
leitung ist es deshalb, in einem ersten Durchgang diejenigen Merkmale, D i­
mensionen, Probleme und Vorzüge der Kulturgeschichte zu skizzieren, die 
ihr historisches und gegenwärtiges Profil bestimmen, um auf diese Weise 
eine Grundlage für die vertieften Darstellungen der folgenden Kapitel zu 
schaffen.

1. Zur Aktualität und Kontroversität der Kulturgeschichte

Zunächst ist die Frage nach der Aktualität und damit Relevanz der Kulturge­
schichte für eine Darstellung im avisierten Rahmen zu stellen. Sie liegen -  
im Gegensatz etwa zur menschheitsgeschichtlich durchgehenden Proble­
matik von Krieg und Frieden -  ja keineswegs ohne weiteres auf der Hand. 
Im H inblick darauf, wie häufig und wie nachdrücklich die Kulturgeschichte 
sowohl in der breiten Öffentlichkeit als auch in der universitären Wissen­
schaft thematisiert wird, ist die Sache dennoch klar.

Von allen Arten wissenschaftlicher Geschichtsbefassung, die sich spätes­
tens seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert ausgebildet haben, zieht heute 
unzweifelhaft die Kulturgeschichte größte Aufmerksamkeit auf sich. Die Zahl 
der im Titel oder Untertitel entsprechend ausgewiesenen Sachbücher und 
Fachpublikationen ist seit zumindest zwei Jahrzehnten deutlich im Steigen 
begriffen. Auch Werke, deren tatsächliche kulturhistorische Qualität bestreit­
bar ist, eignen sich dieses Etikett zunehmend an. Mehr und mehr Bibliogra­
phien unterschiedlichsten Zuschnitts haben die Kulturgeschichte in ihre Glie­
derung aufgenommen; spezielle historische Bibliographien nehmen an Zahl 
und Umfang zu (vgl. z. B. 52). Die Eingabe des Stichworts in elektronische 
Suchmaschinen allgemeiner oder wissenschaftlich-akademischer Zielset­
zung zeitigt kaum mehr zu bewältigende Ergebnismassen. Kommt es im nicht 
natur-, informations-, technik- oder wirtschaftswissenschaftlichen Bereich 
überhaupt noch zur Einrichtung neuer Professuren, ist in zunehmendem 
Maße in dieser oder jener Form die Kulturgeschichte daran beteiligt. Seit 
einer Empfehlung des Wissenschaftsrats von 1992 w ird an den meisten deut­
schen Universitäten m it unterschiedlicher Bezeichnung das Fach Kulturge­
schichte eingeführt; selbst die Errichtung ganzer Fakultäten für Kulturwissen­
schaften, von denen ein hoher Anteil historisch orientiert ist, hat begonnen.

Aktualität 
des Themas

1



Einleitung

Kontroversität der 
Kulturgeschichte

Definition und 
Positionierung 

als Fach

Methodische 
und inhaltliche 

Kontroversen

Auch an einschlägigen intentionalen Aussagen fehlt es nicht. „Jetzt" 
werde „also Kulturgeschichte' als oberster Bezug und methodisches Gebot 
historischen Forschens" betrachtet, vermerkte bereits 1997 freilich nicht un­
kritisch Gangolf Hübinger, ein Kulturhistoriker der Neuzeit (46, S. 136). 
„Kultur" sei „das neue Zauberwort" konstatierte in gleicher Weise erst un­
längst Thomas Fuchs (38, S. 244). Feuilletons rufen zur Hinwendung zur 
Kulturgeschichte auf, weil diese weit bessere historische Orientierung und 
Aufklärung biete als andere Arten der wissenschaftlichen Geschichtsbefas­
sung. Die Rede vom ,cultural turn' in den Historischen Wissenschaften ist 
bereits zur Selbstverständlichkeit geworden (65).

Aktualität ist indessen nicht unbedingt m it der in dieser Reihe gefragten 
Kontroversität identisch. Ist die Kulturgeschichte, deren zeitgenössische Re­
levanz wie gerade angedeutet außer Frage steht, also auch hinreichend strit­
tig, um hier aufgenommen und dargestellt zu werden? Dafür liegen ebenfalls 
überzeugende Belege vor. An erster Stelle ist bereits das Problem der Defini­
tion dieses Fachgebiets zu nennen. Trotz erheblicher Bemühungen ist es bis­
her nicht gelungen, eine inhaltlich vollständige und belastungsfähige, a ll­
seits anerkannte Begriffsbestimmung zu finden, die den Ansatz von anderen 
Ansätzen trennscharf abzugrenzen in der Lage wäre. Stattdessen werden ex­
p liz it und implizit, w ie in diesem Band noch ausführlich demonstriert wer­
den wird, sehr unterschiedliche Auffassungen verwendet und debattiert. 
Dieser Tatbestand fä llt sowohl bei den Kritikern der Kulturgeschichte ins Ge­
wicht, die sie letztlich rundweg ablehnen, als auch bei denjenigen, die ihre 
entweder traditionelle, also historistische, an den Vorstellungen der Gründer 
der klassischen Geschichtswissenschaft orientierte, oder sozialwissenschaft­
lich beziehungsweise sozialgeschichtlich ausgerichtete Betrachtungsweise 
mehr oder weniger deutlich entsprechend anzureichern bereit sind.

Nicht zuletzt aus diesem Grund ist die Positionierung der Kulturge­
schichte im etablierten Disziplinen- und Fakultätsgefüge kaum geklärt und 
entsprechend umstritten. Nicht wenige Vertreter des Faches Geschichtswis­
senschaft neigen dazu, die Kulturgeschichte als historisches Teilfach, ver­
gleichbar beispielsweise m it der Wirtschaftsgeschichte, zu betrachten und 
damit unter die eigene fachliche Kontrolle zu bringen. Andere Vorstellungen 
laufen darauf hinaus, Kulturgeschichte als eine Disziplin eigener Art und da­
mit mittel- und langfristig als nur noch vom eigenen Nachwuchs bewältig- 
und damit professionell vertretbar anzusehen. Eine dritte Auffassung postu­
liert Offenheit und wechselweise Zugänglichkeit für alle w ie auch immer 
definierten historischen Kulturwissenschaften, also je nach Forschungs- und 
Lehrprogramm wechselnde Besetzung. Diese Lösung würde allerdings end­
gültig den bisherigen, an der deutschen Universität etablierten Prinzipien 
fachlicher Standardisierung und Kontinuitätsbildung widersprechen; sie 
stößt demzufolge auch auf mehr oder weniger heftige Ablehnung.

Nicht nur die Definition und disziplinäre Verortung, sondern auch zahl­
reiche Problemauffassungen, Erkenntnisziele, Methoden und Ergebnisse der 
Kulturgeschichte bieten unablässig Anlass zu fortlaufender Auseinanderset­
zung. In Rezensionen und kritischen Fußnoten w ird bereits die Relevanz be­
stimmter Fragstellungen bestritten; ein w irklich breites Interesse zum Bei­
spiel an Körpergeschichte sei mitnichten vorhanden. Andere kulturhistori-

2

pabsteve

pabsteve



1. Zur Aktualität und Kontroversität

sehe Arbeiten verfallen wegen angeblicher oder tatsächlicher methodischer 
Schwächen -  Benutzung nicht sachgemäßer Methoden, fehlerhafte Anwen­
dung bewährter Methoden, Unklarheit in der Methode insgesamt und so 
weiter -  der Verdammung. Aus fachhistorischer Sicht w ird insbesondere die 
Verwendung zu weniger oder zu wenig aussagekräftiger oder gar hinsicht­
lich ihrer Repräsentativität und Beweisfähigkeit grundsätzlich problemati­
scher Quellen kritisiert; so w ird etwa moniert, dass zum Beispiel ein be­
stimmtes Gemälde viel weniger Aussagen zu kulturellen Verhältnissen einer 
bestimmten Zeit zulasse als Erkenntnisse zur unter Umständen sehr indivi­
duellen oder sogar isolierten Weltwahrnehmung und Weltbetrachtung sei­
nes Künstlers. Vertretern von Philologien fehlt des Öfteren zumindest Iitera- 
tur- oder sprachwissenschaftliche Stringenz, wenn nicht sogar Kompetenz.

Kontrovers diskutiert werden außerdem bestimmte zwar nicht unbedingt 
im Rahmen der Kulturgeschichte selbst entwickelte, aber dort verdichtete 
und verschärfte Ansätze, Grundüberzeugungen oder Erkenntnisprämissen. 
Als Beispiel sei das Prinzip der Konstruktivität oder des Konstruktivismus ge­
nannt (12, S. 111 -133). Nach dem amerikanischen Literaturhistoriker Hay­
den White, dessen Werk im Zusammenhang mit dem , Iinguistic turn' näher 
zu diskutieren sein w ird (siehe das Kapitel: Die Quellen der Kulturge­
schichte -  ,linguistic turn'), konstruieren die Historiker nicht nur ihre Texte 
und Aussagen, indem sie ausgewählte Quellen anhand ausgewählter Me­
thoden analysieren und ihre auf diese Weise eruierten Befunde nach be­
stimmten literarischen Darstellungsprinzipien in entsprechende Historiogra­
phie umsetzen. Sie konstruieren vielmehr nichts weniger als die Geschichte 
oder Vergangenheit selbst, weil alle Texte festen literarisch-poetischen be­
ziehungsweise narrativen Formkategorien folgen, das heißt sie ihre mate­
riale Beweisführung tatsächlich sprachlich nach bestimmten Modellen vor­
organisieren, statt sie empirisch aus dem Quellenbezug abzuleiten (97, 
S. 89-102). Mehr noch, alle Wirklichkeitsbeschreibung sei textgebunden 
und folge deshalb faktisch deren, also den textlich-literarischen Konstituti­
onsprinzipien und eben nicht einem empirischen Wirklichkeitsbezug. 
Wenn es aber richtig ist, dass alle ,W irklichkeit' textlich oder übergreifend 
kulturell konstruiert' ist, eine unabhängig von der menschlichen Wahrneh­
mung existierende ,Realität' also letztlich nicht mehr vorhanden ist, gibt es 
auch keine ,objektive', verbindlich gültige ,Wahrheit' mehr. Wissenschaft 
degeneriert zu einem Geschäft des Austauschs je subjektiv konstruierter 
,Wahrheiten', das heißt aber letztlich: Meinungen (78, S. 105). Kulturhistori­
ker, die aus dieser Not eine Tugend zu machen versuchen, sich also ohne 
gesteigerte Rücksicht auf die Quellenlage auf die Produktion von Geschich­
ten verlegen, die dem Erklärungsbedürfnis ihrer Adressaten entgegenkom­
men, müssen sich auf die Fundamentalkritik gefasst machen, nicht mehr 
zwischen Faktizität und Fiktionalitätzu unterscheiden (60, S. 671 -691).

Es versteht sich, dass diese auch von bestimmten Richtungen der Wissen­
schaftstheorie (Philosophischer Konstruktivismus) vertretene Perspektive 
nicht widerspruchslos hingenommen werden konnte und kann. Bereits der 
Versuch, spezifische historische Phänomene wie Klasse oder Geschlecht, 
Gemeinschaften w ie die Nation oder Institutionen wie die Monarchie, aber 
auch individuelle Biographien als (lediglich) konstruiert darzustellen und

Konstruktivität als
Herausforderung

Von der Kon­
struktion zur 
Dekonstruktion

3

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

damit ihrer angenommenen historischen Vorgegebenheit und Unveränder­
lichkeit zu berauben, kann auf Widerspruch stoßen. Noch größer w ird der 
Widerstand, wenn nicht Konstruktion, sondern dezidiert Dekonstruktion im 
Vordergrund einer kulturhistorischen Studie oder eines bedeutenden Ansat­
zes der Kulturgeschichte steht (12, S. 142-146). Eine Nation oder ein natio­
nales Selbstbild, das sich als von Akteuren bewusst konstruiert erweist, kann 
eingefleischte Nationalhistoriker bereits unangenehm berühren. Erst recht 
empört müssen sie sein, wenn Nation und nationales Selbstverständnis be­
wusst dekonstruiert werden. Dekonstruierende und insofern destruierende 
oder delegitimierende Geschichtswissenschaft ist nicht nur mit dem bislang 
als konstitutiv angesehenen angeblichen oder tatsächlichen historisch-politi­
schen Bildungsauftrag der Historie unvereinbar, sondern auch deshalb um­
stritten, weil sie sich gegebenenfalls gegen die Geschichtswissenschaft 
selbst wenden könnte (76).

Internationalität Schließlich ist nicht zu übersehen, dass die Verbindung derartiger interner 
und Pluralität und externer Probleme und Debatten mit einer deutlich stärker als anderswo 

ausgeprägten Internationalität des fachlichen Diskurses einen einzigartigen 
Informations-, Selbstvergewisserungs- und Koordinations-, das heißt aber 
auch Debattenbedarf m it sich bringt. Die Internationalität schließt gleichzei­
tig eine extreme Diversität der individuellen, gruppen- und richtungsspezifi­
schen, sogar nationalen Herangehens-, Arbeits-, und Darstellungsstile ein. 
Kulturgeschichte erweist sich mithin als eine der diskussions- und kontrover­
senträchtigsten Formen wissenschaftlicher Befassung mit Geschichte über­
haupt.

2. Zur Entstehung und Entwicklung der Kulturhistorie im 
historischen Kontext

Noch komplexer und debattenträchtiger präsentiert sich die Kulturge­
schichte, wenn man ihre Entstehung und Entwicklung im Kontext der neu­
zeitlichen Geschichte mit einbezieht. Entsprechend konzipierte Wissen­
schaftsgeschichten des Fachgebietes liegen zwar bisher bezeichnenderweise 
in erster Linie als Einzelstudien vor; dennoch lassen sich für den vorliegen­
den Bedarf wenigstens einige Grundzüge herausarbeiten (vgl. 73; 82).

Vorgeschichte: Zur Vorgeschichte der Kulturhistorie werden üblicherweise die humanisti-
Humanismus sehe und barocke Historiographie und Ethnographie gezählt. Dies deshalb, 

und Barock w e j| s je  bereits der Leitkategorie ,Kultur' (siehe Kapitel II. 2.) verwandte Be­
griffe zur Kennzeichnung individueller und kollektiver zivilisatorischer Qua­
lität kannten und diese im historischen und geographisch-ethnographischen 
Vergleich einsetzten, um Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen 
einer als Ideal angesehenen historisch-kulturellen Konfiguration und ande­
ren, mithin defizitären Konfigurationen herauszuarbeiten. Dabei spielten 
bekanntermaßen erst die hoch geschätzte Antike, dann die italienische Re­
naissance und die französische Kultur der Epoche Ludwigs XIV., aber auch 
ein unspezifischeres Modell europäisch-abendländischer christianitas, gele-

4

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Zur Entstehung und Entwicklung der Kulturhistorie

gentlich ergänzt durch außereuropäische zivilisatorische Projektionen, die 
entscheidende Rolle. Eine historische Verdichtung und wissenschaftstheore­
tisch-philosophische Konzeptualisierung der Schlüsselkategorie ,Kultur' 
fand außer bei Giambattista Vico (1668-1744) (siehe Kapitel II. 3.) jedoch 
noch nicht statt. Zu dieser Leistung erwiesen sich erst deutsche Denker, 
voran Johann Gottfried Herder (siehe Kapitel II. 2.), in der Lage, die freilich 
auf Vorarbeiten vor allem Voltaires und Rousseaus aufbauen konnten. Pa­
rallel dazu hatte sich bereits zu Beginn des 18. Jahrhunderts in der Ethnogra­
phie ein verstärkter Sinn für die Pluralität der Kulturen, die Vielfalt der histo­
rischen Entwicklungswege und die Historizität der Kulturen entwickelt (69).

Neben der zunehmend bewussten Begegnung mit hoch entwickelten au­
ßereuropäischen Welten, voran China, bildeten die Auseinandersetzung der 
Aufklärung mit Kirche und Staat, hier insbesondere mit Monarchie und Des­
potie, ferner die zunehmende Staatenrivalität den historischen Hintergrund 
der Entwicklung und Aneignung eines neuen Kulturbegriffs. Das erkenntnis­
leitende Anliegen der aufgeklärten Kulturhistoriker bestand allgemein ge­
sprochen in dem Versuch, Politik als kulturabhängig auszuweisen, die je ­
weiligen Ausprägungen der Kultur in den Kontext des postulierten Mensch­
heitsfortschritts zu bringen sowie sich selbst dadurch als glaubwürdige und 
legitime Deuter, Berater und Betreiber des Fortschritts im Allgemeinen wie 
fortschrittlicher und dam it,richtiger' Politik im Besonderen zu positionieren. 
Ihre Beurteilungsmaßstäbe waren christlich-europäisch fundiert, auch wenn 
sie sich zunehmend naturrechtlich-säkularmoralisch aufluden. Demzufolge 
standen der Text und die von der Bibelkritik übernommene, aber logisch-ra­
tionalistisch erneuerte Hermeneutik als Textauswertungsmethode im Vorder­
grund, wiewohl illustrativ und nicht zuletzt didaktisch in erstaunlichem Um­
fang auch Bilder und Objekte zum Beleg für einen spezifischen kulturellen 
Entwicklungsstand oder Fortschritt herangezogen wurden.

Zwischen ungefähr 1800 und 1850 siedelt Peter Burke diejenige umfas­
sende fachgebietsgeschichtliche Phase an, die gemeinhin a ls,klassische' be­
zeichnet w ird (12, S. 15). In einem ersten Entwicklungsschub ließen der aus 
den Erfahrungen der Französischen Revolution und des napoleonischen He­
gemoniestrebens gespeiste neue Nationalismus, die Romantik und der Libe­
ralismus die Kollektivgröße Volk oder Nation und den Begriff Kultur noch nä­
herzueinanderrücken und verschafften ihnen neue Qualität. Der Geschichte 
der Fürsten und Staaten wurden nunmehr entschiedener Geschichten des 
Volkes, die sich mit dessen Alltagsleben, Werten, Bildung und kulturellen 
Leistungen befassten, entgegengestellt. Im Wesentlichen war diese Kulturge­
schichte allerdings Geschichte der bürgerlichen Kultur, das heißt sie diente 
dazu, die Auffassungen und Lebensformen des Bürgertums als historisches 
Ideal auszuweisen und zu etablieren. Ihr Auftreten und ihre Wirkung sind 
demzufolge auch in den Kontext der Revolution von 1848 einzurechnen.

Wenig später stifteten die Industrialisierung und auf andere Weise Rassis­
mus und Sozialdarwinismus neue Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Die 
von der bürgerlich-industriellen Gesellschaft noch nicht erfassten bäuerli­
chen Schichten und die Arbeiter als die von ihr erst hervorgebrachte neue 
Klasse forderten die Konzeption der bürgerlichen Kultur heraus und bildeten 
Alternativen. Gleichzeitig verstärkten sich Bestrebungen allerdings vorerst

Aufklärung

Klassische Phase

5

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

eher noch von marginalen Autoren, sowohl den Verlauf der Weltgeschichte 
insgesamt als auch nationale Besonderheiten als biologisch determiniert 
auszuweisen, mit der Folge entsprechender Interpretation vor allem vor- und 
frühgeschichtlicher Objekte und Befunde (98, S. 840f.). Die im Banne der 
Nationalstaatlichkeit und des bürgerlichen Fortschrittsoptimismus stehen­
den Fachhistoriker distanzierten sich von diesen Versuchen auch deshalb, 
weil sie an dem von ihnen festgelegten Ziel jeder historischen Forschung 
festhielten, dezidiert politikhistorische Ereignisse und Prozesse zu analysie­
ren, um aus den Ergebnissen dieser Forschung Leitperspektiven für das poli­
tische Handeln in der Gegenwart abzuleiten; sie distanzierten sich aber 
auch, weil sie ihren historistisch-positivistischen, textorientierten Quellen­
zugang verabsolutierten.

Um 1900 ließen Imperialismus und Kolonialismus sowie die teilweise kri­
senhaften Störungen des bürgerlichen Fortschrittsoptimismus vor allem, 
aber nicht nur an den Rändern der etablierten Wissenschaften neue kultur­
historisch bedeutsame Ansätze entstehen, so die aus aktuellen Vergleichen 
mit außereuropäischen Lebensformen erwachsende Kulturanthropologie, 
die von den Widersprüchen und Entwicklungstendenzen der Industriegesell­
schaft gespeiste soziologische Formenlehre und die auf diesen Grundlagen 
universalhistorisch ansetzende kulturhistorisch modernisierte Geschichts­
philosophie (73, S. 199-202). Dann erwiesen sich der Zusammenbruch der 
alten Monarchien und die bewegte Zwischenkriegszeit als besonders frucht­
bar (43). Ausgehend von unterschiedlichen Wahrnehmungen und Wertun­
gen der diese „Krisenjahre der Klassischen Moderne" (71) prägenden neuen 
und nicht zuletzt beschleunigt wechselnden historischen Phänomene, ent­
wickelten Vertreter diverser akademischer Disziplinen sowie außerhalb des 
etablierten Wissenschaftsbetriebs tätige Forscher und Publizisten eine bunte 
Fülle kulturhistorischer Fragestellungen, Untersuchungsverfahren und Er­
klärungsmuster unterschiedlichsten Objektbezugs und analytischer Reich­
weite. Gleichzeitig entstanden neue Versuche, den Kulturbegriff und die 
Konzeption der Kulturgeschichte diesen gewandelten Ansätzen und Anfor­
derungen systematischer anzupassen und besser operationalisierbar zu ma­
chen. Besonders bedeutsam war dabei der Vorschlag des deutschen Philoso­
phen Ernst Cassirer (1874-1945), Kultur als autonomen Bereich des Symbo­
lischen beziehungsweise der Bedeutung oder des Sinns aufzufassen, wie 
unten (im Kapitel II. 2.) näher zu erläutern sein wird.

Nach 1945 Die anschließende Entwicklungsphase war zunächst durch die industrie­
gesellschaftliche Konsolidierung und deren allmählichen Fortschritt, ferner 
die sich verschärfende Blockrivalität, die Entkolonialisierung sowie durch 
Neuerungen in der kritischen Selbstvergewisserung des Westens geprägt. 
Die Kulturgeschichte, die durch die wesentlich von den USA ausgehenden, 
im Aufschwung befindlichen Sozialwissenschaften vielfach bedrängt wurde 
und die angesichts derer naturwissenschaftlich-szientistischen Standards vor 
allem methodisch unzulänglich erschien, begnügte sich im Wesentlichen 
mit der Aufarbeitung und kritischen Sichtung ihres bis dahin erworbenen 
Erbes.

Erst die allgemeine Politisierung und die „Kulturrevolution" zwischen 
1965 und 1975 brachten wieder Bewegung in die Wissenschaft im Allge-

6

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Zur Entstehung und Entwicklung der Kulturhistorie

meinen und die kulturhistorische Forschung im Besonderen. Der Funda­
mentalangriff auf die etablierte bürgerliche Wissenschaft ließ deren eigene 
kulturelle Praktiken deutlicher hervortreten als jemals zuvor und setzte die 
bürgerlichen Wissenschaftler unter Rechtfertigungsdruck. Erstmals wurde in 
aller Schärfe die Frage nach dem jeweils vertretenen Wissenschaftsbegriff 
gestellt. Die etablierten Bezugspunkte der Wissenschaft, von den Werten 
über die leitenden Ideen bis zum Kanon der als entscheidend angesehenen 
Werke, begannen sich zu verflüchtigen. „Ein bis dahin unbekannter Pluralis­
mus, der die etablierten Hierarchien zwischen hoher und trivialer Kultur 
und den tradierten Barrieren zu fremden Kulturformen überwand, breitete 
sich gerade in den akademischen Milieus aus", begleitet vom jetzt endgülti­
gen Siegeszug der Massenmedien und der Massenkultur (73, S. 221). Ent­
sprechend vielfältig und neuartig gestalteten sich nunmehr die Aktivitäten 
der Kulturhistoriker, von der Erschließung völlig neuer Untersuchungsfelder 
und -Objekte bis zur Erweiterung des Methodenspektrums und der Öffnung 
für alle nur denkbaren teils emanzipatorisch-progressiven, teils aber auch 
durchaus konservativen Erkenntnisbedürfnisse. Die linke Fundamentalkritik 
am kapitalistischen Entwicklungs- beziehungsweise US: amerikanischen Zi- 
vilisatiönsmodell und westlichen Dominanzanspruch beförderte die Kolo­
nialismus-, Rassismus- und Eurozentrismusablehnung marxistischer und 
progressiver Historiker der Dritten Welt und damit die Zusammenarbeit die­
ser beiden Gruppen, unter anderem mit der Folge, dass sich entsprechende 
Schriften nichtwestlicher Autoren erstmals nachhaltig verbreiteten. Emanzi­
pationsstreben und Herrschaftskritik resultierten in einer ungeahnten Dyna­
mik der Erforschung kultureller Hintergründe und Mechanismen offener und 
stiller Unterdrückung und Ausbeutung, die das kritische Angebot der nun­
mehr dezidiert westlich erscheinenden Sozialwissenschaften und deren 
historischer Schwester, der Sozialgeschichte, bald eindeutig hinter sich las­
sen sollte.

Stattdessen begannen Anthropologie und Ethnologie interessant zu wer­
den. Sie bestachen durch jetzt unvoreingenommenere Einblicke in völlig 
fremde Welten, von denen her die eigene, als so ungenügend erachtete Welt 
in völlig  neuem Licht erscheinen konnte. Die Öffnung wesentlicher Richtun­
gen der Kulturgeschichte für derartige anthropologisch-ethnologische Per­
spektiven, Themen und Methoden brachte die Chance einer Erneuerung in 
allen entscheidenden Dimensionen des kulturhistorischen Wissenschaftsfel­
des m it sich, auch wenn sich in der Folge erwies, dass nur einige dieser 
Chancen sich tatsächlich realisieren ließen.

Die innerfachlich viel beschworene, bisher nur gelegentlich in ihrer histo­
rischen Bedeutung als überschätzt betrachtete Wende zur Neuen Kulturge­
schichte um 1990 bestand indessen nicht in einer Verdichtung der jetzt vor­
handenen Ansätze zu einem neuen, mehr oder weniger geschlossenen Para­
digma (siehe Kapitel II.3.). Sie war bei Licht betrachtet vielmehr ein 
Neuarrangement vielfältiger Elemente eigentlich ohne verbesserte innere 
Systematik und eindeutige Außenabgrenzung. Ihre wesentlichen histori­
schen Rahmenbedingungen liegen auf der Hand: epochal der Zusammen­
bruch des Ostblocks und damit die volle Freisetzung der kapitalistischen 
Markt- und Globalisierungsdynamik, die beginnende Transformation der

,Neue' Kultur­
geschichte

7

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

klassisch-modernen bürgerlichen Industriegesellschaft zur nachklassisch­
postmodernen, individualisierten Dienstleistungs- und Wissensgesellschaft, 
das beschleunigte Schwinden soziokultureller und ideologischer Gewisshei­
ten und die Suche nach neuen Erfahrungen und Lösungen, wissenschaftssy­
stemisch die verstärkte Ankopplung von Lehre und Forschung an die Bedürf­
nisse von Gesellschaft und Wirtschaft, wissenschaftsintern die nochmals ge­
steigerte Pluralisierung und das Vorrücken spielerisch-experimenteller 
Formen und Methoden.

Zu den von diesen Wandlungen getragenen neuen Ansätzen der Kulturge­
schichte zählten nach der Liste von Lutz Raphael (73, S. 231 -235) insbe­
sondere:

a) Die zunehmend fundamentale Kritik an der Strukturperspektive und am 
europäisch-westlich beziehungsweise ökonomisch orientierten Stadien- 
entwicklungs- und Fortschrittsmodell. Sie werden durch die Akteurspers­
pektive und weniger ökonomisch als (siehe unten Kapitel I. 5.) kulturell 
basierte, nur noch in schrumpfendem Maße fortschrittsorientierte neue 
Vorstellungen über Geschichtsabläufe abgelöst.

b) Die Entdeckung der „Sprache als omnipräsentes und nicht transzendier­
bares Medium aller von Historikern genutzten Spuren der Vergangen­
heit", also der so genannte Jinguistic turn' mit seiner bereits erwähnten 
dekonstruktiven Logik.

c) Die jetzt breite Rezeption des ethnologischen Kulturbegriffs, also eines 
Verständnisses von Kultur „als eigenständige und grundlegende Dimen­
sion von Gesellschaften", die „als autonomes System von kollektiven 
Symbolen und Bedeutungen Stabilität und Kontinuität jenseits der Ebene 
konkreter Handlungen, politischer Ereignisse, aber auch über ökonomi­
sche und soziale Veränderungen und Funktionswandel hinweg sicher­
stellt".

d) Die Zuspitzung der postmodernen.Fortschrittsskepsis zur Fundamental­
kritik an allen rationalistischen Wahrheitsansprüchen und den durch die­
se getragenen Machtstrukturen.

e) Die in diesem übergreifenden Rahmen nochmals verstärkte Sensibilität 
„für die Verzahnung von Macht und Vernunft" insbesondere im Hinblick 
auf die Voraussetzungen, Erscheinungsformen und Folgen jeglicher Art 
von jetzt auch auf die imperialistische Gesellschaft zurück übertragenem 
Kolonialismus.

Als wesentliche Themen- und Forschungsbereiche sowie Verfahren unter 
diesen Vorzeichen sind vor allem die Diskursanalyse, die Gendergeschichte, 
die neue Historische Anthropologie, die neue Volkskundeforschung, die 
neue Kulturgeschichte des Politischen, die historische Gedächtnisforschung, 
die kulturhistorische Medien-, Kommunikations- und Wissensforschung so­
wie die Geschichte der Sinne und Gefühle zu nennen.

Kulturgeschichte Die gegenwärtige Lage der Kulturgeschichte, die ungefähr seit der Jahrtau­
heute sendwende erreicht wurde, erscheint eher widersprüchlich und unklar. Die 

für die Periode um 1990 feststellbaren historischen Konstellationen und Ten­
denzen haben sich verfestigt beziehungsweise verschärft. Auf der einen 
Seite hat sich noch die Lebendigkeit vieler Innovationen der 1990er Jahre

8

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Teilgebiete der kulturhistorischen Forschung

erhalten, werden ältere Anregungen wieder aufgenommen und können 
nach wie vor überraschend viele neue Felder für das Fachgebiet erschlossen 
werden. Auf der anderen Seite sind aber auch Ermüdungsphänomene zu be­
obachten, kommt einem die Neuartigkeit der Ergebnisse mancher einschlä­
giger Studien in wachsendem Maße eher begrenzt vor. Die konzeptionelle 
Unfertigkeit mancher Ansätze und Verfahren erscheint nicht mehr nur inno­
vationsträchtig, sondern gelegentlich auch defizitär. Die fehlende innere 
Systematik und eindeutige Außenabgrenzung des Fachgebiets werden wie­
der stärker als Mangel wahrgenommen. Die angesprochenen Ideen und Ver­
fahren der kulturellen Konstruktion beziehungsweise kulturhistorischen De- 
konstruktion werden zunehmend wieder eher als Zerstörung jeglicher Wis­
senschaftlichkeit überhaupt, als unbeschränkte Zulassung von Subjektivität, 
Aufgabe jeglicher methodischer Kontrolle durch Verifizierung oder Falsifi­
zierung und als Freisetzung eines verderblichen anythinggoes angeprangert 
und verworfen, oft in Verbindung mit einer Verdammung der gesamten Kul­
turgeschichte (vgl. 12, S. 165; 99, S. 1 78).

Der alte Gegner der Kulturgeschichte ist einerseits der quellenpositivisti­
sche Historismus, der auf die Rekonstruktion der politischen Ereignisge­
schichte, der Entstehung des Staates und der Erklärung des Staatshandelns 
als Teil politisch-nationaler Bildung angelegt ist. Andererseits ist er die theo­
retisch-methodisch optimierte Sozialgeschichte, die von den sozialen Lagen 
und sozioökonomischen Interessen der Klassen und Gruppen sowie deren 
Konsequenzen für die Politik in der Industriegesellschaft her denkt. Diese 
Gegner wittern angesichts vermeintlich oder tatsächlich neuer, ihren Vor­
stellungen eher passender individueller und kollektiver Bedürfnisse nach 
historisch vermitteltem Sinn und historischer Gewissheit da und dort bereits 
wieder Morgenluft. Ihr mehr oder weniger deutlich vorgebrachtes Angebot 
besteht darin, sich kulturgeschichtlich zu erweitern, im Kern aber das je ei­
gene, bewährte fachliche und konzeptionelle Profil beizubehalten (93). 
Kein geringerer als Peter Burke gibt am Ende seiner jüngsten einschlägigen 
Monographie zur Kenntnis, dass er „nicht" glaube, „dass die Kulturge­
schichte die beste Form der Geschichte sei"; er scheint sogar geneigt, sie in 
bestimmten Hinsichten als eine vorübergehende „Mode" aufzufassen (12, 
S. 184). Bereits 1999 beschwor ein eindrucksvoller Sammelband von Lynn 
Hunt und Victoria E. Bonnell einen neuen Horizont „beyond the cultural 
turn" (47).

3. Teilgebiete der kulturhistorischen Forschung

Wenn w ir in der Annäherung an das Thema dieses Bandes den Blick nun­
mehr von der Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte zur Systematik des 
kulturhistorischen Feldes wenden, dann fallen als erstes diverse Teilgebiete 
ins Auge, die gelegentlich sogar den Charakter von Teilfächern anzunehmen 
im Begriff scheinen. Diese Teilgebiete ergeben sich aus diversen zentralen 
Fragestellungen, welche die Vertreter der Kulturgeschichte in ihrem Erkennt-

9

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

Historische
Anthropologie

nishorizont entwickeln und entsprechend umsetzen (vgl. die frühe program­
matische Zusammenstellung dieser Teilgebiete in 11).

Von im wahrsten Sinne des Wortes fundamentaler Bedeutung ist zunächst 
die Historische Anthropologie (95). Auch hier gibt es allerdings zunächst 
Definitionsschwierigkeiten; Jakob Tanner spricht von einem „schillernden 
Begriff, der ein zerklüftetes Feld und auseinanderdriftende Forschungszu­
gänge abdeckt" (95, S. 13). Dennoch lässt sich immerhin ein fachlicher Kern 
beschreiben. Im Gegensatz zu den biologischen, philosophischen, pädago­
gischen und theologischen Wissenschaften von Menschen, die alle von der 
Existenz einer überzeitlichen, im Kern festgelegten conditio humana ausge­
hen und deren Merkmale und Konsequenzen für das menschliche Verhalten 
herauszuarbeiten suchen, interessiert sich die Historische Anthropologie in 
ihren diversen Varianten für den Zusammenhang von Kultur als Komplex 
von Symbolen und Bedeutungen sowie menschlichem Lebensvollzug. An­
ders ausgedrückt, sie begreift die wechselnden kulturellen Konstellationen, 
in denen sich Menschen bewegen, als Ermöglichungsgründe menschlichen 
Verhaltens, jedoch unter Betonung jeweiliger Interpretations- und Options­
freiheit, nicht als wie immer gearteten Determinismus. „D ie  Praxis der histo­
rischen Akteure mit ihren Ungleichzeitigkeiten und Brüchen" soll „im  Zent­
rum stehen; es geht um Pluralität ebenso wie um Widersprüchlichkeit ihrer 
Aneignung vo n ,W eit'" (55, S. 570).

Ihre entscheidenden Impulse hat diese Perspektive aus der Ethnologie er­
halten, die wie oben skizziert seit den ausgehenden 1960er Jahren wach­
sende Beachtung erfuhr. Von ihr lernte die Kulturgeschichte einerseits die 
schon sprichwörtlich gewordene Verfremdung des Blicks, die zu einer 
Wahrnehmung des eigentlich Vertrauten wie einer fremden Welt führt und 
damit vorher übersehene Verhaltensformen und Bedeutungszuschreibungen 
hervortreten lässt. Andererseits wurde sie in die Fülle von Lebensformen ein­
geführt, welche vom hegemonialen europäischen Modell vö llig  abweichen, 
und dadurch dazu gebracht, Symbole und Praktiken in ihrem Eigenwert so­
w ie den Eigen-Sinn von Menschen in ihrer Lebensgestaltung jenseits aller 
funktionalen Festlegungen ernst zu nehmen. Und nicht zuletzt lehrte die 
Historische Anthropologie, von der Modellierung der Geschichte als Moder­
nisierung Abschied zu nehmen und stattdessen auch Regression, Gleichzei­
tigkeit des Ungleichzeitigen und zirkuläre Bewegungen wahrzunehmen so­
wie die Kosten der Modernisierung genauer herauszuarbeiten. Selbst die 
Sprache wurde bei dieser Gelegenheit ihrer einseitigen Bedeutungszuschrei­
bung als Mittel des bloßen Austauschs von Information entkleidet und als 
Kommunikationsmedium auch für Gefühle und Bedeutungen wiederent­
deckt. Das Ritual und die Selbstdarstellung mittels Körpersprache, die tra­
genden Elemente des unten (siehe Kapitel II. 4. c) vorgestellten ,performative 
turn' kamen fast völlig  neu hinzu. Dass auch die Objekte und die materielle 
Kultur insgesamt in neuer Weise einbezogen wurden und seither etwa die 
Erforschung der modernen Massenkultur unter ganz neuen Vorzeichen von- 
statten geht, versteht sich fast von selbst. Ein weiterer wichtiger Aspekt ist 
die neue Abgrenzung des Menschen vom Tier (64).

Welche Dimensionen eine derartige systematische kollektive Historische 
Anthropologie -  oder in diesem Fall: Kulturanthropologie -  abzudecken

10

pabsteve



3. Teilgebiete der kulturhistorischen Forschung
।.

vermag, zeigt beispielsweise die einschlägige Darstellung von Wolfgang 
Reinhard zum europäischen Modell (77): Der Bogen der Aspekte spannt 
sich vom Körper (Geschlecht, Sinne und Emotionen, Kleidung und Hygiene, 
Ernährung und Hunger, Gesundheit, Krankheit und Heilung, Lebensalter 
und Tod) über die Mitmenschen (Partnerschaft, Kindheit und Jugend, Erzie­
hung und Bildung, Individuen und Gruppen, Politik und Recht, Schichtung 
und Mobilität, Randgruppen, Devianz und Strafe, Gewalt und Krieg, Kultur­
kontakte) bis zu den Umwelten in Form von Raum und Natur, Wirtschaft 
und Disziplin, Lebensqualität, Bauen und Wohnen, Kommunikation, Trans­
zendenz und Rationalität sowie Zeit und Geschichte. Noch bedeutsamer er­
scheint indessen, dass die Erforschung der Konstellationen und des Wandels 
kollektiver Anthropologien m it einer Inflation von aktualisierten alten und 
neuen „Bindestrichbezeichnungen" für anthropologische Spezialphäno­
mene einhergeht, die auch historisch analysiert werden. Die Bandbreite die­
ser Ansätze ist enorm; die Anthropologie der Erkenntnis steht neben der,Me­
dien'- oder ,Bildanthropologie', die ,Anthropologie der Intersubjektivität' 
neben d e r,Anthropologie des Cyberspace', der psychiatrischen Anthropo­
logie' und der,anthropologie politique'. Jakob Tanner resümiert: „Anthropo­
logie ist also heute dabei, die Wissenschaft quer durch die Disziplinen hin­
durch zu infiltrieren. Dank des subversiven Adjektivs,historisch' gibt es mitt­
lerweile fast keinen Forschungsbereich mehr, in dem sich die Figur des 
anthropos nicht diskursiv hätte reproduzieren können" (95, S. 19).

Einen mit deutlichen Horizontverschiebungen verbundenen Sonderfall 
Historischer Anthropologie bildet die Geschlechtergeschichte (Genderge­
schichte) (59; 68). Entstanden vor allem aus der feministisch-emanzipatori­
schen Kritik an hegemonialen männlichen Wahrnehmungen, Bedeutungszu­
schreibungen und Rollenstiftungen, hat sie mittlerweile einerseits nachge­
wiesen, dass aus der biologischen Geschlechtervorgabe keineswegs 
automatisch die soziokulturelle Geschlechterauffassung und Rollenstiftung 
nach westlichem Muster folgt, und andererseits selbst die Wahrnehmung 
und das Verständnis des biologischen Geschlechts massivem soziokulturel­
lem Wandel unterliegen (88). Das soziokulturelle Geschlecht (gender) ist 
also keinesfalls angeboren, sondern wird in den wechselnden historischen 
Kontexten kulturell erzeugt, woraus sich wiederum die Möglichkeit der his­
torischen Erforschung dieser Prägungen und ihrer Ergebnisse, aber auch die 
Möglichkeit einer bewussten Steuerung derartiger Konstruktionen ergibt, die 
unter Umständen auch auf historischen Erkenntnissen basieren kann. Mittler­
weile hat sich der Zugang über die bewusste Geschlechterkonstruktion aller­
dings etwas abgeschwächt; stattdessen richtet sich der aktuelle Fokus auf das 
alltägliche ,doing gendef (vgl. 35, S. 183-202). Dass diese Perspektive für 
die Untersuchung zumal der ,stillen' Mechanismen der Geschlechtererzeu- 
gung höchst fruchtbar ist, hat sich bereits insbesondere in der neuen Männer­
geschichte gezeigt. Überzeugend erscheint im Übrigen der Tatbestand, dass 
die beiden anfänglichen Konzeptionen ,Weiblichkeit' und ,Männlichkeit', 
an denen sich die jeweilige kritische Forschung so sehr rieb, nunmehr durch 
eine hoch differenzierte Pluralität von Konzeptionen und Rollen abgelöst 
worden sind. W iewohl m it ,Männlichkeiten' in der Regel Machtansprüche 
verbunden waren und sich zahllose machtfunktionale Zusammenhänge und

Gendergeschichte

11

pabsteve



Einleitung

Geschichte der
Sexualität

Körpergeschichte

Dynamiken nachweisen lassen (vgl. 21), erschöpft sich die Entstehung, Exis­
tenz und Wirkung derartiger Rollen doch nicht in ihrem Bezug auf Macht. 
Vielmehr spielen auch hier Symbole, Deutungen und Bedeutungen in je eige­
ner Weise mit, und erneut sind massive Widersprüche, Brüche und Span­
nungslagen zu verzeichnen. Nachdem sich besondere Auffassungen von 
Ehre als Hauptkomponenten von Männlichkeit zumindest in den mittelalter­
lichen und frühneuzeitlichen, aber auch in modernen Gesellschaften erwie­
sen, und sich auf der Gegenseite Auffassungen von Frauenehre als fast ebenso 
bedeutsam herausgestellt haben, hat sich die kulturhistorische Geschlechter- 
forschung auch der Ehreforschung angenähert (20).

Ein weiterer, in die Historische Anthropologie integrierter Sonderschwer­
punkt ist die Geschichte der Sexualität, insbesondere der Homosexualität 
(10; 72). Auch dort zeichnet sich eine fortschreitende Differenzierung, Zer­
legung und möglicherweise sogar Dekonstruktion der bisher maßgebenden 
Begriffe und Vorstellungen ab. Die Kritik richtet sich zumeist einerseits ge­
gen die Behauptung, dass von einer biologischen Determinierung der Ge­
schlechter letztlich gar nicht mehr gesprochen werden könne, oder man 
möchte andererseits an der strukturbildenden oder gar offen: gesellschafts­
stabilisierenden Funktion fester Geschlechterbilder und -rollen festhalten.

M it dem Hinweis auf die biologischen Grundlagen der Geschlechter- 
wahrnehmung und -Zuschreibung ist bereits die Brücke zur Körperge­
schichte als einem weiteren, derzeit blühenden Zweig der Historischen An­
thropologie geschlagen. Bei ihr geht es einerseits „um die gesellschaftliche 
Formierung des Körpers vor allem über Sozialisationsprozesse und um die 
Herausbildung von Körpertechniken, zum anderen um den Symbolgehalt 
des Körpers, sowohl als Ausdrucksmedium für gesellschaftliche Phänomene 
wie als Objekt symbolischer Zuschreibungen" (13, S. 16; vgl. grundlegend 
54). Die zuvor eher nicht hinterfragte biologische Materialität des physisch 
unmittelbarsten Trägers von Menschlichkeit w ird also hinsichtlich ihrer kul­
turellen Konstruktivität, ihrer historisch erwiesenen Formbarkeit und For­
mung, näher unter die Lupe genommen. Untersucht werden eigene und 
fremde Körperwahrnehmungen im Allgemeinen oder in besonderen Situa­
tionen, Körper- und Körperfunktionsdefinitionen (darunter besonders wich­
tig die Unterscheidung von Krankheit und Gesundheit), die Auffassung und 
die Konsequenzen von Angriffen auf und Eingriffen in den Körper (hier ins­
besondere von Gewaltzufügungen zum Beispiel in Form der Folter), die 
wechselnden Definitionen und Verarbeitungen von Schmerz oder Lust, Kör­
permodellierungen (von der Tätowierung bis zur Schönheitschirurgie), die 
Bedeutung kulturell vorherrschender Körperkonzepte für den Umgang mit 
dem Körper in den verschiedenen Gesellschaften und so weiter. Nachhalti­
ges Interesse findet insbesondere die Frage, w ie Körper soziokulturell verfüg­
bar gemacht werden können, sei es beispielsweise im Zusammenhang mit 
Prostitution, m it M ilitär und Krieg oder eben m it Kriminalität beziehungs­
weise Strafrecht. Auch hier wird davon ausgegangen, dass jedes Phäno­
men -  in diesem Fall das des Körpers -  in ein Geflecht soziokultureller Be­
stimmungen eingebunden ist, „die eine direkte Annäherung unmöglich ma­
chen", und insofern „eine Codierung oder ein ,mapping' des Körpers [...] 
nicht allein ,eine Repräsentation, sondern die Produktion w irklicher Kör-

12



3. Teilgebiete der kulturhistorischen Forschung

per'" sei (81, S. 446f.). Nichtsdestoweniger gehen Forscher wie eben Philipp 
Sarasin noch einen Schritt weiter, indem sie postulieren, dass die Sinnstif­
tung oder Bedeutungszuschreibung für den eigenen Körper, die ein Subjekt 
oder auch eine Gruppe durch Vermittlung von einer übergeordneten 
Gruppe übernimmt, jedoch nicht vollständig ist. „Für das Subjekt sei der 
Körper vielmehr zu komplex und zu undurchsichtig, als dass dessen Symbo­
lisierung und Regulation vollständig sein könnte; das,Schutzschild'" dieser 
Symbolisierung „weise" vielmehr ,„Löcher' auf, so dass,immer wieder an­
dere Teile und Bereiche der physischen Realität unmarkiert bleiben'. Gerade 
im Schmerz breche die ,Unmittelbarkeit des Körpers' durch, aber nicht bei 
jedem Akteur in gleicher Weise'" (14, S. 31 f.).

An Attraktivität verloren hat seit längerem die in den 1970er Jahren in 
Frankreich entwickelte Mentalitätengeschichte. Sie richtete sich ursprünglich 
gegen die Annahme der Wirtschafts- und Sozialgeschichte marxistischer Prä­
gung, menschliches Verhalten ließe sich aus wirtschaftlich-sozialen Interes­
sen ableiten. Ihr wurde, insbesondere im Hinblick auf religiöse Überzeugun­
gen und Dispositionen, das Konzept entgegengestellt, menschliches Verhal­
ten sei auf Mentalitäten, also individuelle und kollektive Formen, Muster und 
Gewohnheiten des Denkens und Sichorientierens, zurückzuführen. „Menta­
litätsgeschichte", so formulierte es 1993 der Herausgeber eines einschlägigen 
Sammelbandes, „konzentriert sich auf die bewussten und besonders die un­
bewussten Leitlinien, nach denen Menschen in epochenspezifischer Weise 
Vorstellungen entwickeln, nach denen sie empfinden, nach denen sie han­
deln" (22, S. IX). Um diese epochenspezifischen Zeitmuster und Vorstellun­
gen analytisch erfassen zu können, schien allerdings eine seriell-quantitative 
Vorgehensweise sinnvoll. Der Klassiker des Genres, Michel Vovelles Pieteba- 
roque et dechristianisation (1973), geriet jedoch bald in die Kritik. Die statisti­
sche Zusammenstellung und Auswertung höchst unterschiedlich entstande­
ner Daten -  hier: Schlüsselformulierungen in Testamenten -  überdecke die 
tatsächliche Unterschiedlichkeit des Einzelfalls. Darüber hinaus belege der 
statistische Befund nicht unbedingt die Existenz der angenommenen Mentali­
tät als Epochenmerkmal, weil die Testamente auch eigenen Gestaltungs­
zwängen und Verwertungszusammenhängen unterworfen seien. Die Vorstel­
lung einer mentalitären ,Superstruktur' werde außerdem der Möglichkeit 
nicht gerecht, dass mehr oder weniger deutliche Abweichungen oder sogar 
Alternativen bestanden haben könnten. Ebenso seien die Unterscheidung 
von Mentalität und Ideologie und die Annahme einer historischen Festigkeit 
von Mentalitäten problematisch. Viele Kulturhistoriker bevorzugen deshalb 
heute andere analytische Zugänge zur Erfassung kollektiver Orientierungen 
und Dispositionen. Nach Rudolf Schlögl verspricht vor allem eine kommuni­
kationstheoretisch orientierte Systemtheorie plausible Lösungen des Grund­
problems, „die Spannungen zwischen sozialen Strukturmustern, gesellschaft­
lichen Semantiken sowie individuellen Handlungs- und Orientierungsmu­
stern zu erfassen" (83). Dennoch hält etwa der Wiener Neuzeithistoriker 
Wolfgang Schmale an dieser Perspektive fest und hat dazu eine erweiterte 
Konzeption vorgelegt (85, S. 167-181).

Demgegenüber erst unlängst erschlossen worden und derzeit noch im 
Ausbau begriffen ist die kulturhistorische Medien- und Kommunikationsge-

Mentalitäten­
geschichte

13

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

Medien- und 
Kommunikations­

geschichte

Akkulturation und
Kulturtransfer

schichte. Dass ihre Entstehung mit dem Siegeszug der Kommunikations- 
und Medienforschung in der modernen Kommunikations- und Informations­
gesellschaft zusammenhängt, steht außer Zweifel. Dass sie eine andere Er­
kenntnisperspektive vertritt, allerdings ebenso. Als Grundprämisse ist nam­
haft zu machen, dass jenes Geflecht von Wahrnehmung, Orientierung, Sinn­
stiftung, Symbolik und Handlungsdispositionen, welches Kultur ausmacht, 
kommunikativ und damit gegebenenfalls auch medial zustande kommt, sich 
erhält und fortentwickelt. Kommunikation und Medien werden mithin als 
Sphäre und Formen des Austauschs und der Stiftung von Sinn und Handlung 
betrachtet und erscheinen in dieser Hinsicht kulturhistorisch relevant, wäh­
rend technische oder positivistisch-empirische Kommunikations- und Me­
diengeschichte zu den Bedingungen oder auch Determinanten, also eher in 
das Vorfeld der eigentlichen Kulturgeschichte gehören. Anders ausgedrückt: 
„Die Kulturgeschichte stellt die Frage nach der gegenseitigen Beeinflussung 
von medialen und kulturellen Praktiken, nach den gesellschaftlichen Wir- 
kungs- und Bedeutungszusammenhängen von Medien und Kultur: Wie for­
men Kulturen ihre Medien und wie werden sie durch ihre Medien geformt?" 
(53, S. 130). Moderne Technik- und Fortschrittsbegeisterung, wie sie die an­
deren kommunikations- und medienwissenschaftlichen Ansätze prägen, 
werden in der Kulturgeschichte auf diese Weise hinterfragt oder sogar still­
gelegt, mit -  im besten Fall -  der Folge, dass historisch angemessenere, der 
Vielfalt und dem Eigenwert der Phänomene gerechter werdende Interpreta­
tionen erarbeitet werden. Einschlägige Studien befassen sich beispielsweise 
mit der kommunikativen und medialen Konstruktion von Räumen, mit den 
Kommunikationsprozessen, die der Wahrnehmung und Bedeutungszu­
schreibung eines bestimmten Objekts zugrunde liegen, oder mit der unter­
schiedlichen Bedeutung des Bildmediums für die Weltbilder verschiedener 
Kulturen (28; 40; 45).

Was durch Kommunikation in welcher Form auch immer transportiert 
oder erzeugt wird, kann im umfassenden Sinne als Kultur insgesamt oder in 
einem spezifischen Verständnis als Wissen aufgefasst werden. Entsprechend 
haben sich auch in dieser Hinsicht spezifische kulturhistorische Teilgebiete 
entwickelt. Die Akkulturations- und Kulturtransfergeschichte richtet ihren 
analytischen Blick nicht auf die Voraussetzungen und Ergebnisse von Kultur­
austausch, sondern auf den Vorgang dieses Austauschs selbst. Dabei kon­
zentriert sich die Perspektive der Akkulturation auf die Prozesse des Hinein­
wachsens von Individuen oder Gruppen in eine bestimmte Kultur, während 
diejenige des Kulturtransfers die inter- und intrakulturellen Wechselbezie­
hungen thematisiert. Kulturtransfer wird demnach als dynamischer Prozess 
betrachtet, „der drei Komponenten miteinander verbindet, und zwar 1. die 
Ausgangskultur, 2. die Vermittlungsinstanz, und 3. die Zielkultur. Zu hinter­
fragen sind die Objekte, Praktiken, Texte und Diskurse, die aus der jeweili­
gen Ausgangskultur übernommen werden", ferner „die Rolle und Funktion 
von Vermittlerfiguren und Vermittlungsinstanzen (Übersetzer, Verleger, Wis­
senschaftler, Universitäten, Medien, Verlage etc.)", schließlich, im Hinblick 
auf die Zielkultur „die Selektionsmodi ebenso wie die Formen der Aneig­
nung und der produktiven Rezeption" (63). Ihr Hauptarbeitsfeld hat diese 
Perspektive bisher vor allem in der neuzeitlichen Geschichte gefunden.

14

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



4. Themenfelder der Kulturgeschichte

Einem ihrer Hauptbegründer, dem französischen Historiker Michel Espagne, 
geht es vor allem um die Erforschung intraeuropäischen Kulturtransfers im 
H inblick auf die Erfassung der europäischen Kultur (und die Ermöglichung 
ihrer fortschreitenden Verdichtung). Sein Ansatz war der deutsch-französi­
sche Kulturtransfer (29, vgl. auch 37; 84).

Zu den Errungenschaften der Kulturgeschichte zählt unzweifelhaft, den 
Historikern die Bedeutung des Wissens und die Pluralität der Wissensformen 
in neuer Weise bewusst gemacht zu haben. Die Wissenschaftsgeschichte 
hatte m it dieser Grundeinsicht im Hinblick auf das wissenschaftlich erzeugte 
Wissen zwar keine Probleme, tat sich jedoch schwer in der Akzeptanz vor­
wissenschaftlicher Wissens- und Wissensbefassungsformen. M it der neuen 
kulturhistorischen Wissens- und Wissenschaftsgeschichte sind diese Unter­
schiede überwunden. Sie ist grundlegend auf die Voraussetzungen, Medien, 
Erscheinungs- und Vermittlungs- wie Generierungsformen und Wirkungen 
von Information als bereitliegendes, aber mangels entsprechender Nachfrage 
noch uninteressantes und insofern ,totes' Wissen ausgerichtet und sodann 
auf die Frage, wie Information durch Interesse oder Bedürfnis gefragt, mit Be­
deutung geladen, also zu Wissen im eigentlichen Sinne wird. Was sie mittels 
ihrer Analysen von Sprache oder Bild als Wissensvermittler, von Erfahrung, 
Hermeneutik und Experiment als Wissensgeneratoren, der Universität als 
Wissensinstitution, von Auffassungen und Praktiken des Wissens in der Kon­
figuration spezifischer Wissenskulturen und so weiter bietet, ist damit histori­
sches Grundwissen zur Entstehung, Prozessualität und zum Wandel der heu­
tigen Informations- oder Wissenschaftsgesellschaft (vgl. die fortlaufende Be­
richterstattung in der Zeitschrift: Nach Feierabend [66] sowie 6; 19).

Wissens- und 
Wissenschafts­
geschichte

4. Themenfelder der Kulturgeschichte

In Verbindung mit oder quer zu den eben genannten Teilgebieten gegenwär­
tiger Kulturgeschichte stehen des Weiteren bestimmte, aus wichtigen Prob­
lemkonstellationen und Problemen erwachsene Themenfelder, die hier 
ebenfalls in einem ersten Durchgang vorgestellt werden sollen.

Häufig noch stark von sozial wissenschaftlichen Problemperspektiven her 
konzeptualisiert, ist in diesem Rahmen zunächst der Komplex von Identität 
und Alterität zu nennen. Die Vorstellung, dass Individuen wie Gruppen über 
Unverwechselbarkeit gegenüber anderen verfügten, ein Recht auf diese Be­
sonderheit hätten und sich aus diesen Voraussetzungen ein Anspruch auf 
Gleichstellung und Gleichheit aller Individuen und Gruppen ableiten lasse, 
ist eigentlich ein zentrales Element europäisch-bürgerlichen Denkens seit 
der ausgehenden Aufklärung. Die weitere Annahme, dass nur unbeschä­
digte, stabile und kontinuierliche Identität Soziabilität und einen als befrie­
digend empfundenen Lebensvollzug garantiere, entstammt der Philosophie, 
Gesellschaftstheorie, Anthropologie und Psychologie des 19. und 20. Jahr­
hunderts. Während diese Ansätze implizieren oder direkt postulieren, dass 
Identität grundsätzlich erreichbar, ja ihre Erreichung in einem bestimmten

Identität und
Alterität

15

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

Familie

Generation

Rasse, Klasse 
und Nation

Zeitraum und ihre Beibehaltung auf Dauer sogar notwendig sei, rückt in der 
kulturhistorischen Betrachtung in den Vordergrund, dass einerseits jegliche 
Identität anhaltend, gegebenenfalls auch wechselhaft konstruktiv erzeugt 
w ird, andererseits aber auch relational ist, also aus dem Umgang mit Alteri- 
tät, dem Vergleich, gewonnen wird. Identität ist kulturhistorisch mithin dy­
namisch und pluralistisch zu konzeptualisieren, und, nachdem Alterität sich 
erst in der Wahrnehmung aus der Identität konstruiert s ta tt,objektiv' vorge­
geben zu sein, sind Identität und Alterität als vielschichtige, in ihren jeweils 
zugeschriebenen Merkmalen zu differenzierende Beziehungsgrößen aufzu­
fassen. Das Spektrum der Fragen, Untersuchungsdimensionen, Quellen und 
Methoden, das sich an dieser Stelle ergibt, lässt sich im vorliegenden Rah­
men nicht weiter ausführen (9; 30; 67; 86).

Dass zu den wichtigsten Agenten der Produktion von Identität und Alteri­
tät die Gemeinschaft von Mutter, Vater und Kindern beziehungsweise im 
weiteren Sinne jede Gemeinschaft von Erwachsenen und Kindern, also die 
Familie, zählt, ist eine Binsenweisheit. Aber die kulturhistorische Familien­
forschung erschöpft sich keineswegs in diesem Interesse. Vielmehr hat sie 
die herkömmliche soziologische Familienwissenschaft vor allem deshalb 
weitgehend abgelöst, weil sie nicht nur die Fülle der Familienformen des 
Menschen zurückgewinnt und diesen Formen ihren gebührenden Eigenwert 
zukommen lässt, sondern auch die jeweiligen Rollen innerhalb der Familie 
als komplex konstruiert und deshalb auch als veränderlich ausweist und zu­
gleich zeigt, dass familiäre Praktiken (von der Steuerung der Kinderzahl bis 
zum Erziehungsprofil) keineswegs nur biologisch arterhaltend oder ökono­
misch-sozial bedingt, sondern auch das Ergebnis genuin kultureller Deter­
minanten und Kriterien sind. Darüber hinaus ist sie m it erstaunlichen Ergeb­
nissen dabei, familiäre Muster und Semantiken als Konstruktions- und 
Orientierungselemente selbst modernster Gesellschaften und Gemeinschaf­
ten nachzuweisen. An dieser Stelle ergeben sich damit Indizien für die An­
nahme, dass europäisch-emanzipatorische Deutungen w ie diejenige einer 
europäisch-westlichen oder gar universalhistorischen Entwicklung hin zu In­
dividualität und zu pluralistischen Gesellschaften sich selbst bestimmender, 
freier Individuen eher Ideologien sind (25; 42; 51; 62; 90).

Ähnliche Erkenntnisse vermittelt die kulturhistorische Generationenfor­
schung. Eine Alterskohorte wird nicht einfach durch ein Geburtsjahr oder 
einen Geburtszeitraum gestiftet und durch gemeinsame historisch-gesell­
schaftliche Prägungen erzeugt, sondern die Vermittlung derartiger Prägun­
gen an keineswegs unbedingt gleichaltrige Gruppen ist ein hoch komplexer 
und vielfach durchaus selektiver Prozess, in dem parallel zum allgemeinen 
historischen Wandel unterschiedliche generationsproduzierende Erfahrun­
gen zum Tragen kommen können. Eine wichtige Teildebatte befasst sich bei­
spielsweise m it der Frage, ob Massenmedien Generationen hervorzubringen 
vermögen. Das Problem, inwieweit Generation wie die Altersstufen Jugend, 
Erwachsensein und Alter ein soziokulturelles, nicht von der biologischen 
Entwicklung bestimmtes Konstrukt ist, bringt ganz grundsätzliche Herausfor­
derungen mit sich (79; 87; 100).

Zu den nach wie vor meist diskutierten Bezugsgrößen von Identität und 
Alterität beziehungsweise der Inklusions- und Exklusionsprozesse, die zu

16

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



4. Themenfelder der Kulturgeschichte

Gruppenbildungen führen, zählen Rasse, Klasse und Nation. Das einschlä­
gige Schlüsselwerk von Etienne Balibar und Immanuel Wallerstein (3), das 
zu einer Vielzahl einschlägiger kulturhistorischer Studien beitrug, arbeitete 
zunächst den Tatbestand heraus, dass Identitäten lediglich ambivalent, kei­
neswegs aber, wie von den jeweiligen Anhängern dieser Konstruktionen be­
hauptet, eindeutig und fest sind. Darüber hinaus machte es deutlich, dass 
keines dieser Kollektive aus wie immer gearteten, vorgegebenen objektiven, 
zum Beispiel biologischen Sachverhalten ableitbar ist, sondern dass sie ei­
gentlich Erfindungen sind, die aus bestimmbaren symbolischen und kultu­
rellen Praktiken hervorgehen. So ergibt sich beispielsweise aus dem Befund 
ähnlicher oder gleicher Hautfarbe, der im Übrigen bereits aus komplexen 
Prozessen der Wahrnehmungen und Bedeutungszuschreibungen resultiert, 
wie Walter Demel am Beispiel der Chinesen klar gemacht hat (18), keines­
wegs eine natürliche' Zuneigung oder Anlage zum sozialen Zusammen­
schluss, dem die Individuen letztlich kaum widerstehen könnten, sondern 
derartige Bedürfnisse und Zusammengehörigkeitsgefühle sind Ergebnis kon­
kreter, benennbarer historischer Umstände -  zum Beispiel von starkem Au­
ßendruck -  und des Verhaltens bestimmter Eliten (17; 48). Auch der essen- 
tialistisch-ontologische Nationsbegriff erscheint vor diesem Hintergrund un­
haltbar und muss durch Varianten der Nation als vorgestellter Gemeinschaft 
(imagined community) ersetzt werden (2).

Eine etwas andere Problemlage ergibt sich im Hinblick auf die Erfor­
schung der sozialen Klassen beziehungsweise der,Klassengesellschaft' unter 
kulturhistorischen Gesichtspunkten. Hier wird kritisch die Prämisse hinter­
fragt, dass aus gleichen oder ähnlichen ökonomisch-sozialen Verhältnissen 
notwendig gleiche Interessen- und Bewusstseinslagen erwüchsen, aus deren 
Explikation sich wiederum gleiche politische Bestrebungen ableiten ließen. 
Nach Pierre Bourdieu kann demgegenüber höchstens von Komplexen spezi­
fischer Auffassungs- und Praxisdispositionen (Habitus) ausgegangen werden, 
die sich zudem noch dadurch verkomplizieren, dass unterschiedliche Kapi­
talsorten (Klassenkonstitutionsmerkmale) unterschieden werden müssen (7; 
8). Die jüngsten Studien hierzu zeigen, dass die Bandbreite individueller 
und kollektiver Reaktion und Verarbeitung gegebener sozioökonomischer 
Umstände erheblich vielfältiger ist und damit auch das Konstrukt,Klasse' als 
objektive Größe nicht länger haltbar erscheint (24).

Eine weitere gesellschaftsintern ansetzende Differenzierung zwischen 
kulturellen Kollektivgrößen, nämlich diejenige zwischen Eliten und Volks­
kultur, scheint derzeit in eine Phase der Besinnung geraten zu sein. Ur­
sprünglich hatte sie ihren Ausgang im romantischen bis völkischen Ideenho­
rizont genommen und war m it entsprechenden Wertungen verbunden ge­
wesen. In der Volkskultur meinte man noch unverfälscht erhaltene, den 
dekadenten Überformungen der Elitenkultur vorzuziehende Werte und 
Praktiken vorfinden zu können. Im Einzugsgebiet des Marxismus und Sozia­
lismus wurde diese Wertvorstellung vielfach auf die Kultur der Arbeiter­
klasse übertragen. Aber naturgemäß gab es auch Plädoyers zugunsten der 
Elitenkultur, von der aus und mittels deren Durchsetzung ein Staat oder eine 
Nation erzeugt werden könne beziehungsweise müsse. In der neueren, 
schon in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts einsetzenden Forschung

Eliten- und
Volkskultur

17

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

Gedächtnis und 
Erinnerung

wurde hingegen herausgearbeitet, dass nicht nur die Vorstellung eines kul­
turellen Austauschs lediglich von oben nach unten oder von unten nach 
oben unhaltbar ist, sondern auch die Unterscheidung von Eliten- und Volks­
kultur als solche auf äußerst wackligen Füßen steht (12, S. 43-47). Zumin­
dest die Auffassung, dass eine klare Trennungslinie zwischen derartigen 
Kulturformationen gezogen werden könne, müsse -  so Peter Burke -  zu­
gunsten einer Betrachtung ersetzt werden, die von zwei Polen ausgeht, aber 
gerade auch die Beziehungs- und Übergangszonen in den Blick nehme. 
Andere Kulturhistoriker plädieren sogar dafür, diese Unterscheidung voll­
ständig aufzugeben, was indessen dazu führen würde, dass auch die jewei­
ligen Wechselwirkungen nicht mehr klar zu fassen wären. Wieder andere 
Lösungen zielen dahin, verschiedene Schichtungen oder Komplexe von 
Hoch- oder ma/nstream-Kulturen von Subkulturen zu unterscheiden, wo­
durch zumindest den Gegebenheiten der modernen (und postmodernen) 
Massengesellschaften Rechnung getragen wird (31; 56; 89). In jedem Fall 
konnte mittlerweile nachgewiesen werden, dass die Zuweisung von Vor­
oder Irrationalität etwa in Gestalt von Aberglauben an die Volkskultur, der 
eine aufgeklärte rationale und insofern moderne Elitenkultur gegenüber­
stehe, kaum haltbar ist (36).

Demgegenüber noch in voller Entfaltung begriffen ist der neue kulturhis­
torische Ansatz des kollektiven Gedächtnisses beziehungsweise der Erinne­
rung. Letztlich handelt es sich dabei um ein Alternativkonzept zu demjeni­
gen der traditionellen Geschichte im doppelten Sinne. Gemeint ist die Ge­
samtheit der Formen und Inhalte der Erinnerung, welche Gesellschaften in 
einem Prozess vor allem medialer Traditionsstiftung erarbeiten, um mit die­
sem Wissensbestand bestimmte kollektive und individuelle Bedürfnisse be­
friedigen zu können. Wissenschaftliche Geschichtsbefassung stellt hierin 
nur eine Form der Gedächtnisstiftung dar und kann in dieser oder jener 
Weise sogar bestimmten Bedürfnissen entgegenstehen, nämlich etwa dem 
nach der Bewahrung bestimmter historischer Vorstellungen zwecks Bewälti­
gung aktueller Herausforderungen oder demjenigen nach dem Vergessen 
bestimmter, als hinderlich empfundener Tatbestände. Gefragt wird in diesem 
Rahmen nach den Voraussetzungen, Erscheinungsformen, Funktionsweisen 
und Wirkungen gesamtgesellschaftlicher und gruppenspezifischer Gedächt­
nisse, welche Texte oder Objekte welchen Stellenwert in diesem Zusam­
menhang einnehmen, welche Rolle z. B. den modernen Massenmedien zu­
kommt, wie Belletristik und Historiografie wechselweise und zusammen­
genommen wirken, wie die Speicherung, die Zirkulation und der Abruf 
historischen Wissens in den verschiedenen Kontexten zustande kommen, 
aber auch, auf welchen biologischen (neuronalen) Voraussetzungen histo­
rische Gedächtnisbildung beruht, und so weiter. Das neueste Handbuch 
dazu von Astrid Erll diskutiert des Weiteren den Stellenwert von Rhetorik 
und Narration und weist auf die vielfältigen Formen konkurrierender Erinne­
rung hin, woraus sich wiederum eine möglicherweise eher begrenzte Befä­
higung des historischen Gedächtnisses zur historischen kollektiven Identi­
tätsstiftung im oben diskutierten Sinne ergibt (27). Nichtsdestoweniger ist 
hier ein höchst blühendes Teilgebiet der Kulturgeschichte entstanden. Neue­
ste Studien untersuchen die Medien des kollektiven Gedächtnisses und rü-

18

pabsteve



4. Themenfelder der Kulturgeschichte

cken auf die Weise an das kommunikations- und mediengeschichtliche Teil­
gebiet heran (26; 101; 103). Ein Seitenzweig befasst sich mit dem Familien­
gedächtnis, m it entsprechender Bedeutung für die kulturhistorische Fami­
lienforschung (102). Besonders faszinierend erscheint ferner die Analyse 
alltäglicher historischer Gedächtnisbildung zum Beispiel im jeweiligen 
Wohnstadtteil (80) einerseits und die nationale ' historische Gedächtnisbil­
dung in prekären Gesellschaften wie zum Beispiel der israelischen (105) an­
dererseits.

In Folge der verbreiteten Ablehnung struktureller, das heißt nicht akteurs­
bezogener, sowie makro-, also nicht mikroperspektivierter kulturhistorischer 
Geschichtsbetrachtung ist derzeit das in den Anfängen der Kulturgeschichte 
stark gepflegte Teilgebiet der Erforschung des Zivilisationsprozesses bezie­
hungsweise des kulturellen Fortschritts', also letztlich der Universalge­
schichte, etwas ins Abseits geraten. Aber methodische und theoretische Vor­
behalte waren noch nie in der Lage, ein nachhaltiges historisches Er­
kenntnisbedürfnis stillzulegen. Und vor allem der Tatbestand, dass die 
ökologische Problematik die Existenzfrage der Menschheit in völlig neuarti­
ger Weise und härtester Konsequenz stellt, kann auch die Kulturgeschichte 
keineswegs unberührt lassen. Vielmehr ist gerade sie aufgerufen, sich an der 
Herausarbeitung der Historizität und deshalb auch Veränderbarkeit der in­
dustriellen Kultur, am Erweis historisch möglicher Alternativen sowie an der 
Sicherung multipler kultureller Lösungen zu beteiligen. Mehr noch, durch 
ihre Fähigkeit, menschliches Verhalten auf eine Vielzahl von Bedingungen 
zurückzuführen und zugleich nachzuweisen, dass es offen ist, also keinerlei 
durchgehender Erzwingungslogik folgt (siehe unten Kapitel I. 5.), fällt ihr ge­
radezu eine Schlüsselrolle zu. Die Herausforderung der pessimistischen, eu­
rozentristischen, kulturphilosophischen oder in der Selbstbezeichnung kul­
turmorphologischen Weltgeschichtsdarstellung Oswald Spenglers (Der Un­
tergang des Abendlandes, 1918/22) (94) ist noch keineswegs abgearbeitet 
(32). In seinen Spuren wandelt heute Samuel Huntington, einer der umstrit­
tensten Autoren, von dessen Hauptwerk gleichwohl starke kulturhistorische 
Impulse ausgehen (49). Einen anderen, zumindest partiell kulturhistorischen 
Ansatz verfolgt eine jüngere Geschichte der europäischen Expansion, die 
faktisch eine Weltgeschichte ist, nämlich diejenige von Wolfgang Reinhard 
(74). Sie beobachtet insbesondere die Prozesse des Austauschs, die zw i­
schen der alten Welt und den von dieser alten für sich entdeckten neuen 
Welten stattfanden. Obwohl es auch an materialistisch-evolutionistischen 
Weltentwicklungsmodellen nicht fehlt, tritt zunehmend die kulturelle Pers­
pektive, die selbstverständlich auch Regression und überhaupt Alternativität 
und Pluralität zulässt, in den Vordergrund (vgl. beispielsweise 61; 70). Als 
Paradigma für diese Probleme einer kulturhistorischen Weltgeschichte darf 
die Auseinandersetzung um die ,Theorie' des Zivilisationsprozesses im 
engeren Sinne, also um die Annahme eines Humanitäts- beziehungsweise 
Zivilisierungsprozesses im frühneuzeitlichen Europa, zwischen Norbert 
Elias und Hans-Peter Duerr, gelten (44).

Eine welthistorische Langzeitperspektive ist mit dem kulturhistorischen 
Teilgebiet der Erforschung des europäischen Kulturimperialismus und der 
,Produktion' der Dritten Welt nur noch in abgeschwächter Weise verbun-

Zivilisations­
prozess und Uni­
versalgeschichte

Kultur­
imperialismus 
und Dritte W elt

19

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

Amerikanisierung

den. Vielmehr stehen die vorwiegend, aber nicht ausschließlich den colo­
nial und post-colonial studies und den Beiträgen kritischer Dritte-Welt-Au- 
toren entnommenen ungleichen beziehungsweise imperialistischen Ein­
flüsse und Austauschprozesse nebst deren unmittelbaren Auswirkungen im 
Vordergrund. Obwohl längst klar sein sollte, dass der Aufstieg des Westens 
beziehungsweise Europas keineswegs geradlinig aus dem Abstieg bezie­
hungsweise der Ausbeutung der Dritten Welt und deren Abhängigkeit abge­
leitet werden kann (75; vgl. auch 16), ist unbestreitbar, dass der europäisch­
westliche Zugriff auf Außereuropa mit wesentlichen kulturellen Veränderun­
gen verbunden war, die in der Summe zumindest als Beendigung des je ei­
genen Entwicklungswegs und daher, vor aller inhaltlichen Qualifizierung, 
als negativ gewertet werden müssen oder können. Um welche Veränderun­
gen es sich hierbei handelt, wie sie zustande kamen, in welcher Weise mit 
ihnen Beschädigungen von Mentalitäten, Identitäten und Handlungsorien­
tierungen einhergingen, die letztlich auf eine psychische Deformation mit 
der Konsequenz dauerhafter Entfremdung hinauslaufen, wodurch neues, En­
gagement erlaubendes Selbstbewusstsein unmöglich wird, oder ob und ge­
gebenenfalls wann eigene, von der kolonialen Anfangsbestimmung bereits 
unabhängige und damit in die eigene Verantwortung fallende Entwicklun­
gen und Tendenzen Platz griffen, die trotzdem zu ähnlicher Deformation 
beitrugen -  diese analytisch und methodisch sehr schwer zu fassenden, 
gleichwohl kulturhistorisch höchst relevanten Fragen bestimmen dieses weit 
gefächerte Themengebiet, dessen Schwerpunkt angesichts des Bruchs in der 
kolonialen Vergangenheit Deutschlands allerdings im außerdeutschen Be­
reich liegt (1; 41; 92).

Keineswegs außerhalb dieses sowie des zivilisations- und universalhistori­
schen Teilgebiets liegt schließlich das Teilgebiet der Erforschung der Ameri­
kanisierung. Unter diesem Begriff wird die kulturelle Beeinflussung und ge­
gebenenfalls Durchdringung sowie Neuausrichtung nicht-US-amerikani- 
scher Kulturen durch die Groß-, dann Supermacht USA verstanden, die 
bereits um 1900, mit dem Aufstieg der USA zur Weltmacht, einsetzten. Zu­
nächst von national konservativen und marxistisch-kommunistischen US-kri- 
tischen oder sogar antiamerikanischen Impulsen getragen, hat sich die Ame­
rikanisierungsforschung seit den 1970er Jahren erheblich differenziert und 
ist zumindest in Teilen weniger ideologisch, sondern stärker empirisch-kri­
tisch geworden. Untersucht werden mittlerweile nicht nur die Träger, For­
men und Wirkungen US-amerikanischer Jugend- und Massenkultur (96; 57), 
sondern auch die Amerikanisierung der Medien (104) und der Wirtschaft 
(34). Dazu zu rechnen wären Formen der Produktion (etwa die Einführung 
von Rationalisierungstechniken wie dem Taylorismus und Fordismus), Prak­
tiken des Marketing, die Organisation des Rechnungswesens und der Börse. 
Weiterhin untersucht wird der Transfer kultureller Güter im älteren Sinne, 
also von Musik, Literatur, Ideen von Demokratie, Individualität, Freiheit, 
und so weiter (23). Besonders in den mittel- und südamerikanischen Staaten, 
die von entsprechenden Vorgängen unmittelbar betroffen sind, ist diese For­
schung, vielfach unter sehr kritischen Vorzeichen, stark entwickelt (vgl. z.B. 
15). Aber auch für Israel sind entsprechende Studien durchgeführt worden 
(91), während die in gewisser Weise spürbare Zurückhaltung in Deutsch-

20

pabsteve

pabsteve



5. Die (Wieder-)Entdeckung des homo culturalis

land wahrscheinlich nicht nur aus dem besonderen Verhältnis zu den USA, 
sondern auch in der Parallelität bestimmter kultureller Vorgänge begründet 
ist (50). Im Hintergrund steht die Annahme, dass Amerikanisierung zu einem 
erheblichen Teil mit Modernisierung identisch sei, das heißt weniger aus 
US-amerikanischer Beeinflussung als aus der Logik industriegesellschaftli­
cher Entwicklung entstehe.

5. Die (Wieder-)Entdeckung des homo culturalis 
als Errungenschaft der Kulturgeschichte

Auf die Frage nach den Leistungen der Kulturgeschichte, die zum Abschluss 
dieser Einleitung zu stellen angemessen erscheint, erhält man üblicherweise 
unterschiedliche Antworten. Für Peter Burke ist ihr bleibendes Verdienst, ge­
genüber der „Buchstabengläubigkeit" der „positivistischen Historiker" die 
eigenständige Bedeutung und Wichtigkeit von Symbolen und Symbolik he­
rausgearbeitet zu haben (12, S. 184). Andere Beobachter werden die von 
Lutz Raphael genannten Merkmale der Neuen Kulturgeschichte, insbeson­
dere deren kritischen Umgang mit den rationalistischen Ansprüchen und Le­
gitimitätskonzeptionen der Moderne, als Errungenschaften hervorheben (73, 
S. 228-246). Schließlich könnte überhaupt die Vermehrung der Betrach­
tungsweisen, Quellennutzungen, Methoden und Erkenntnisse als Verdienst 
gewertet werden, weil Pluralität in den Paradigmen für jede Wissenschaft 
besonders schnelle und tief greifende Innovationsfähigkeit zu garantieren 
scheint.

Aus einer weiteren, bisher noch weniger beachteten Perspektive liegt der 
Verdienst der Kulturgeschichte indessen auf einer grundsätzlicheren Ebene, 
nämlich derjenigen der oben bereits vorgestellten Anthropologie. Haupt­
sächlich dieser Ansatz hat, so könnte man argumentieren, zur Wiedergewin­
nung und Sicherung desjenigen vollständigen Menschenbildes beigetragen, 
das im gegenwärtigen Ansturm des ökonomistisch-neoliberalen Denkens ei­
nerseits und des Biologismus andererseits, die beide als reduktionistisch ein­
zuschätzen sind, bereits verloren zu gehen drohte.

Die Konzeption des homo oeconomicus wurde im Laufe des 20. Jahrhun­
derts vor allem von US-amerikanischen Wirtschaftstheoretikern entwickelt; 
die derzeit verbreitete Variante beruht wesentlich auf den Vorstellungen des 
Wirtschaftsnobelpreisträgers von 1992 Gary S. Becker. „Alles menschliche 
Verhalten kann" nach dieser Auffassung „so betrachtet werden, als habe 
man es mit Akteuren zu tun, die ihren Nutzen, bezogen auf ein stabiles Prä­
ferenzsystem, maximieren und sich in verschiedenen Märkten eine optimale 
Ausstattung an Informationen und anderen Faktoren verschaffen" (4, S. 15). 
Oder anders ausgedrückt: Der homo oeconomicus ist derjenige Mensch, 
der sein Verhalten allein am Ziel der Maximierung seines persönlichen, pri­
mär materiellen Nutzens ausrichtet und auf der Basis rationaler Zweck-Mit­
tel-Überlegungen (rational choice) gestaltet, wodurch er mittels entspre­
chender äußere Anreize in seinem Verhalten gesteuert werden kann. Ob-

Leistungen der
Kulturgeschichte

Homo culturalis 
als wichtigste 
Errungenschaft

21

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Einleitung

wohl es an einschränkenden Äußerungen nicht fehlt, die insbesondere ei­
nerseits auf den Vereinfachungs- beziehungsweise Modellcharakter und die 
Notwendigkeit bestimmter Ergänzungen dieser Anthropologie, andererseits 
auf die Herausbildung des Typs homo oeconomicus erst nach langer Zeit 
und unter bestimmten Umständen in der westlichen Moderne verweisen, 
hat sich diese Vorstellung mittlerweile in breitem Maße durchgesetzt. Zahl­
reiche Anschlussstudien bemühen sich seither nachzuweisen, dass selbst 
Liebe und Ehe, Recht und Kriminalität, Religion und Moral, Krieg und Frie­
den, Egoismus und Altruismus mit diesem Ansatz erklärt werden könnten, 
obwohl sich zumindest die Moral bisher noch nicht als vollständig national' 
auffassbar und begründbar erwiesen hat. Nicht zuletzt wurde das Modell 
auch auf den Bereich der Bildung und Wissenschaft übertragen, unter ande­
rem mit der Folge, dass bisher angenommene und historisch nachweisbare 
intrinsische Motivationen für wissenschaftliche Spitzenleistungen, von der 
puren Leidenschaft für neue Erkenntnis bis zum Dienst am Menschheitsfort­
schritt, als unerheblich betrachtet und zunehmend durch extrinsische, also 
auf äußere Anreize abstellende, materielle Belohnung ersetzt werden.

Die gegenwärtig an unterschiedlichen Stellen vorgenommene Fortent­
wicklung dieses Ansatzes durch Zulassung von nicht materiellen bezie­
hungsweise nicht egozentrischen Präferenzen', zum Beispiel im Sinne des 
Modells des homo oeconomicus reciprocans (Einbezug der Reaktionen der 
gesellschaftlichen Umgebung in das Verhalten), ändert an der rationalisti­
schen Grundausrichtung dieser Anthropologie zumindest vorerst noch we­
nig. Dass die dennoch wachsende Erkenntnis nur eingeschränkt rationalen, 
sondern zumindest gleichgewichtig auch emotionalen Verhaltens der Men­
schen als eine Art Revolution oder gar ,Kopernikanische Wende' gefeiert 
wird und sogar nobelpreisträchtig erscheint, unterstreicht aus der Außen­
wahrnehmung vielmehr eher noch das Elend einer derartig reduktionisti- 
schen, selbstreferentiellen Anthropologie, die sich zudem zu Unrecht auf 
Adam Smith als den Begründer des modernen ökonomischen Denkens zu­
rückführt (58). Auch ihre Grundlage, eine „Ökonomie, die mit quasi-natur­
wissenschaftlichem Exaktheitsanspruch auftritt, Irrationalität, Spontaneität, 
Kontingenz weitgehend außer Betracht lässt", bleibt „als Wissenschaft vom 
wirklichen Menschen disqualifiziert" (77, S. 451).

Von nochmals anderer Qualität ist die aktuell mächtig aufstrebende bio­
logische Anthropologie. Sie unterstellt, dass bereits das menschliche Erken­
nen und Denken, aber auch Ethik und Moral, kurz das gesamte Spektrum 
menschlicher Lebensorientierung und -äußerung biologisch determiniert, 
auf die biologischen Prinzipien der Lebenserhaltung und Lebensförderung 
ausgerichtet und unter diesen Gesichtspunkten nicht nur zu verstehen, son­
dern gegebenenfalls auch zu optimieren seien. Welche Sprengkraft in diesen 
ohne großen Aufwand als eng mit Rassismus und Sozialdarwinismus ver­
wandt ausweisbaren Annahmen steckt, macht die derzeit aktuelle Debatte 
um neuronale Determiniertheit oder Freiheit des menschlichen Willens 
deutlich (5, S. 111-124; 39).

Biologische Nach den Neuro- und Psychobiologen Wolfgang Prinz, Gerhard Roth und 
Anthropologie W olf Singer gibt es keinen freien Willen, weil alle Entscheidungen gehirn­

biologisch beziehungsweise neuronal determiniert seien. „Das Gefühl, dass

22



5. Die (Wieder-)Entdeckung des homo culturalis

unser W ille  oder w ir selbst unsere Handlungen entscheidend steuern -  die­
ses Gefühl ist in ihren Augen eine Illusion." Vielmehr habe „die Hirnfor­
schung zweifelsfrei erwiesen, dass unser Gehirn schon vor jeder bewussten 
Entscheidung zu einer Handlung anfängt, diese Handlung zu initiieren". 
Eine Freiheit der Entscheidung zu einem bestimmten Handeln oder Verhal­
ten, also eine Wahl zwischen Handlungs- oder Verhaltensalternativen, be­
stehe also in W irklichkeit nicht (5, S. 111). Durch die biologische Festlegung 
schrumpfen die Prozesse der Wahrnehmung der Entscheidungs- bezie­
hungsweise besser Handlungssituation, der Abwägung von Alternativen, der 
Reflexion von Handlungsfolgen zu vernachlässigbaren Größen. Das heißt, 
dass die je spezifischen Umstände und Bedingungen von Entscheidungen 
und Handlungen mehr oder weniger unerheblich werden, beziehungs­
weise, aus der Perspektive eines entschiedenen sozialen Biologismus, sogar 
weniger erheblich werden sollen, weil als entscheidend das an den Prinzi­
pien der Lebensförderung und Lebenserhaltung ausgerichtete, quasi instink­
tive Reagieren anzusehen sei. Kulturelle Gestaltungen der Wahrnehmung, 
Entscheidungsfindung und Handlungsgestaltung müssen aus dieser Perspek­
tive deshalb grundsätzlich eher als dysfunktionale Überwucherungen einge­
schätzt werden, die allerdings dank der biologischen Determiniertheit des 
Erkennens, Denkens und Verhaltens ohnehin letztlich unwichtig sind.

Obwohl m ittlerweile herausgearbeitet worden ist, dass von der Existenz 
auch neuronaler Prozesse ausgegangen werden muss, die auf „Bedeutung" 
reagieren und „Prozesse des Überlegens sind, die für Gründe und Argu­
mente empfänglich sind", hält offenkundig eine Mehrheit gegenwärtiger 
Theoretiker an diesen biologistischen Maximen fest (5, S. 111). Hinsichtlich 
des weiteren Problems, wie zum Beispiel menschlicher Altruismus biolo­
gisch erklärt werden kann, hat sich mittlerweile das Erklärungsmodell 
durchgesetzt, dass als Träger des Lebensbedürfnisses nicht mehr allein oder 
bevorzugt das menschliche Individuum anzusprechen ist, sondern dessen 
Ziel maßgeblich darin besteht, den Genpool, dem er angehört, in seiner 
Existenz und Reproduktion zu fördern. Die Förderung der eigenen Gene 
kann und muss auch durch die Förderung der Verwandtschaft und mögli­
cherweise selbst durch Kooperation m it Nichtverwandten erfolgen; aus die­
sem Sachverhalt erklärt sich die empirisch nachweisbare Selbstlosigkeit ge­
genüber Verwandten und dem Nachwuchs, dessen Erklärung jedoch schon 
hier ohne im weitesten Sinne kulturelle Annahmen nicht auskommt (33).

Gegenüber diesen reduktionistischen Ansätzen auf der zugleich emotio­
nalen oder affektiven bis irrationalen', spontanen und rationalen Natur des 
Menschen zu beharren beziehungsweise diese in ihrer ganzen Bandbreite 
wieder erschlossen und bewusst gemacht, damit die Fülle der Gefühle, Auf­
fassungen, Vorstellungen, Praktiken und Formen menschlicher Lebensge­
staltung neu vor Augen geführt und legitimiert zu haben, in dieser Hinsicht 
eine ständige Herausforderung, einen Stachel im Fleisch neuerlicher funk­
tionalistischer und rationalistischer Verirrungen der Zeit zu bilden -  das er­
scheint mithin zwar nicht ausschließlich, aber doch wesentlich der Kultur­
geschichte als Verdienst zurechenbar.

Willensfreiheit 
und biologische 
Determiniertheit

23

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



II. Forschungskontroversen
von Silvia Serena Tschopp

1. Überblick

Kulturwissenschaft 
und 

Kulturgeschichte

Angesichts der Ubiquität des Begriffs,Kultur', dessen Faszination sich mittler­
weile offenbar kaum ein Bereich menschlicher Erfahrung zu entziehen ver­
mag, und angesichts der Tatsache, dass auch die davon abgeleiteten Termini 
Kulturwissenschaft' beziehungsweise Kulturgeschichte' in unterschiedlich­
sten Kontexten Anwendung finden und entsprechend Verschiedenartiges be­
zeichnen können, ist es keine leichte Aufgabe, das unter dem Begriff Ku ltur­
geschichte' subsumierbare Forschungsfeld einzugrenzen und zu strukturie­
ren. Es scheint uns deshalb notwendig, vorab eine begriffliche Klärung 
vorzunehmen und die gewählte Vorgehensweise kurz zu begründen.

Zuallererst g ilt es zu betonen, dass der vorliegende Band sein Augenmerk 
nicht auf die Kulturwissenschaft richtet, verstanden als Gesamtheit jener zu­
nehmend zahlreichen Fächer, die sich a ls ,kulturwissenschaftlich' definieren 
(110), sondern auf die Kulturgeschichte und damit auf eine sich spezifischen 
disziplinären Zusammenhängen verdankende Diskursformation innerhalb 
der Geistes- beziehungsweise Kulturwissenschaften. Im Zentrum des Inte­
resses stehen Problemstellungen und die daraus hervorgegangenen Kontro­
versen, die primär die Geschichtswissenschaft beschäftigt haben und immer 
noch beschäftigen; ,kulturwissenschaftlich' ist unser Unterfangen allenfalls 
in dem Sinne, dass es ins Zentrum rückt, was in der Forschung etwa auch 
mit dem Begriff,historische Kulturwissenschaft' bezeichnet w ird. Die hier 
vorgenommene terminologische Präzisierung ist insofern von Bedeutung, 
als Kulturwissenschaft' potentiell für all jene äußerst heterogenen und über­
dies kaum mehr überschaubaren Fachdiskussionen steht, deren Echo biswei­
len durchaus auch in fachfremden Zusammenhängen vernehmbar ist, die je­
doch nur aus einer genauen Kenntnis der jeweiligen disziplinären Konstella­
tionen und Traditionen verständlich werden. Es war demnach nicht nur die 
durch die Reihenherausgeber geforderte Fokussierung auf geschichtswissen­
schaftliche Kontroversen, sondern auch die Einsicht in den tendenziell fach­
gebundenen Charakter wissenschaftlicher Auseinandersetzung, der uns be­
wogen hat, uns auf jene Diskussionen zu beschränken, die innerhalb der 
Geschichtswissenschaft geführt wurden und werden. Dies heißt nun aber 
keinesfalls, dass jene Anregungen aus der Philosophie, Soziologie, Ethnolo­
gie oder Philologie -  um nur einige Disziplinen zu nennen - ,  denen die 
Kulturgeschichte Entscheidendes verdankt, völlig ausgeblendet würden. Po­
sitionen, die außerhalb der Geschichtswissenschaft entwickelt wurden, fan­
den allerdings nur insoweit Eingang in unsere Darstellung, als sie für die Dis­
kussion innerhalb der (kultur)historischen Forschung Relevanz erlangt ha­
ben. Dabei wurden vor allem theoretische und methodische Denkanstöße 
aus den oben genannten Wissenschaften berücksichtigt, von untergeordne­
ter Bedeutung waren demgegenüber thematisch ausgerichtete Studien.

24



1. Überblick

Eine weitere Eingrenzung betrifft weniger die Interdisziplinarität als viel­
mehr die Internationalität des zu behandelnden Gegenstands. Kulturge­
schichte' ist keine deutsche Erfindung, sie ist im Gegenteil eine Forschungs­
perspektive, deren Reiz und deren Schwierigkeit nicht zuletzt darin besteht, 
dass sie in besonderem Maße das Ergebnis nationale Grenzen überschrei­
tender Reflexion darstellt. Dennoch rekonstruiert der zentrale Teil zu den 
sich mit dem Phänomen Kulturgeschichte' verbindenden Debatten schwer­
punktmäßig die Auseinandersetzung im deutschsprachigen Raum und geht 
nicht näher auf die im Kontext der außerdeutschen Kulturgeschichte ausge­
tragenen Kontroversen ein, wie sie etwa von Philippe Poirrier für Frankreich 
aufgearbeitet wurden (108). Angesichts der Bedeutung, die beispielsweise 
die französische Mentalitätengeschichte oder die anglo-amerikanischen 
Cultural Studies für die Kulturgeschichte gewonnen haben, ist es unabding­
bar, wichtigen Positionen, die außerhalb Deutschlands entstanden sind, 
breiten Raum zu gewähren; zentral geht es jedoch nicht um kulturhistori­
sche Selbstvergewisserungsbemühungen in verschiedenen europäischen 
Ländern oder in den USA, sondern um die kontroversen Auseinandersetzun­
gen innerhalb des deutschen Forschungsdiskurses, der seine Erkenntnisse 
oftmals diesen internationalen Bemühungen verdankt. Dass diese Auseinan­
dersetzung gerade im deutschsprachigen Raum mit besonderer Vehemenz 
erfolgte, dass die deutschen Historiker sich auch und vor allem mit Blick auf 
die Kulturgeschichte als „zankende Zunft" (106) erwiesen haben, sei hier 
nur am Rande bemerkt.

In Zusammenhang mit der Rezeption kulturhistorischer Ansätze innerhalb 
der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft ist darauf hinzuweisen, dass 
derjenige, der den Begriff .Geschichtswissenschaft' im Munde führt, nicht 
vergessen sollte, dass die deutsche Geschichtswissenschaft sich in histo­
rische Teilfächer aufgliedert. Dies ist im hier interessierenden Zusammen­
hang insofern bedeutsam, als die Auseinandersetzung mit dem kulturhistori­
schen Paradigma in der Alten, der Mittelalterlichen, der Frühneuzeitlichen 
und der Neuesten Geschichte oder auch der Landesgeschichte unterschied­
liche Rhythmen und Formen annahm. So kann etwa die Frühneuzeithistorie 
eine Vorreiterrolle beanspruchen, während die sich mit dem 19. und 20. 
Jahrhundert befassenden Geschichtsforscher die der Kulturgeschichte zu 
verdankenden methodischen Anregungen zunächst eher zögerlich aufge­
griffen haben. Die Mediävistik hat wichtige Impulse für einen methodisch 
bewussten Umgang mit historischen Bildquellen vermittelt, die Alte Ge­
schichte wiederum verfügt über besondere Kompetenz in der Bearbeitung 
und Deutung von Sachüberlieferung, der innerhalb der kulturgeschichtli­
chen Forschung bereits im 19. Jahrhundert Bedeutung zukam. Grundsätzlich 
gilt jedoch, dass Kulturgeschichte sich seit jeher als Forschungsansatz defi­
niert, der epochenübergreifend funktioniert und sowohl in universal-, natio­
nal- als auch regionalhistorischen Zusammenhängen Anwendung finden 
kann. W ir haben uns deshalb m it Blick auf die Konzeption des Bandes be­
müht, die sich in den historischen Teilfächern ausbildenden für unsere Be­
lange relevanten Positionen zu berücksichtigen, dennoch ist nicht auszu­
schließen, dass unsere Verankerung in der neuzeitlichen europäischen Ge­
schichte stellenweise erkennbar bleibt.

Schwerpunkt: 
Die deutsche 
Diskussion

Epochenüber­
greifende 
Kulturgeschichte

25

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Schwerpunkt: 
Methodenfragen

Aktuelle
Bestandsaufnahme

Der Gegenstand der vorliegenden Publikation lässt es sinnvoll erschei­
nen, den Fokus in erster Linie auf jene Forschungsbeiträge zu richten, die 
den Anspruch erheben, Methodenfragen der Kulturgeschichte einer syste­
matischen Reflexion zu unterziehen. Kulturgeschichte konkretisiert sich 
nicht nur im Modus eines theoretisch und methodisch ausgerichteten Dis­
kurses, sondern auch und ganz wesentlich in zahlreichen Fallstudien. Me­
thodendiskussion und Forschungspraxis lassen sich, dies ist uns durchaus 
bewusst, nicht trennscharf voneinander abgrenzen; wichtige Überlegungen 
wurden und werden im größeren Kontext einer thematisch orientierten Un­
tersuchung formuliert. Dessen ungeachtet konzentriert sich der nachfol­
gende Forschungsbericht -  angesichts der riesigen Zahl an in Frage kom­
menden Untersuchungen zu unterschiedlichsten Fragestellungen nicht zu­
letzt aus ökonomischen Gründen -  im Wesentlichen auf Monographien 
und, häufiger, Aufsätze, in welchen zentrale methodische Probleme kultur­
historischer Forschung diskutiert werden. Dabei, soviel soll hier vorweg­
genommen werden, dürfte sich sehr schnell zeigen, dass die Beschäftigung 
mit Kulturgeschichte direkt in grundlegende Probleme der Geschichtswis­
senschaft überhaupt hineinführt. Zu den bedeutendsten Leistungen der Kul­
turgeschichte gehört denn auch, dass sie die epistemologische Grundsatz­
reflexion beflügelt und die Historiker immer wieder dazu provoziert hat, 
ihr eigenes wissenschaftliches Tun einer (selbst)kritischen Analyse zu unter­
ziehen.

Eine letzte zu bedenkende Kautele betrifft die Tatsache, dass der Begriff 
Kulturgeschichte' kein in sich konsistentes Forschungsaxiom von dauerhaf­
ter Geltung bezeichnet, sondern ein facettenreiches und in stetigem histori­
schem Wandel begriffenes Ensemble von Fragestellungen und Lösungsansät­
zen bildet. Die problematische Unterscheidung zwischen einer,Älteren Kul­
turgeschichte' und der in Anlehnung an den von der amerikanischen 
Historikerin Lynn Hunt Ende der 1980er Jahre geprägten Begriff ,New Cul- 
tural History' (107) als ,Neue Kulturgeschichte' bezeichneten gegenwärtigen 
kulturhistorischen Forschung macht immerhin deutlich, dass Letztere auf 
eine lange Tradition zurückblicken kann, eine Tradition, die sich aus immer 
neuen und bisweilen widersprüchlichen Bemühungen um Begriff, Gegen­
stand und Methode der Kulturgeschichte konstituiert. Die Kulturgeschichte 
ist weiter im Fluss, die sich damit verbindenden Kontroversen sind keines­
falls an ihr Ende gelangt, und so können die nun folgenden Ausführungen 
nicht mehr sein als eine aktuelle Bestandsaufnahme. Dass diese Bestands­
aufnahme ungeachtet ihres Anspruchs auf Repräsentativität auch den spezi­
fischen Interessen und Vorlieben ihrer Urheberin und ihres Urhebers ge­
schuldet ist, mögen die Leser und Leserinnen verzeihen.

„Begriff", „Gegenstand" und „Methode" -  damit sind zugleich Leitfragen 
benannt, die der Rekonstruktion der um das kulturhistorische Paradigma 
kreisenden Forschungskontroversen zugrunde gelegt wurden. In einem ers­
ten Teil wird es darum gehen, den Terminus,Kultur' und die damit verbun­
denen kontroversen definitorischen Bemühungen darzulegen und in diesem 
Zusammenhang sowohl dessen historische Variabilität, als auch dessen in­
ternationale Geltung, dessen fachspezifische Ausformungen sowie die ihm 
eignende erkenntnistheoretische Problematik herauszustellen.

26

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

Im zweiten Teil stehen Gegenstandsbereich und Methoden der Kulturge­
schichte im Mittelpunkt der Erörterungen. Die nicht selten äußerst polemisch 
geführten Kontroversen um die Legitimität der Kulturgeschichte und ihr span­
nungsreiches Verhältnis zur sich seit dem 19. Jahrhundert an den deutschen 
Universitäten etablierenden Politik- und später Sozialgeschichte, das im Rah­
men eines wissenschaftsgeschichtlich ausgerichteten Abrisses vorgestellt 
werden soll, kreisen zentral um die Bestimmung dessen, was den genuinen 
Gegenstand geschichtswissenschaftlicher Forschungsbemühungen zu bilden 
habe. M it der Frage nach dem Gegenstand kulturhistorischer Analyse verbin­
den sich allerdings auch komplexe methodische Problemstellungen. Die Pri­
vilegierung strukturgeschichtlicher beziehungsweise handlungsorientierter 
Ansätze, die Forderung nach einer erklärend beziehungsweise narrativ ver­
fahrenden Historiographie und das Postulat, den Blick weniger auf realhisto­
rische Ereignisketten als vielmehr auf die Geschichte als kollektiven Sinnzu­
sammenhang zu richten, zogen und ziehen methodische Konsequenzen 
nach sich, die nachfolgend konkretisiert und diskutiert werden sollen.

Die für die Kulturgeschichte kennzeichnende Erweiterung des Gegen­
standsbereichs historischer Forschung schließlich zeitigte Folgen auch für 
den Umgang mit historischen Quellen. In einem ausführlichen dritten Teil 
werden deshalb einerseits methodische Probleme im Umgang mit histori­
scher Überlieferung (namentlich Texten, Bildern und Darstellungen perfor- 
mativer Praktiken) thematisiert und andererseits die sich mit den genannten 
Quellen verbindenden Diskussionen um den ,linguistic turn', den ,iconic 
turn' sowie den ,performative turn' rekonstruiert und kommentiert.

Absicht des vorliegenden Bandes ist es, die von der Kulturgeschichte zur 
Diskussion gestellten Fragestellungen auf möglichst prägnante Weise zu ver­
mitteln und damit einem Phänomen, dessen Umrisse nicht nur in den Augen 
der Skeptiker bisweilen ungenügend konturiert erscheinen, konkretere Ge­
stalt zu verleihen. Eine „eigene Disziplin historischer Forschung mit eigenen 
Methoden und eigenem Erkenntnisziel" (109, S. 300f.) soll damit nicht pos­
tuliert werden; w ie der eben zitierte Gerhard Ritter sind w ir vielmehr der 
Ansicht, dass Kulturgeschichte eine Perspektive darstellt, die innerhalb der 
bestehenden historischen Teilfächer fruchtbar gemacht werden kann. Sie 
stellt dem Geschichtsforscher ein Füllhorn an innovativen Fragestellungen 
sowie ein umfangreiches methodisches Instrumentarium zur Verfügung und 
konfrontiert ihn immer neu mit jener Herausforderung, die darin besteht, 
wissenschaftliche Erkenntnis beziehungsweise die Wege, die zu ihr führen, 
differenziert und kritisch zu reflektieren.

2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

Einer der es wissen muss, nämlich Raymond Williams, dessen 1958 erschie­
nene Studie Culture and Society 1780-1950 [dt. Gesellschaftstheorie als 
Begriffsgeschichte. Studien zur historischen Semantik von ,Kultur' (1972) 
(206)] zu den Gründungstexten der britischen ,Cultural Studies' zählt, hat

Komplexität des 
Kulturbegriffs

27

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

das Wort ,culture' einmal als einen der zwei oder drei komplexesten Begriffe 
in der englischen Sprache bezeichnet (207, S. 87), und auch der amerikani­
sche Historiker und Soziologe William H. Sewell spricht in seinem 1999 
veröffentlichten Aufsatz The Concept(s) ofCulture von einer „cacophony of 
Contemporary discourse about culture" (192, S. 35). In der Tat stellt der Be­
griff ,Kultur' jeden, der sich ihm in definitorischer Absicht zu nähern ver­
sucht, vor kaum zu bewältigende Probleme -  und dies aus mehreren Grün­
den: Zum einen reicht der Begriff,Kultur' etymologisch in die Antike zurück 
und hat im Lauf seiner langen Geschichte wechselnde Bedeutungen ange­
nommen. Zweitens hat er sich in unterschiedlichen Sprach- und Kulturräu­
men etabliert und dort jeweils eine je eigene Semantik entwickelt. Drittens 
kommt ihm in mehreren wissenschaftlichen Disziplinen die Funktion eines 
Schlüsselbegriffs zu und er ist demzufolge vielfältig und unter wechselnden 
fachlichen Perspektiven reflektiert worden. Viertens bezeichnet er ein Phä­
nomen, das allein schon aufgrund seines zum Totalen neigenden Anspruchs 
und seiner unbestrittenen Komplexität ohnehin nur schwer zu erfassen ist 
und außerdem den Kulturhistoriker mit der Herausforderung konfrontiert, 
aus der Warte des objektiven Betrachters zu beschreiben, wovon er selber 
Teil ist.

Wenn im Folgenden der Terminus ,Kultur' und die damit verbundenen, 
durchaus kontroversen Begriffsbestimmungen dargelegt werden, gilt es sei­
nen hier zunächst nur angedeuteten historischen Wandel, seine internatio­
nale Valenz, seine fachspezifischen Ausformungen und die ihm eignende er­
kenntnistheoretische Problematik zu berücksichtigen. In einem ersten 
Schritt sollen deshalb die historische Semantik des Begriffs,Kultur' und, da­
raus abgeleitet, dessen unterschiedliche Bedeutungsfelder rekonstruiert wer­
den, bevor in einem zweiten Schritt systematische Klärungsversuche in den 
Blick geraten. In einem dritten Schritt gilt es, ausgewählte, sich unterschied­
lichen disziplinären Traditionen verdankende Kulturtheorien zur Diskussion 
zu stellen. Der historisch-systematischen wird damit eine wissenschaftsge­
schichtliche Perspektive zur Seite gestellt, reflektieren die im Folgenden re­
ferierten kulturtheoretischen Ansätze doch zugleich auf exemplarische 
Weise für den geistes- und sozialwissenschaftlichen Forschungsdiskurs des 
20. Jahrhunderts wichtige Positionen und ,Schulen'. In einem vierten Schritt 
wird es schließlich darum gehen, grundlegende Aspekte eines zeitgemäßen 
Verständnisses von ,Kultur' zu bündeln und die Umrisse einer, zugegebener­
maßen provisorischen Definition des hier interessierenden Begriffs zu skiz­
zieren.

a) Historische Semantik des Begriffs ,Kultur'

Antike Die wortgeschichtlichen Wurzeln des in der Moderne zum Leitbegriff avan­
cierten Terminus,Kultur' reichen in die römische Antike zurück (117; 137). 
Grundlegende Bedeutung kommt dabei dem lateinischen Verb ,colere' und 
den daraus abgeleiteten Substantiven ,cultus' und ,cultura' zu. Das Wort 
,colere' bezeichnet zum einen den Vorgang des,Pflegens' beziehungsweise 
des ,Bebauens' und bedeutet zum anderen ,bewohnen' beziehungsweise

28

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

,ansässig sein'. Es ist die erste Hauptbedeutung des Verbs ,colere', auf die 
sich der moderne Begriff der Kultur bezieht. Dabei ist von Belang, dass d o ­
lore' im Sinne von ,pflegen' und ,bebauen' bereits früh eine semantische Er­
weiterung erfuhr. Das Verb beziehungsweise die aus dessen Partizip Perfekt 
abgeleiteten Begriffe ,cultus' und ,cultura' bezeichnen zwar weiterhin den 
Ackerbau und die Sorge um die Haustiere, stehen jedoch darüber hinaus 
auch für die Pflege des Menschen im Sinne physischer und geistiger Erzie­
hung, für die Pflege von Wissenschaften und Künsten, aber auch von Tugen­
den und Lastern und schließlich für die Pflege und Verehrung von Gotthei­
ten. So fordert der römische Schriftsteller Cicero in seinen Tusculanae 
disputationes [dt. Gespräche in Tusculum] eine „cultura [...] animi" (124, II 
13), das heißt die Pflege der Seele und aller ihr innewohnender Kräfte, und 
bietet damit den berühmtesten Beleg für den bereits in der Antike erfolgten 
metaphorischen Gebrauch des Begriffs,cultura'.

Es sind die hier genannten übertragenen Bedeutungen des Begriffs ,cultus' 
beziehungsweise ,cultura', die in der Neuzeit, seit dem 16. Jahrhundert, in 
die europäischen Sprachen Eingang fanden. Während das in der Antike häu­
figere Wort ,cultus' immer mehr zurückgedrängt wurde und nun in erster Li­
nie für religiöse, eben kultische, Handlungen Verwendung fand, gewann der 
Begriff,cultura', der im Sinne von ,cultura animi' vor allem eine geistig-in­
tellektuelle und seelische Kultivierung und damit die Pflege von Anlagen 
und Tugenden an sich oder an einem anderen Menschen bezeichnet, stetig 
an Bedeutung und begegnet in der Folge in den Werken so berühmter Auto­
ren wie Michel de Montaigne oder Francis Bacon (137, S. 700f.). In 
Deutschland ist es zunächst der Jurist Samuel Pufendorf, der den Begriff im 
Anschluss an Francis Bacon aufgreift und im Zusammenhang seiner Natur­
rechtslehre neu umreißt. Im Spannungsfeld von Naturzustand (status natu­
ralis) und Kulturzustand (status civilis) kommt dem Menschen die Aufgabe 
zu, den Naturzustand durch einen sich selbst auferlegten Kultivierungspro­
zess zu überwinden.,Cultura animi' beinhaltet dann jene umfassende Pflege 
der Anlagen, Fertigkeiten und Tugenden, die ein Individuum im naturrechtli­
chen Verständnis,gesellschaftsfähig' machen, indem sie ihm eine Seinsform 
ermöglichen, die es über den Naturzustand erhebt (137, S. 7O2ff.).

War Pufendorfs umfassender und erstmals politisch konnotierter Kulturbe­
griff noch kaum auf Resonanz gestoßen, entwickelt die Diskussion um den 
Begriff,Kultur' seit der Mitte des 18. Jahrhunderts insbesondere in Deutsch­
land eine bemerkenswerte Dynamik. Anders als in Frankreich und England, 
wo sich im Zuge einer aufgeklärten Kulturdebatte der Begriff ,civilisation' 
beziehungsweise ,civilization' durchzusetzen beginnt, ist es im deutschspra­
chigen Raum der Terminus ,Kultur', der einer zunehmend differenzierten 
Reflexion unterzogen wird (143). Kaum zu überschätzen ist dabei Johann 
Gottfried Herders Beitrag zur Herausbildung des modernen Kulturbegriffs. 
Herder verdanken w ir nicht nur die programmatische Ausweitung des Be­
griffs, der nun nicht mehr nur auf Individuen, sondern auch auf Kollektive 
bezogen wird, sondern auch die Einsicht in den fundamental historischen 
Charakter von Kultur: In der Antike und noch im 16. und 17. Jahrhundert 
richtet sich der Begriff,Kultur' im Sinne von ,cultura animi' in erster Linie 
auf den einzelnen Menschen und dessen Kultivierung, verstanden als Aus-

Neuzeit

Kulturbegriff in
Deutschland

Johann Gottfried 
Herder

29

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

bildung seiner leiblichen, seelischen und geistigen Fähigkeiten. Herder geht 
nun einen entscheidenden Schritt weiter, indem er Kultur nicht mehr in ers­
ter Linie als das versteht, was sich durch Menschen am Menschen vollzieht, 
sondern als Begriff für das, was die Eigenart und den Zusammenhalt 
menschlicher Kollektive ausmacht. Im Zuge seiner geschichtsphilosophisch 
fundierten Neubestimmung von Kultur, definiert er Kultur als eine mensch­
liche Errungenschaft, die sich in unterschiedlichen Völkern je verschieden 
manifestiert. Damit ist nicht nur der Kollektivbegriff,Kultur' gewonnen, son­
dern zugleich die Vorstellung einer Pluralität von Kulturen, die sich unter­
einander durch eine Reihe von Merkmalen unterscheiden. Konstitutiv für 
Herders Kulturbegriff ist allerdings nicht nur dessen Wendung ins Kollektive, 
sondern auch dessen Wendung ins Historische. Insbesondere in Auch eine 
Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit (1774) und den 
Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-1791) stellt 
Herder den grundsätzlich historischen Charakter von Kulturen beziehungs­
weise Kultur heraus. Demnach sind einzelne Völker oder Kulturen, aber 
auch die menschliche Kultur als Ganzes spezifischen Gesetzmäßigkeiten 
historischen Wandels unterworfen: Kulturen im Sinne von Völkern folgen 
dem Prinzip einer Kulturentwicklung, die Herder in Anschluss an Giambat­
tista Vicos Principj di scienza nuova d'intorno alla comune natura delle na- 
zioni (1725/31744) (201; 202) als ein in Analogie zu den menschlichen Le­
bensaltern gedachtes organologisches Modell von Entfaltung, Blüte und Ver­
fall entwickelt (siehe Kapitel II. 3.). Anders die Kultur im Sinne von 
Menschheit, der Herder einen universalhistorischen Bildungssinn unterstellt, 
als dessen Telos er die vollkommene Verwirklichung menschlicher Humani­
tät bestimmt (119; 148).

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts erfolgen also im deutschspra­
chigen Raum die entscheidenden Weichenstellungen für das seit dem 19. 
Jahrhundert dominierende Verständnis von Kultur: Kultur bezeichnet nun 
gleichermaßen den Erziehungsprozess von Individuen, eine kollektive Enti­
tät in ihrer je spezifischen kulturellen Ausprägung und die Menschheit als 
Ganzes mitsamt deren universalhistorischer Dynamik. Zugleich steht Kultur 
nicht mehr nur für den Landbau, die Wissenschaften sowie moralische Prin­
zipien, sondern umfasst potentiell all das, was der Mensch hervorgebracht 
hat. Nicht weniger bedeutsam ist außerdem, dass sich der Fokus vom Pro­
zess der Kultivierung zu den Ergebnissen kultureller Tätigkeit verschiebt. In 
den Blick rücken vermehrt kulturelle Artefakte als Ergebnis menschlicher 

.Kulturpraxis beziehungsweise kultivierte Individuen und Kollektive. Schließ­
lich und viertens wird ,Kultur' neu als geschichtliche Kategorie aufgefasst 
und damit zugleich das Fundament für jene kulturhistorische Betrachtungs­
weise gelegt, die im 19. Jahrhundert an Bedeutung gewinnen sollte. Es ist so 
gesehen kein Zufall, dass Kulturgeschichte' zu den frühesten nachgewiese­
nen Komposita von Kultur zählt. Bereits 1782 erscheint Johann Christoph 
Adelungs Versuch einer Geschichte der Cultur des menschlichen Ge­
schlechts. 1788 (21800) folgt Dietrich Herrmann Hegewischs Allgemeine 
Uebersicht der deutschen Kulturgeschichte bis zu Maximilian dem Ersten 
und seit der Mitte des 19. Jahrhunderts häufen sich Publikationen zu Prob­
lemen der,Kulturgeschichte' oder,Kulturwissenschaft' (155, S. 47f.).

30

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

Auch im französischen und angelsächsischen Sprachraum findet der Be­
griff ,culture' weiterhin Verwendung, als Leitkategorie setzt sich jedoch der 
Parallelbegriff Z ivilisation ' beziehungsweise ,civilization' durch, der ein 
ähnliches Bedeutungsspektrum abdeckt, wie der im deutschsprachigen 
Raum favorisierte Begriff,Kultur'. Zwar erfährt er in England eine politische 
Aufladung (137, S. 721 f.) und gewinnt in Frankreich bereits früh nationale 
Konnotationen (137, S. 719 und 755), von einer systematischen Opposition 
zwischen ,Kultur' einerseits und ,Zivilisation' andererseits kann jedoch an­
gesichts des inkonsequenten und grenzüberschreitenden Gebrauchs beider 
Termini noch bis ins frühe 20. Jahrhundert keine Rede sein. Dies ändert sich 
erst m it dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs, der eine signifikante Politisie­
rung und Nationalisierung sowohl des Begriffs,Kultur' als auch des Begriffs 
,Zivilisation' bewirkte und vor allem in Deutschland zu einer -  allerdings 
kurzfristigen -  antithetischen Gegenüberstellung der beiden Konzepte 
führte (178). Oswald Spengler beschreibt in seinem berühmtesten Werk Der 
Untergang des Abendlandes (1918/1922) die tote, auf Äußerlichkeit be­
dachte, mechanische Zivilisation als letzte, aus dem Absterben der Kultur 
hervorgegangene Phase menschlicher Existenz und kontrastiert sie mit der 
lebendigen, auf Innerlichkeit zielenden, organischen Kultur. Unter seinem 
Einfluss wird der Antagonismus Kultur/Zivilisation noch einmal kontrovers 
diskutiert (137, S. 761 ff.), um dann recht bald für obsolet erklärt zu werden. 
So wendet sich Thomas Mann, der 1914 Zivilisation und Kultur noch als Ge­
gensätze definiert und in diesem Zusammenhang betont hatte: „Kultur ist 
Geschlossenheit, Stil, Form, Haltung, Geschmack, ist irgendeine gewisse 
geistige Organisation der Welt, [...] Zivilisation aber ist Vernunft, Aufklä­
rung, Sänftigung, Sittigung, Skeptisierung, Auflösung, -  Geist" (164, 
S. 1471), 1931 scharf gegen den „ins nationalistische Feuilleton herunterge­
kommenen Gegensatz" von Zivilisation und Kultur (165, S. 327). Norbert 
Elias' Überlegungen zur Soziogenese von ,Zivilisation' und ,Kultur' in sei­
nem Hauptwerk Über den Prozeß der Zivilisation (1936) (134), die den An­
tagonismus von Zivilisation und Kultur historisch zu begründen versuchen, 
erweisen sich unter dieser Prämisse als durchaus problematisch, projizieren 
sie doch einen erst im frühen 20. Jahrhundert auf breiterer Basis virulent ge­
wordenen Gegensatz in frühere Epochen (134, Bd. I, S. 89-153). Die These, 
,Kultur' habe sich bereits seit dem 17. Jahrhundert als Gegenbegriff zu ,Zivi- 
lisation' herausgebildet, indem in Deutschland einem engeren, den geis­
tigen, künstlerischen, religiösen und moralischen Bereich menschlicher Er­
fahrung bezeichnenden Begriff der Kultur der Vorzug gegeben worden sei 
gegenüber einem weiteren, Wissenschaft, Weltanschauung, menschliches 
Verhalten, Technik und Ökonomie gleichermaßen umfassenden Begriff der 
Zivilisation, hält einer begriffsgeschichtlichen Analyse nicht stand. Wie Jörg 
Fisch hervorhebt, trifft weder Elias' Unterscheidung zwischen ,Zivilisation' 
als Terminus, der einen Prozess oder mindestens das Resultat eines Prozes­
ses bezeichnet, und ,Kultur' als einem sich auf Produkte des Menschen be­
ziehenden Begriff zu, noch Elias' Postulat, der Zivilisationsbegriff betone das 
Übernationale, während dem Kulturbegriff eine primär nationale Dimension 
eigne (137, S. 722). Der Blick auf die vielfältigen, durchaus heterogenen his­
torischen Verwendungsweisen von ,Zivilisation' und ,Kultur' macht viel-

,Civilisation7 
,Civilization'

,Kultur' versus 
Zivilisation'

31

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

mehr deutlich, in welchem Maße sich die beiden Begriffe schon immer be­
rührten und durchdrangen. Die sich insbesondere seit 1945 abzeichnende 
Konvergenzbewegung und schließlich der Geltungsgewinn des Begriffs 
,Kultur' im französischen und angelsächsischen Sprachraum dürften denn 
auch nicht zuletzt der Tatsache geschuldet sein, dass es ungeachtet aller Ab­
grenzungsbemühungen einzelner Autoren nicht gelungen ist, Zivilisation' 
und ,Kultur' trennscharf voneinander zu scheiden. Dass der Antithese von 
Zivilisation und Kultur in der aktuellen Diskussion keine Bedeutung mehr 
zukommt, ergibt sich als logische Konsequenz aus diesem Befund.

b) Dimensionen des Begriffs ,Kultur'

Vier Bedeutungs­
felder

So vielfältig die semantischen Konnotationen auch sein mögen, die sich seit 
der Antike m it ,Kultur' verbinden, so offenkundig ist deren Verbindung mit
vier Bedeutungsfeldern, die Wilhelm Perpeet mit den Begriffen ,ergolo- 
gisch', ,moralisch', ,soziativ-juristisch' und geschichtlich' einzugrenzen 
versucht hat (176, S. 24). Umfasst ,ergologisch' all jene nicht nur materiellen 
Artefakte, die sich menschlicher Schaffenskraft verdanken und aus denen 
sich Kultur beziehungsweise Kulturen konstituieren, so verweist,moralisch' 
auf jene Normensysteme und Werthaltungen, denen menschliche Indivi­
duen und Kollektive verpflichtet sind. ,Soziativ-juristisch' wiederum steht 
für den sich seit dem 18. Jahrhundert abzeichnenden gesellschaftlichen 
Charakter von Kultur: Diese kann nunmehr einerseits als Menschheit oder 
aber als durch spezifische Merkmale definierte gesellschaftliche Gruppe 
und andererseits als eine den Zusammenhalt menschlicher Gemeinschaft 
fördernde Form der sozialen Kommunikation konzeptualisiert werden, h is ­
torisch' schließlich bezeichnet den temporalen Aspekt von Kultur. Nicht nur 
die universalhistorisch gedachte,menschliche Kultur', auch die unterschied­
lichen, die Menschheit als Ganzes konstituierenden Kulturen sind auf Dauer 
angelegt und können als eigenständige Formationen nur wahrgenommen 
werden, wenn sie über einen längeren Zeitraum bestehen und die vielfälti­
gen -  religiösen, ökonomischen, politischen oder wissenschaftlichen -  
Praktiken der ihnen zugehörigen Individuen prägen. Zugleich jedoch ist 
menschliche Kultur, sind durch Menschen gebildete Kulturen geschichtli­
chem Wandel unterworfen. Die in ihnen wirksamen intellektuellen Paradig­
men, moralischen Normen, politischen und sozialen Interaktionsmuster ha­
ben keine überzeitliche Geltung, sie sind vielmehr durch mehr oder weniger 
kontinuierliche Veränderungsprozesse gekennzeichnet, die in ihrer Gesamt­
heit die je eigene Geschichte einer kulturellen Gemeinschaft determinieren.

Kultur und Natur Perpeets jüngst wieder aufgegriffene und modifizierte (53, S. 11 ff.) Unter-
Scheidung zwischen einem ,ergologischen', einem ,moralischen', einem 
,soziativ-juristischen' und einem historischen' Bedeutungsaspekt des Worts 
,Kultur' ist insofern hilfreich, als sie nicht nur ermöglicht, die zahlreichen 
und bisweilen heterogen anmutenden Begriffsbestimmungen von ,Kultur' in 
einem semantischen Ordnungsraster zu verorten und dadurch deren Prakti­
kabilität zu erhöhen, sondern auch den Blick schärft für eine Reihe grundle­
gender Oppositionen, die sich mit dem neuzeitlichen Kulturbegriff verbin-

32



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

den: Wer den ergologischen Charakter von Kultur hervorhebt, wer Kultur als 
Prozess und Ergebnis menschlicher Tätigkeit definiert, verweist implizit auf 
die Natur als das Andere der Kultur (168). Natur stellt in dieser Perspektive 
etwas Gegebenes dar und damit einen eigengesetzlichen Bereich, der sich 
menschlichem Einfluss entzieht. Bereits in der Antike wird denn auch unter­
schieden zwischen der Natur als dem, was aus sich selbst heraus existiert 
und gedeiht, und der Kultur als dem, das sich der Existenz und dem Tun des 
Menschen verdankt. Anders als die Natur, die durch die Gesetzmäßigkeiten 
organischer Entwicklung charakterisiert ist, erscheint Kultur als Ausdruck 
menschlichen Wirkens auch in späteren Zeiten als etwas bewusst Hervorge­
brachtes, als zielgerichtete Tätigkeit und nicht als Automatismus. Sie ist Aus­
druck und Ergebnis menschlichen Willens und menschlichen Handelns, sie 
bedarf spezifischer Eingriffe, um zur Entfaltung zu gelangen. Die Natur wird 
demgegenüber als jener Kosmos definiert, der sich unabhängig von mensch­
licher Einwirkung immer neu hervorbringt.

Es gehört zu den Verdiensten der neueren Kulturwissenschaft, mit über­
zeugenden Argumenten dargelegt zu haben, dass die Beziehung zwischen 
Natur und Kultur sich komplexer gestaltet, als deren radikale Entgegenset­
zung vermuten ließe. Die wiederholt postulierte Eigengesetzlichkeit der Na­
tur sollte nicht den Blick verstellen für die Tatsache, dass Natur einen „raum­
zeitlich-dynamischen Zusammenhang" bildet, der von Menschen gestaltet 
und wahrgenommen wird (118, S. 119). Natur entzieht sich demnach nicht 
dem Zugriff des Menschen, sie wird vielmehr, worauf bereits die Wortbe­
deutung von ,colere' und der daraus abgeleiteten Substantive hinweist, 
durch den Menschen bearbeitet, manipuliert, kultiviert. Zugleich wirken na­
türliche Gegebenheiten wie Klima, Bodenbeschaffenheit oder geographi­
sche Lage, aber auch Naturereignisse wie Überschwemmungen, Vulkanaus­
brüche oder Erdbeben auf die Menschen ein und beeinflussen deren kultu­
relle Entwicklung. Schließlich und drittens wird Natur von Menschen 
wahrgenommen und ist demnach nur als vorgestellte und gedeutete be­
schreibbar. Folgerichtig ist gerade in jüngerer Zeit verstärkt die Forderung 
nach einer Kulturgeschichte der Natur erhoben worden und damit nach 
einer Betrachtungsweise, welche die je verschiedenen wissenschaftlichen 
und ästhetischen Konzeptionalisierungen von Natur, die vielfältigen Be­
fürchtungen und Hoffnungen, die sich historisch mit ihr verbinden, ins Zent­
rum rückt (53, S. 98-122).

Dem Begriff,Kultur' ist nicht nur die zu relativierende Opposition Natur 
versus Kultur inhärent, sondern auch der Antagonismus von Dynamik und 
Statik. Kultur kann einerseits als Prozess beschrieben werden, als teleolo­
gisch, organologisch oder zyklisch konzipierte Entwicklung, die sich am 
Menschen und durch ihn vollzieht, und sie kann andererseits als Ergebnis 
eben dieses Kultivierungsprozesses beschrieben werden. Als dynamisches 
Konzept bezeichnet sie jene vielfältigen Praktiken, die dazu dienen, den 
Kultivierungsgrad eines Individuums oder eines Kollektivs zu erhöhen; als 
statisches Konzept steht sie für die Gesamtheit all jener Kulturleistungen be­
ziehungsweise kulturellen Kompetenzen, welche die jeweilige Kulturstufe 
eines Individuums oder eines Kollektivs kennzeichnen. Wenn Johann Chris­
toph Adelung in seinem Grammatisch-kritischen Wörterbuch der Hochdeut-

Dynamik und 
Statik

33

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Individuum und

Forschungskontroversen

sehen Mundart (1774-86/21793-1801) „Cultur" definiert als „Veredlung 
oder Verfeinerung der gesammten Geistes- und Leibeskräfte eines Menschen 
oder eines Volkes, so dass dieses Wort so wohl die Aufklärung, die Verede­
lung des Verstandes durch Befreyung von Vorurtheilen, als auch die Politur, 
die Veredlung und Verfeinerung der Sitten, unter sich begreift" (111, 
Sp. 1354f.), hebt er den prozessualen Charakter von Kultur hervor. Wenn 
hingegen Jacob Burckhardt in seinem berühmtesten Werk Die Kultur der 
Renaissance in Italien (1860) in den Blick nimmt, steht der Begriff,Kultur' 
für die politischen, ökonomischen und ästhetischen Errungenschaften einer 
als modellhaft dargestellten Kulturepoche.

Die Geschichte des Begriffs ,Kultur' macht nicht nur dessen dynamische
Kollektiv und statische Implikationen deutlich, sie verweist zugleich auf eine weitere

Antithese, nämlich diejenige von Individuum und Kollektiv. In seiner ur­
sprünglichen Bedeutung zielt der Begriff,Kultur' dort, wo er auf den Men­
schen bezogen wird, zunächst auf einzelne Individuen, deren körperliche, 
seelische und geistige Beschaffenheit veredelt werden soll. Seit dem 18. Jahr­
hundert etabliert sich ,Kultur' als Kollektivbegriff, der nun nicht mehr nur in­
dividuelle Bildung bezeichnet, sondern menschliche Gemeinschaft mitsamt 
den sie verbindenden Merkmalen umfasst. Im Rahmen eines zunächst uni­
versalhistorisch gedachten Konzepts von Menschheit verkörpert Kultur in 
umfassendem Sinne den Kulturzustand menschlicher Gemeinschaft, jene 
Kulturtechniken, Normensysteme und Wissensbestände, welche Menschen 
im Lauf der Geschichte hervorgebracht haben. Die im deutschsprachigen 
Raum vor allem von Herder postulierte Pluralität der Kulturen relativiert die 
Vorstellung einer universalen menschlichen Kultur und lenkt den Blick auf 
die Vielfalt menschlicher Kulturen. Neu steht,Kultur' nun für eine kulturell 
tendenziell homogene, nach außen abgegrenzte und damit zumindest parti­
ell autonome Gruppe, die sich von anderen Gruppen unterscheidet.

Materielle und im­
materielle Kultur

Ein viertes Gegensatzpaar, dem in unserem Zusammenhang Bedeutung 
zukommt, ist dasjenige von,materieller' und,immaterieller' Kultur. Gemeint
ist die ebenfalls aus der historischen Semantik des Begriffs ableitbare Diffe­
renzierung zwischen einer materiellen und einer immateriellen Dimension 
von ,Kultur'. Die Materialität von,Kultur' wird dort evident, wo der Terminus 
die Bearbeitung des Bodens, die Herstellung von veredelten Nahrungsmit­
teln, von landwirtschaftlichen oder technischen Geräten, die Schaffung kulti­
scher und ästhetischer Artefakte meint.,Kultur' steht dann für all jene mate­
riellen Objekte, die sich menschlicher Tätigkeit verdanken. Zugleich bezieht 
sich ,Kultur' auf immaterielle Erzeugnisse, auf religiöse Überzeugungen, 
moralische Prinzipien, Konzepte politischen und ökonomischen Handelns, 
wissenschaftliche Paradigmen, philosophische Einsichten oder ästhetische 
Postulate. Der Begriff umfasst also die vielfältigen Möglichkeiten von Indivi­
duen und Kollektiven, sich selbst und der sie umgebenden Welt Bedeutung 
zuzuschreiben, sowie ihr Denken und Handeln als sinnvoll zu definieren.

Typologisierung Die bisherigen Ausführungen dürften deutlich gemacht haben, worin die
von Kultur- Schwierigkeit liegt, den Begriff,Kultur' schärfer zu fassen. Einer überzeitlich 

begriffen gültigen Definition entzieht er sich durch die permanenten Bedeutungsver­
schiebungen, die der Blick auf die historische Semantik von ,Kultur' offen 
gelegt hat; die Reduktion auf eine prägnante Formel wiederum wird er-

34

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

schwert durch die Vielfalt unterschiedlicher Deutungen, die er ermöglicht. 
,Kultur' erscheint als kontingentes Phänomen, das gleichermaßen materielle 
und immaterielle Erscheinungen umfasst, das als Kollektivsingular und als 
Pluraletantum begegnet, das sowohl Individuen als auch Kollektiven eigen 
ist und das gleichzeitig durch Prozessualität und Statik gekennzeichnet ist. 
Es ist so gesehen wenig überraschend, dass noch in jüngster Zeit Versuche 
unternommen wurden, die geschichtlich bedingte Unschärfe des Termi­
nus',Kultur' durch eine systematische Differenzierung zwischen verschie­
denen Kulturbegriffen, die für das moderne Verständnis von Kultur leitend 
waren und sind, zu reduzieren. So hat kürzlich beispielsweise Andreas 
Reckwitz typologisch unterschieden zwischen einem normativen, einem to­
talitätsorientierten, einem differenzierungstheoretischen und einem bedeu­
tungsorientierten Kulturbegriff (182, S. 64-90 ; 183, S. 4 -8 ; vgl. auch 151, 
S. 526-534). „Normativ" meint hier einen im Kontext der Aufklärung ausge­
bildeten Begriff von Kultur, der Letztere als eine durch Model Ihaftigkeit aus­
gezeichnete Lebensweise konzipiert, die jeder Mensch beziehungsweise 
jede menschliche Gemeinschaft erstreben sollte. Das aufgeklärt-bürgerliche 
Postulat eines universalen Maßstabs dessen, was für sich beanspruchen darf, 
,Kultur' zu sein, impliziert ein System von Normen, deren Erfüllung kulti­
viertes Verhalten indiziert, während deren Nichterfüllung auf defizitäre For­
men von Kultur, etwa ,Zivilisation', oder Unkultur schließen lässt. Anders 
der totalitätsorientierte Kulturbegriff, der Kultur historisiert beziehungsweise 
kontextualisiert und damit entuniversalisiert. Kultur heißt dann nicht mehr 
eine prinzipiell im Singular auftretende Bezeichnung für eine besonders 
hochwertige Form menschlicher Existenz, sondern steht, durchaus im Sinne 
Herders, für die spezifischen Denk- und Handlungsmodi einzelner Kollek­
tive in der Geschichte und begegnet folgerichtig im Plural. Wie Reckwitz 
hervorhebt, ist es dieses totalitätsorientierte Konzept von Kultur, das für die 
Genese der anglo-amerikanischen Kulturanthropologie im letzten Drittel 
des 19. Jahrhunderts konstitutive Bedeutung erlangte. Edward B. Tylors be­
rühmte Definition „Culture or Civilization, taken in its wide ethnographic 
sense, is that complex whole which includes knowledge, belief, art, morals, 
law, custom, and any other capabilities and habits acquired by man as a 
member of society" (200, S. 1) verweist denn auch auf jene Vorstellung von 
Kulturen als zur Homogenität tendierende, nach außen abgegrenzte gesell­
schaftliche Entitäten, welche für die ethnologische Forschung lange prägend 
war. Fasst der totalitätsorientierte Begriff Kultur beziehungsweise Kulturen 
als in sich mehr oder weniger geschlossene Lebensform(en), so begreift der 
differenzierungstheoretische Kulturbegriff Kultur als einen Teilbereich 
menschlicher Praxis, konkret die sich in Kunst und Wissenschaft manifestie­
renden geistigen Tätigkeiten von Menschen. Kultur in diesem Sinne bezieht 
sich auf hochkulturelle Phänomene, die scharf von populär- und massenkul­
turellen Erscheinungen geschieden werden. Noch bis weit ins 20. Jahrhun­
dert sozial konnotiert -  Kultur g ilt dann als Merkmal primär der bildungsbür­
gerlichen Schichten -  w ird ein differenzierungstheoretisch gedachter Kultur­
begriff in der Soziologie Talcott Parsons funktionalistisch umgedeutet: Kunst 
und Wissenschaft erscheinen nicht mehr als Privileg einer sozialen Gruppe, 
sondern als eines jener vier Teilsysteme, denen moderne Gesellschaften ihre

35

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Funktionsfähigkeit verdanken (174, S. 326-367; 175). Im Zentrum der ak­
tuellen Debatte stehen nun allerdings weniger die vorgängig skizzierten Kon­
zepte als vielmehr ein bedeutungsorientierter Kulturbegriff, der kulturelles 
Handeln als „symbolische Organisation der Wirklichkeit" bestimmt (183, 
S. 7). Menschliche Erfahrung, so das Postulat, ist notwendigerweise gebun­
den an Akte der Sinnbildung, menschliche Wahrnehmung ist losgelöst von 
Bedeutungsstiftung nicht zu denken. Nach dieser Auffassung bildet Kultur 
ein Ensemble von Praktiken der Welt- beziehungsweise Wirklichkeitsdeu­
tung oder, in anderen Worten, ein vernetztes System symbolischer Codes, 
die das Denken und Handeln von Individuen oder Kollektiven steuern.

c) Kulturtheorien

Hermeneutisch­
interpretative 

Kulturtheorien

Das theoretische Fundament des gegenwärtig favorisierten bedeutungs­
orientierten Kulturbegriffs wurde, auch darauf weist Reckwitz hin, in der ers­
ten Hälfte des 20. Jahrhunderts durch die Philosophie und die sich um 1900 
formierende Soziologie bereitgestellt. Neben der Kulturphilosophie und 
-Soziologie gehört seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts die Kulturan­
thropologie zur Trias jener wissenschaftlichen Disziplinen, die einen ent­
scheidenden Beitrag zur Herausbildung des modernen Kulturbegriffs geleis­
tet haben. Wer sich um eine definitorische Annäherung an den Kulturbegriff 
bemüht, wie er auch und gerade für die Neue Kulturgeschichte leitend 
wurde, wird demnach die im Wesentlichen im Kontext der genannten Fach­
traditionen entstandenen Kulturtheorien nicht außer Acht lassen dürfen. Be­
vor abschließend der Versuch gemacht wird, das derzeit im Schwange ste­
hende Verständnis von Kultur zu umreißen, sollen deshalb ausgewählte 
Positionen referiert werden, welchen mit Blick auf die derzeitigen kulturhis­
torischen Forschungstendenzen besondere Relevanz zukommt.

Die verwirrend anmutende Vielfalt begrifflicher Präzisierungen von K u l­
tur' hängt nicht nur mit der langen und wechselvollen Geschichte des Termi­
nus zusammen, sondern auch mit der besonderen Aufmerksamkeit, die er in 
unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen seit dem späten 19. Jahr­
hundert gefunden hat. Mit dem Begriff verbinden sich denn auch eine Reihe 
theoretischer Bemühungen, die im Folgenden nicht alle benannt und erör­
tert werden können. Ungeachtet der prinzipiellen hier nicht zu diskutieren­
den Problematik typologischer Zuordnungen lassen sich die zahlreichen 
Kulturtheorien ihrem jeweiligen Ansatz entsprechend in verschiedene Grup­
pen untergliedern.

Bis in die Gegenwart von besonderer Signifikanz sind die hermeneutisch­
interpretativ ausgerichteten Konzepte von Kultur, Konzepte also, die die 
Welt als symbolischen Kosmos beschreiben, welcher der Auslegung durch 
die in ihm agierenden Individuen und Kollektive bedarf. Im Zentrum kultu­
reller Tätigkeit steht demzufolge die permanente Hervorbringung von Sinn 
im Modus einer Deutung all dessen, was dem Menschen an materieller, 
emotionaler, intellektueller Erfahrung zuteil wird. Zu den Kulturtheoreti­
kern, die dieser Richtung zuzuordnen sind, gehören Soziologen wie Max 
Weber und Erving Goffman (182, S. 413-444), Sozialphilosophen wie Al-

36

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

fred Schütz (182, S. 366-413) und Charles Taylor (182, S. 478-522), Philo­
sophen wie Ernst Cassirer oder der Kulturanthropologe Clifford Geertz. So 
heterogen die Positionen der genannten Autoren im Einzelnen auch sein 
mögen, verbindet sie die Auffassung, dass jede Form von Wirklichkeit 
grundsätzlich interpretationsbedürftig ist, dass sie überhaupt nur als exege­
tisch erschlossene einer Beschreibung zugänglich ist.

Parallel zu den Vertretern eines hermeneutisch-interpretativen Kulturver­
ständnisses, dessen moderne Anfänge ins frühe 20. Jahrhundert zurückrei­
chen, melden sich seit den 1930er Jahren die Verfechter einer marxistisch 
inspirierten materialistischen Kulturtheorie zu Wort. Kennzeichnend für de­
ren Ansatz ist die These, dass die Werthaltungen und Deutungsmuster von 
Individuen und Kollektiven in einem ursächlichen Zusammenhang stehen 
mit deren sozio-ökonomischem Erfahrungsraum. Kulturelle Erscheinungen, 
definiert a ls ,Überbauphänomene', sind demnach abhängig von der mate­
riellen Basis, auf der sie entstehen; das Bewusstsein ist, im Sinne von Marx' 
dialektischem Materialismus, bestimmt durch das Sein. Neben den in 
Deutschland kaum rezipierten Kulturphilosophen Louis Althusser (167) und 
Antonio Gramsci (154, S. 68-78) sind es vor allem die Vertreter der so ge­
nannten frankfurter Schule', Max Horkheimer, Herbert Marcuse (154, 
S. 79-106) und Theodor W. Adorno, die materialistisch fundierte Konzepte 
von Kultur entwickeln, und dies in durchaus kritischer Auseinandersetzung 
mit den Positionen Karl Marx'. So versucht etwa Horkheimer, die mechanis­
tisch-ökonomische Basis-Überbau-Schematik zu relativieren, indem er ers­
tens die partielle Eigengesetzlichkeit der kulturellen Bewusstseinsformen 
des Überbaus herausstellt und zweitens untersucht, wie die Vermittlung von 
Basis und Überbau sich im Bewusstsein von Individuen vollzieht (128, 
S. 256 et passim). Adorno fokussiert den Verlust an ästhetischer Wertigkeit, 
dem (hoch)kulturelle Erscheinungen seiner Überzeugung nach ausgesetzt 
sind, wenn sie im Kontext einer spätkapitalistischen Kulturindustrie zur Mas­
senware degradiert werden (128, S. 264ff.).

Seit der Mitte des 20. Jahrhunderts sind es dann strukturalistisch ausgerich­
tete Kulturkonzepte, die vor allem in Frankreich eine Konjunktur erleben. 
W ie hermeneutisch-interpretative Auffassungen von Kultur geht auch das 
strukturalistische Kulturverständnis von der Prämisse aus, dass Welt nur als 
durch den Menschen gedeutet, und mit Sinn erfüllt zu denken ist. Eine zent­
rale Rolle kommt nun allerdings der Sprache als Medium der Weltauslegung 
zu. Von fundamentaler Bedeutung ist dabei das Postulat, dass Sprache, in­
dem sie Sinn verbalisiert, diesen zugleich stiftet. Die Sinn erzeugenden dem 
Kommunikationsmedium Sprache inhärenten Strukturen sind demzufolge 
nicht nur für die Beschreibung konstitutiv, sondern auch für die durch den 
Sprecher bewerkstelligte Deutung der W irklichkeit. Es ist insbesondere der 
Ethnologe Claude Levi-Strauss, der im Rückgriff auf Ferdinand de Saussures 
Sprachtheorie ein Modell entwickelt, das Kultur in Analogie zur Sprache als 
eine transhistorische Struktur begreift. Dabei überträgt Levi-Strauss de Saus­
sures Unterscheidung zwischen ,langue' und ,parole', das heißt zwischen 
der Sprache als System (,langue') und deren jeweiliger Aktualisierung durch 
individuelle Sprecher (,parole'), auf die Kultur, die er ebenfalls als ein umfas­
sendes System begreift, das durch seine Akteure je individuell konkretisiert

Marxistische
Kulturtheorien

Strukturalistische
Kulturtheorien

37

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

wird. Kultur verbindet sich bei Levi-Strauss demnach mit der Vorstellung 
einer letztlich invarianten Struktur, die allen menschlichen Erscheinungen 
ungeachtet ihrer Heterogenität inhärent ist (196). Damit bietet sein Modell 
einen Lösungsansatz für ein zentrales Problem kulturtheoretischer Reflexion, 
nämlich die Frage, auf welche Weise sich die Differenz und Vielfalt der Kul­
turen mit dem Postulat einer Einheit der Kultur, die eine Verständigung zwi­
schen den verschiedenen Kulturen überhaupt erst ermöglicht, verbinden 
lässt. Durch den Rückgriff auf das sprachtheoretische Modell von ,langue' 
und ,parole', so die These, werde es möglich, in der Vielzahl unterschiedli­
cher Kulturen anthropologische Universalien nachzuweisen, ohne dass 
fremde Kulturen notwendigerweise einer verzerrten, weil dem Wertesystem 
der eigenen Kultur verpflichteten, Wahrnehmung unterworfen werden müss­
ten. Die vielfältigen kulturellen Erscheinungen bildeten so gesehen nur je 
spezifische Realisierungen einer gleichermaßen anonymen, unbewussten 
und ungeschichtlichen semiotisch-symbolischen Dimension des mensch­
lichen Geistes (127, S. 123-138; 180, S. 120 und 123; 182, S. 209-242).

Poststruk- Ungeachtet der starken Resonanz, die Levi-Strauss' strukturale Anthropo- 
turalismus logie in den 1960er Jahren in zahlreichen Disziplinen und nicht zuletzt in 

der Geschichtswissenschaft gefunden hat -  man denke etwa an Fernand 
Braudels Insistieren auf dem strukturellen Charakter von Historie -  setzt sehr 
bald eine kritische Auseinandersetzung mit deren zentralen Positionen ein. 
Zugleich im Anschluss an und in Abgrenzung zu eine(r) strukturalistische(n) 
Auffassung von Kultur bestimmen seit der zweiten Hälfte des 20. Jahr­
hunderts in zunehmendem Maße mit dem Begriff,poststrukturalistisch' eti­
kettierte Autoren den kulturtheoretischen Diskurs. Gemeinsam ist den hete­
rogenen, teilweise in kritischer Opposition zueinander stehenden Ansätzen, 
die dem Poststrukturalismus zugerechnet werden, die Überzeugung, die kul­
turelle Welt könne durch die Analyse einer ihr unterstellten Tiefenstruktur 
nicht schlüssig erklärt werden. Zwar berufen sich auch die Poststrukturalis- 
ten auf de Saussures Zeichentheorie und gehen von der Annahme aus, dass 
der Sprache für die menschliche Wahrnehmung der Welt eine konstitutive 
Rolle zukommt. Im Fokus ihrer Überlegungen stehen nun allerdings weniger 
das Begriffspaar,langue' und ,parole' und die daraus ableitbaren kulturtheo­
retischen Hypothesen, als vielmehr die Einsicht, dass kulturelle , Realität' 
nur als sprachlich konstruierte existiert. Dem Anspruch der strukturalisti­
schen Kulturtheorie, heterogene kulturelle Phänomene im Bezug auf eine 
ihnen zugrunde liegende einheitliche strukturelle Ordnung erklären zu kön­
nen, widersprechen die Poststrukturalisten: Zum einen betonen sie, dass die 
Herstellung eines vermeintlich universal gültigen Sinns immer mit der Aus­
grenzung dessen verbunden sei, was diesem Sinn entgegenläuft und sich so 
einer in sich konsistenten Sinnstiftung entziehe. Indem die Herstellung von 
Sinn sich im Modus individuellen Sprechens ereignet, ist sie zum anderen 
vom sprechenden Subjekt abhängig, das von den Vertretern einer poststruk­
turalistischen Auffassung von Kultur als ein historisch gebundenes und in 
der Sprache gefangenes gedacht wird. Der Auffassung, kulturelle Phäno­
mene gründeten in einem universal und transhistorisch gültigen Zusammen­
hang, der aus einer gewissermaßen panoramischen Beobachterposition adä­
quat erfasst werden könne, wird so eine entschiedene Absage erteilt. Folge-

38

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

richtig plädieren dem Poststrukturalismus nahe stehende Autoren wie Gilles 
Deleuze, Jacques Derrida, Michel Foucault, Jean-Frangois Lyotard, Jean 
Baudrillard, Julia Kristeva oder Jacques Lacan dafür, die Kontingenz kulturel­
ler Erscheinungen, deren subjektive Dimension und deren historische Be­
dingtheit ins Zentrum kulturtheoretischer Reflexion zu rücken (127, 
S. 138-149; 180, S. 130-138).

Für die Signifikanz kulturtheoretischer Reflexion spricht die Tatsache, 
dass m it den vorgängig genannten Positionen beziehungsweise Autoren 
noch keinesfalls alle für die moderne Auseinandersetzung mit Kultur rele­
vanten Ansätze erfasst sind. Unerwähnt geblieben sind beispielsweise 
Georg Simmels Konzeptionalisierung moderner Kultur (127, S. 53-62 ; 152, 
S. 77-88) oder Edmund Husserls phänomenologisches Kulturverständnis. 
Beides sind Ansätze, die sich mit den Gründervätern der deutschen Kultur­
soziologie verbinden; zu denken wäre hier etwa an Alfred Weber, Max 
Scheler oder Karl Mannheim (152, S. 100-135; 159; 194). Zu nennen wä­
ren auch Arnold Gehlens anthropologische Grundlegung der Kultur (184), 
Norbert Elias' Zivilisationsanalyse (127, S. 254-269; 129; 130; 156; 191; 
197), Niklas Luhmanns an Talcott Parsons orientierter systemtheoretischer 
Kulturbegriff (122) und daran anschließende Entwürfe (138), das noch näher 
auszuführende handlungstheoretische Kulturmodell ^Pierre Bourdieus, kul- 
tursemiotische Konzepte w ie diejenigen Jurij Lotmans,(161) oder Roland 
Posners (169, S. 39 -72 ; 179) öder auch das in Deutschland mit den Namen 
Aleida und Jan Assmann verbundene Konzept der Kultur als kollektives Ge­
dächtnis beziehungsweise Erinnerungskultur (169, S. 156-185).

Es dürfte deutlich geworden sein, dass angesichts der Fülle der Verlautba­
rungen zu einer modernen Theorie der Kultur ein auch nur annähernd vo ll­
ständiger Überblick über jene Positionen, die sich in den vergangenen Jahr­
zehnten zu einem immer dichteren Diskussionszusammenhang formiert ha­
ben, nicht zu leisten ist. Ebenso offenkundig dürften die Schwierigkeiten 
sein, die sich demjenigen in den Weg stellen, der um eine Begründung der 
besonderen Relevanz einer bestimmten Position bemüht ist. Welche Wertig­
keit dem Beitrag zu einer kulturtheoretischen Debatte zukommt, die seit ih­
ren Anfängen im frühen 20. Jahrhundert kaum an Dynamik verloren hat, 
hängt wesentlich von der Perspektive und dem Erkenntnisinteresse des Be­
trachters ab. Es scheint so gesehen legitim, bei der Auswahl der im Folgen­
den etwas ausführlicher dargelegten kulturtheoretischen Ansätze von einer 
pragmatischen Begründung auszugehen. Da die primären Adressaten dieses 
Forschungsüberblicks Historiker sind, richtet sich der Fokus auf einige Posi­
tionen, die in der Neuen Kulturgeschichte, so w ie sie sich gegenwärtig im 
deutschsprachigen Raum präsentiert, besondere Aufmerksamkeit gefunden 
haben. Es handelt sich zum einen um die Kulturkonzepte Max Webers, Ernst 
Cassirers und Clifford Geertz' und zum anderen um Michel Foucaults sich 
im Spannungsfeld von Diskursen und Praktiken bewegendes Modell kultu­
rellen Handelns sowie um Pierre Bourdieus kulturwissenschaftlich fundierte 
Praxeologie.

In Anbetracht der Bedeutung, die dem hermeneutisch-interpretativen Kul­
turbegriff auch und gerade in der gegenwärtigen Diskussion um ,Kultur' zu­
kommt, überrascht es kaum, dass Max Weber in den vergangenen Jahren als

Weitere kultur­
. theoretische
Ansätze

Max Webers 
Kulturtheorie

39

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Kulturtheoretiker eine eigentliche Renaissance erlebt hat (133; 146; 150; 
152, S. 88-99; 177; 188; 198, S. 38-42; 277). Sein Diktum „ ,Kultur' ist ein 
vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und Bedeutung bedachter end­
licher Ausschnitt aus der sinnlosen Unendlichkeit des Weltgeschehens" 
(203, S. 180) dürfte mittlerweile im deutschen Sprachraum zu den am häu­
figsten zitierten Definitionen von Kultur gehören. Kulturelle Erscheinungen 
sind nach Weber demnach Ausdrucksmomente menschlicher Sinngebungs­
prozesse. Diese Sinngebungsprozesse nun, durch die die kulturelle Welt 
überhaupt erst geschaffen wird, gründen in spezifischen Normensystemen, 
sind der sichtbare Ausdruck jener Werthaltungen, denen sich kulturelle Be­
deutungsstiftung verdankt. Wenn kulturelle Erscheinungen wissenschaftlich 
begriffen werden sollen, bedarf es einer Erkenntnismethode, die diesen Um­
stand berücksichtigt. Es genügt nicht, die verschiedenen Faktoren, die eine 
kulturelle Erscheinung in ihrer Gesamtheit konstituieren, einfach zu sam­
meln; die einer kulturellen Erscheinung zuzuordnenden Einzelphänomene 
müssen vielmehr als bedeutsame und gedeutete aufgefasst werden. Der 
Blick des Forschers richtet sich demzufolge nicht nur auf die jeweils his­
torischen Manifestationen menschlicher Kultur, sondern auch und vor allem 
auf Wertvorstellungen und Wertmaßstäbe, die das praktisch-geschichtliche 
Handeln von Menschen innerhalb eines kulturellen Zusammenhangs leiten. 
Diese Wertvorstellungen und Wertmaßstäbe müssen, wie Weber in Anleh­
nung an den Philosophen Heinrich Rickert postuliert, kollektiv und damit in­
tersubjektiv verankert sein. Der Fokus richtet sich demnach nicht auf das, 
was einen einzelnen Menschen unabhängig von anderen Menschen prägt, 
sondern auf jenes normative Fundament, das für eine Gemeinschaft als 
Ganze verbindlich ist und das eine Kultur determiniert. Dabei betont Weber 
im Unterschied zu Rickert nun allerdings, dass jene Werte und Normen, die 
menschliches und damit kulturelles Handeln leiten, weder universell noch 
transhistorisch sind. Sie gelten nur innerhalb spezifischer Kulturen und wan­
deln sich im Lauf der Zeit; sie sind abhängig von materiellen Vorausset­
zungen und sozioökonomischen Strukturen und müssen in ihrem jeweiligen 
historischen Kontext reflektiert werden.

Webers Auffassung wertegeleiteten kulturellen, das heißt politischen, 
ökonomischen, sozialen Handelns findet ihre Konkretisierung in seinem 
wohl berühmtesten Aufsatz, der Studie Die protestantische Ethik und der 
„Geist" des Kapitalismus (1904/05 und 1920) (204). Ausgehend von der 
Frage nach dem dynamischen Prinzip, das die moderne Gesellschaft bis 
heute antreibt, versuchtWeber die „Kulturbedeutung von religiösen Ideen", 
die sich in der abendländischen Geschichte abzeichnende „Dialektik von 
geistigen Triebkräften [...] und den sich organisierenden sozioökonomi­
schen Strukturen" herauszustellen (153, S. 123). Die abendländische Ent­
wicklung, die Weber als Prozess zunehmender Rationalisierung der Lebens­
führung und Ökonomisierung der Lebenspraxis beschreibt, gründe in einem 
ideellen Substrat, das Weber in der protestantischen, insbesondere calvinis- 
tischen Ethik verortet. Die calvinistische Prädestinationslehre, die ökonomi­
sches Wohlergehen als Indikator für religiöses Heil versteht und das für den 
calvinistischen Glauben kennzeichnende asketische Lebensprinzip bilden 
nach Weber die zentralen Voraussetzungen für die Entstehung und Entfal-

40

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

tung des,Geists des Kapitalismus'. Sie motivierten zu ökonomisch produkti­
vem Verhalten und verhinderten zugleich, dass der dadurch erworbene 
Reichtum im Rahmen eines aufwändigen Lebensstils verschwendet würde. 
Erworbenes Kapital werde, so Weber, nichtvollumfänglich konsumiert, son­
dern reinvestiert und im Verbund mit Fleiß und Disziplin wirtschaftlich 
fruchtbar gemacht. Indem die calvinistische Ethik außerdem zu einer metho­
dischen Planung der eigenen Lebensführung aufrufe, erhebe sie rationales 
und methodisches Verfahren zum Leitbild menschlichen Verhaltens. Nicht 
Kontemplation sei gefragt, sondern aktives und vernunftorientiertes Handeln 
im Rahmen der durch die calvinistische Glaubenslehre vorgegebenen Wert­
maßstäbe und Verhaltensnormen (189).

Die protestantische Ethik und der „Geist" des Kapitalismus hat nicht nur 
Anerkennung gefunden, sondern ist auch vielfach und mit guten Gründen 
kritisiert worden (Einleitung der Hrsg, in 204). Allen berechtigten Einwänden 
zum Trotz macht Webers viel diskutiertes Werk auf unhintergehbare Weise 
deutlich, dass menschliches Handeln grundsätzlich von Wertvorstellungen 
geleitetes sinnhaftes Handeln ist und dass es deshalb eines kulturanalyti­
schen Zugriffs bedarf, der der wertorientierten und sinnstiftenden Dimen­
sion geschichtlicher Praxis Rechnung trägt. Indem nun Weber die Erkenntnis 
kultureller Phänomene an einen Deutungsakt bindet, der es überhaupt erst 
ermöglicht, die den historischen Erscheinungen inhärenten handlungsleiten­
den Werte zum Vorschein zu bringen, konzipiert er wissenschaftliche Er­
kenntnis als das Ergebnis hermeneutischer Tätigkeit.

Dies verbindet ihn mit Ernst Cassirer, der sich mit seinem dreibändigen 
Werk Philosophie der symbolischen Formen (1923-29), seiner Aufsatz­
sammlung Zur Logik der Kulturwissenschaften (1942) sowie seinem Essay 
on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture (1944) [dt. Ver­
such über den Menschen. Einführung in eine Philosophie der Kultur (1992)] 
einen wichtigen Platz innerhalb der modernen Kulturphilosophie gesichert 
hat (127, S. 90-101; 142; 147; 172; 173; 198, S. 42-45). Wie für Weber 
gilt auch für Cassirers Auffassung kultureller Phänomene, dass historisch 
konkrete Erscheinungen nicht losgelöst von geistigen Ideen existieren, dass 
sie im Gegenteil überhaupt erst durch geistige Tätigkeit geschaffen wurden 
und deshalb über ein ideelles Fundament verfügen. Letzteres manifestiert 
sich darin, dass alle kulturellen Manifestationen auf einen Sinnbereich zie­
len, mit dem sie in Bezug gesetzt sein wollen. Sie sind Symbole und stellen, 
in Analogie zur Sprache, ein Zeichensystem dar, das auf einen ihm inhären­
ten Sinn verweist. Dieser Sinn nun kann nicht verstanden werden, wenn die 
einzelnen kulturellen Erscheinungen isoliert betrachtet werden. Anders als 
der Naturwissenschaftler, der gerade durch die Isolierung eines Phänomens, 
durch das Entfernen all jener Elemente und Kontexte, die das Auffinden 
eines Naturgesetzes erschweren, Erkenntnis zu gewinnen sucht, muss der 
Kulturwissenschaftler immer das Ganze einer kulturellen Formation bezie­
hungsweise symbolischen Form' im Blick haben. Jede einzelne kulturelle 
Manifestation ist nämlich geprägt durch ein ihr zugehöriges Ordnungsmo­
ment. Dieses wiederum ist bestimmt durch die symbolische Form', der es 
zugerechnet werden kann. Cassirer unterscheidet in diesem Zusammenhang 
zwischen Sprache, Kunst, Mythos, Religion und Wissenschaft als jenen En-

Kritik an Webers 
Kulturgeschichts­
schreibung

Ernst Cassirer

41

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

titäten, die in ihrer Gesamtheit menschliche Kultur konstituieren (123, 
S. 12): „[J]eder dieser Bedeutungszusammenhänge [d.h. symbolischen For­
men, A.d.V.J, die Sprache wie die wissenschaftliche Erkenntnis, die Kunst 
wie der Mythos, besitzt sein eigenes konstitutives Prinzip, das allen beson­
deren Gestaltungen in ihm gleichsam sein Siegel aufdrückt" (123, S. 31). 
Die Folgen für die Art und Weise kulturwissenschaftlicher Erkenntnis, die 
sich aus dieser Prämisse ergeben, verdeutlicht Cassirer am Beispiel der 
Raumwahrnehmung des Menschen: Nicht indem der Mensch ein fertig vor­
handenes materielles Urbild eines gewissermaßen ,absoluten' Raumes in 
seiner Vorstellung eins zu eins abbildet, sondern indem er unterschied­
lichste, an sich unvergleichbare Eindrücke und Sinneswahrnehmungen, vor 
allem optische, akustische und haptische räumliche Erfahrungen als Zei­
chen nutzt und aufeinander bezieht, entsteht in seiner Vorstellung Raum 
als eine Welt miteinander systematisch verknüpfter und aufeinander bezo­
gener Wahrnehmungen (123, S. 34ff.). Kulturwissenschaftliche Erkenntnis 
nun funktioniert auf analoge Weise. Sie nimmt die konkret erfahrbaren Er­
scheinungen als Repräsentanten einer ihnen inhärenten Ordnung wahr, 
setzt sie zueinander in Beziehung und gewinnt daraus Erkenntnis über das 
Konstitutionsprinzip einer symbolischen Form'. Damit ist zugleich offen­
kundig, dass der Erkenntnisakt Kultur nicht einfach im Geiste des Betrach­
ters abbildet, sondern dass er diese im Prozess der Erkenntnis als Netz von 
Bedeutungen überhaupt erst hervorbringt. Kulturelle Wahrnehmung bleibt 
so immer gebunden an ein betrachtendes Subjekt und dessen Interpretati­
onsleistung.

Was Ernst Cassirer in seiner Philosophie der symbolischen Formen an­
strebt, ist der Versuch, die verschiedenen Bereiche menschlicher Kulturtätig­
keit als Systeme von Symbolbildung zu begreifen. Die einzelnen kulturellen 
Formationen oder -  in der Begrifflichkeit Cassirers -  symbolischen For­
men' präsentieren sich als „eine Mannigfaltigkeit von Gestaltungen, die 
doch zuletzt durch eine Einheit der Bedeutung zusammengehalten werden" 
(123, S. 43). Jede kulturelle Erscheinung besitzt Zeichencharakter, ist gewis­
sermaßen ein Buchstabe, ein Wort oder ein Satz, der zum ,Text' der jeweili­
gen kulturellen Formation beiträgt, eines Textes, der sich nur demjenigen er­
schließt, der ihn als bedeutungsstiftendes System von Symbolen liest und 
versteht. Schon Max Weber hatte, wie vorgängig dargelegt wurde, betont, 
dass soziales Handeln sich weder dem Zufall noch überzeitlich gültigen Ge­
setzen verdanke, sondern vielmehr die Manifestation spezifischer, historisch 
wandelbarer Wertmaßstäbe und Wertvorstellungen darstelle, die in einem 
bestimmten geschichtlichen Moment und in einer bestimmten Kultur das 
Denken und Handeln von Individuen leiteten, und in diesem Zusammen­
hang die Erforschung der Relevanz dieser Werte im Kontext eines jeweils 
konkreten historischen Geschehenszusammenhangs als die primäre Auf­
gabe wissenschaftlicher Kulturforschung bestimmt. Geschichte als Ausdruck 
menschlicher Deutungsakte erscheint in dieser Perspektive als Folge von 
Sinngebungsprozessen, die es durch eine wissenschaftliche Hermeneutik 
aufzudecken gilt. Das Interesse kulturwissenschaftlicher Tätigkeit richtet 
sich demzufolge weniger auf die konkreten historischen Geschehensmo- 
mente als vielmehr auf jene Wertvorstellungen, die menschliches Handeln

42

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

antreiben und auf die menschliches Handeln zugleich zielt. Auch Ernst Cas­
sirer definiert menschliches Handeln als sinnhaften Ausdruck eines ihnen 
zugrunde liegenden ideellen Zusammenhangs. Er fragt allerdings weniger 
nach den Normen, welche kulturelles Handeln begründen, sondern bemüht 
sich vielmehr um die Klärung der Frage, auf welche Weise kulturelles Han­
deln adäquat erfasst werden kann. Was er in seiner Einleitung zur Philoso­
phie der symbolischen Formen entwirft, ist eine Erkenntnislehre, die darauf 
zielt, jene bedeutungsgenerierenden Muster, die den als Zeichen aufgefas­
sten kulturellen Phänomenen inhärent sind, begreifbar zu machen.

Max Webers und Ernst Cassirers Auffassung der Kultur als einem ausle­
gungsbedürftigen symbolischen Kosmos' findet in Clifford Geertz' Postulat 
einer,Hermeneutik der Kultur' ihren Widerhall (115; 112; 113; 136; 182, 
S. 445-477; 312). Der amerikanische Kulturanthropologe hat nicht nur die 
in Auseinandersetzung mit Cassirer entwickelte philosophische Symbolkon­
zeption Susanne Langers intensiv rezipiert, sondern erweist auch Max We­
ber seine Reverenz, wenn er gleich zu Beginn seines neben Deep Play: No­
tes on the Balinese Cockfight (1972) [dt. „Deep play": Bemerkungen zum  
balinesischen Hahnenkampf (1983) (145)] berühmtesten Aufsatzes, Thick 
Description: Toward an Interpretive Theory o f Cultures (1973) [dt. Dichte 
Beschreibung. Bemerkungen zu  einer deutenden Theorie von Kultur (1983) 
(144)], programmatisch festhält: „Der Kulturbegriff, den ich vertrete [...], ist 
wesentlich ein semiotischer. Ich meine mit Max Weber, dass der Mensch ein 
Wesen ist, das in selbst gesponnene Bedeutungsgewebe verstrickt ist, wobei 
ich Kultur als dieses Gewebe ansehe. Ihre Untersuchung ist daher keine ex­
perimentelle Wissenschaft, die nach Gesetzen sucht, sondern eine interpre­
tierende, die nach Bedeutungen sucht. Mir geht es um Erläuterungen, um 
das Deuten gesellschaftlicher Ausdrucksformen, die zunächst rätselhaft 
scheinen" (144, S. 9). Wie Weber konzipiert Geertz Kultur demnach als das 
Ergebnis von Sinnstiftungsprozessen, wie Cassirer ringt er mit dem Problem, 
eine dem symbolischen Charakter von Kultur angemessene Erkenntnisme­
thode zu definieren, jede Kultur, so die These von Geertz, erzeugt Zeichen­
ensembles, mittels derer sie sich selbst darstellt und zugleich deutet. In ihrer 
Gesamtheit bilden diese Zeichenensembles den kulturellen ,Text', der einer 
Entzifferung und Interpretation bedarf. Wie nun hat man sich diese Entziffe­
rung und Interpretation vorzustellen? Im Zentrum von Geertz' epistemologi­
schen Überlegungen steht der auf den Philosophen Gilbert Ryle zurückge­
hende Begriff d e r,dichten Beschreibung' als prägnante Bezeichnung für je­
nes exegetische Verfahren, das Geertz in seinem Aufsatz über den 
balinesischen Hahnenkampf eindrücklich exemplifiziert hat (145). Womit 
der Ethnologe in seiner Rolle als Exeget einer Kultur konfrontiert wird, ist 
„eine Vielfalt komplexer, oft übereinander gelagerter oder ineinander ver­
wobener Vorstellungsstrukturen, die fremdartig und zugleich ungeordnet 
und verborgen sind und die er zunächst einmal irgendwie fassen muss" 
(144, S. 15). Seine Aufgabe besteht nun darin, das komplexe Gefüge von Be­
deutungsstiftungen, als das sich eine Kultur manifestiert, die „geschichtete 
Hierarchie bedeutungsvoller Strukturen" (144, S. 12) in deren Rahmen kul­
turelle Handlungen überhaupt erst verstanden werden können, als Symbof- 
systeme zu beschreiben und zu deuten. Es geht also weniger um eine de-

Cl ifford Geertz

43

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

skriptive Erfassung kultureller Praktiken als vielmehr darum herauszustellen, 
inwiefern eben diese Praktiken Formen der Sinnkonstitution bilden, die Aus­
kunft geben über die einer Kultur inhärenten Wertordnungen. Dabei gilt es, 
w ie Geertz betont, zu beachten, dass kulturelles Handeln als ethnologisch 
analysiertes Handeln einer doppelten Interpretation unterliegt: Wenn sozia­
les Handeln grundsätzlich als symbolisches Handeln zu verstehen ist, heißt 
dies, dass das, was der Ethnologe beobachtet, bereits Deutungsmodi w irk li­
cher Erfahrung sind. In ihren Praktiken bringen Individuen und Kollektiveje­
weils kulturspezifische, Interpretationen erster Ordnung' zum Ausdruck, die 
vom Ethnologen als einem ,Interpreten zweiter und dritter Ordnung' (144, 
S. 22 f.) einer weiteren Deutung unterzogen werden. Was ethnologische Be­
trachtung demnach hervorbringt, sind nicht Abbilder kultureller Einheiten, 
sondern vielmehr einer subjektiven Perspektive verhaftete Lesarten und da­
mit Konstruktionen von Kulturen.

Kritik an Geertz' So folgenreich Geertz' Kulturbegriff und dessen methodisches Postulat 
Kulturhermeneutik e iner,dichten Beschreibung' für die Neue Kulturgeschichte waren und sind,

so wenig blieben sie vor Kritik verschont. Ein erster wichtiger Vorwurf zielt 
auf das Deutungsmonopol, welches dem mit der Analyse einer Kultur 
befassten Wissenschaftler verliehen werde. Zwar hat Geertz, so die Kritik, 
zu Recht die eminent wichtige Rolle hervorgehoben, die dem Ethnologen 
als Interpreten einer Kultur zukommt; indem er diesen als schöpferische In­
stanz, als allmächtiges deutendes Subjekt inthronisiere, gerieten jedoch die 
Stimmen und damit die Perspektiven der von ihm betrachteten und gedeute­
ten Individuen und Kollektive aus dem Blickfeld (115, S. 60). Die Autorität 
des Ethnologen müsse relativiert werden; was es zu gewinnen gelte, seien 
neue methodische Ansätze, die einen Dialog zwischen den Angehörigen 
der jeweils untersuchten Kultur und dem sich dieser Kultur widmenden Wis­
senschaftler in Gang setzten. Es sind insbesondere Vertreter der Postcolonial 
Studies, die in jüngerer Zeit nicht nur die Privilegierung des Ethnologen, 
sondern ganz generell das westliche Deutungsmonopol kultureller Phäno­
mene in Frage gestellt haben.

Ein zweiter Kritikpunkt richtet sich gegen die m it der Privilegierung des 
Symbolischen einhergehende Ausblendung sozialer Praxis. Was Geertz ent­
wickle, sei, so der Vorwurf, eine „ ,Semiotik' ohne Pragmatik" (115, S. 62). 
Die Art und Weise, w ie Interpretationen intersubjektiv konstituiert werden, 
bleibe ebenso ungeklärt w ie die Frage, in welchem Verhältnis die Deutungs­
leistung von Individuen und Kollektiven und deren Lebenswelt jeweils stün­
den. Geertz ignoriere die „Herrschaftsfunktionen kultureller Muster" (ebd.), 
sei blind der Tatsache gegenüber, dass Interpretationen das Ergebnis keines­
falls konfliktfreier Prozesse des Aushandelns von Interessen seien.

Auf Widerstand gestoßen ist drittens die holistische Vorstellung von Kul­
tur, wie sie auch Geertz' hermeneutischem Kulturmodell zugrunde liege. 
Die gerade in der älteren Kulturanthropologie verbreitete Unterstellung, 
bei den erforschten Kulturen handle es sich um homogene, nach außen ab­
gegrenzte soziale Gebilde, ist spätestens durch die im 20. Jahrhundert 
noch einmal an Dynamik gewinnenden weltweiten Migrationsbewegungen 
obsolet geworden. Moderne Kulturen sind, w ie Homi K. Bhabha betont 
hat, heterogen und hybrid, sie sind gekennzeichnet durch die spannungs-

44

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

reiche Koexistenz unterschiedlicher kultureller Erfahrungen, mentaler Di­
spositionen und sozialer Praktiken (116). Den daraus resultierenden Kon­
flikten und Widersprüchen nun hat sich der Ethnologe nicht weniger zu 
widmen als jenen Gegebenheiten, welche den Zusammenhalt einer Kultur 
begünstigen.

In die Kritik geraten ist schließlich auch und insbesondere Geertz' Postulat 
einer Analogie zwischen Kultur und Text. Zwar sekundiert die Formel, Kultur 
als Text' auf prägnante Weise Geertz' hermeneutischem Kulturbegriff; deren 
undifferenzierte Anwendung auf jedwede kulturelle Äußerung hat sie sehr 
schnell als problematisch erscheinen lassen. Vor allem jedoch hat sie eine 
kontroverse Diskussion über Geertz' theoretische Grundannahmen angeregt, 
die in der Writing Cu/ture-Debatte kulminierte (114), im Zuge derer nicht 
nur amerikanische Autoren dazu aufriefen, weniger die Exegese kultureller 
Bedeutungsgefüge als vielmehr die „Untersuchung der Textabhängigkeit von 
Kulturrepräsentationen" (112, S. 31) zum Forschungsprogramm zu erheben.

Clifford Geertz' Konzept einer,Hermeneutik der Kultur' mag es in begriff­
licher Hinsicht bisweilen an Präzision fehlen, das Schlagwort , Kultur als 
Text' mag zum Widerspruch reizen, dennoch verdankt die aktuelle kultur­
wissenschaftliche Diskussion dem amerikanischen Ethnologen -  und mit 
ihm der amerikanischen Kulturanthropologie überhaupt (169, S. 86-107; 
187) -  wichtige Impulse gerade auch für die historische Kulturforschung 
(195). Als Vertreter einer Disziplin, die sich vorwiegend mit fremden Kultu­
ren befasst und sich damit in besonderem Maße mit der Frage konfrontiert 
sieht, wie ein zunächst mit vertrauten Kategorien nicht erklärbares Phäno­
men angemessen zu begreifen und darzustellen sei, hat er auf wirkungs­
mächtige Weise das Problem einer adäquaten Erfassung kultureller Phäno­
mene systematisch reflektiert und dabei an kulturtheoretische Traditionen 
angeknüpft, deren Relevanz zum gegenwärtigen Zeitpunkt kaum bestritten 
wird. Gemeinsam mit Max Weber und Ernst Cassirer gehört er zu jenen Au­
toren, denen es in besonderem Maße gelungen ist, deutlich zu machen, wel­
che Bedeutung der symbolischen Dimension sozialen Handelns zukommt 
und welche methodischen Probleme sich demjenigen stellen, der eben 
diese symbolische Dimension sozialen Handelns in den Mittelpunkt seiner 
kulturanalytischen Bemühungen zu rücken versucht.

So sehr die Positionen, welche der hermeneutisch-interpretativen Tradi­
tion der Kulturtheorie zuzurechnen sind, den Blick für die symbolische 
Dimension kultureller Manifestationen und die sich daraus ergebende er­
kenntnistheoretische Problematik geschärft haben, so wenig ist es ihnen 
gelungen -  dies der wiederholt formulierte Vorwurf -  ihren Kulturbegriff 
handlungstheoretisch hinreichend zu fundieren. Wenn Kultur als Ensemble 
symbolischer Ordnungen verstanden wird,, das sich individuellen und kol­
lektiven Sinnzuschreibungen verdankt, stellt sich die Frage, worin sich diese 
symbolischen Ordnungen materialisieren. Sind also die symbolischen Ord­
nungen der Kultur auf der Ebene des Geistes, verstanden als von der sozialen 
Handlungspraxis und den materialen Erscheinungen abgegrenztermentaler 
Raum, zu verorten; bewegen sie sich auf der Ebene von meist textbasierten 
Diskursen oder manifestieren sie sich in den gesellschaftlichen Praktiken 
von Menschen (183, S. 16)? In der neueren Kulturgeschichte sind vor allem

Bilanz von Geertz'
Kulturhermeneutik

Diskurs­
theoretische 
Kulturtheorien

45

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

jene Positionen auf Resonanz gestoßen, die sich in kritischer Distanzierung 
von mentalistischen Modellen um die Analyse diskursiver Formationen und 
die Entwicklung einer kulturellen Praxeologie bemüht haben. Die hier ange­
deuteten Bemühungen verbinden sich in erster Linie mit den Namen Michel 
Foucault und Pierre Bourdieu, deren Beitrag zu einer diskurstheoretisch be­
ziehungsweise handlungstheoretisch begründeten Konzeption von Kultur im 
Folgenden knapp umrissen werden soll.

Michel Foucault In einem oft zitierten Interview hat Foucault einmal von sich gesagt, er 
sei Experimentator und kein Theoretiker (141, S. 24). Es fällt in der Tat nicht 
ganz leicht, den Kern seiner kulturtheoretischen Überlegungen auf präg­
nante Weise zu fassen. Dies hängt zum einen mit Foucaults bisweilen her­
metisch anmutender Diktion zusammen, aber auch und vor allem mit dem 
Umstand, dass er seine Positionen einem kontinuierlichen Revisionsprozess 
unterzogen hat. Wenn man, dem Systematisierungsversuch von Angelika 
Epple folgend, zwischen der Frühphase als einer um den Begriff der Wahr­
heit zentrierten Archäologie des Wissens, der mittleren Phase als Analytik 
der Macht und der Spätphase als Versuch einer Konstituierung des Subjekts 
unterscheidet (135), zeigen sich nicht nur signifikante Interessenverlagerun­
gen innerhalb des Cesamtwerks des französischen Philosophen, sondern 
auch eine bemerkenswerte Kehrtwende, was die Rolle der Subjekte als kul­
turelle Akteure anbelangt. Kennzeichnend für frühe Arbeiten Foucaults, zu 
denken wäre hier etwa an Les mots et les choses (1966) [dt. Die Ordnung 
der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften (1971) (139)] oder 
L'archeologie du savoir (1969) [dt. Archäologie des Wissens (1973) (140)], 
ist nämlich eine ,Dezentrierung des Subjekts' in dem Sinne, dass, so die 
These, kulturelle Ordnungen nicht als Ergebnis subjektiver Bewusstseins­
akte entstehen, sondern sich übersubjektiven ,Wissenscodes' verdanken, 
die das kommunikative Handeln von Individuen und Kollektiven steuern 

,Diskurs' (182, S. 262-284). Zentrale Bedeutung kommt in diesem Zusammenhang
dem Begriff,Diskurs' zu, den Foucault folgendermaßen definiert: „Diskurs 
wird man eine Menge von Aussagen nennen, insoweit sie zur selben diskur­
siven Formation gehören" (140, S. 170; vgl. auch 157, S. 75-89; 185). 
,Aussagen' im Sinne Foucaults haben ihren Ursprung, wie bereits angedeu­
tet, nicht im Bewusstsein von Individuen, sie bilden in ihrer Gesamtheit 
vielmehr von subjektiver Intentionalität losgelöste institutionalisierte Rede­
weisen. Allein diese als zeitliche Folge kontingenter Kommunikationserei­
gnisse in Erscheinung tretenden Redeweisen sind durch ihre Materialität 
einer Betrachtung zugänglich und haben deshalb, so Foucault, der primäre 
Gegenstand forschender Bemühungen zu sein. Das Ziel kulturanalytischer 
Reflexion besteht nach Foucault in erster Linie darin, die historisch spezifi­
schen Formationsregeln beziehungsweise Funktionsmechanismen von 
Diskursen im Modus eines archäologischen' Vorgehens frei zu legen. Es 
gehe darum, so Foucault in Die Ordnung der Dinge, zu erkennen, „nach 
welchem Ordnungsraum das Wissen sich konstituiert hat, auf welchem his­
torischen Apriori [...] Ideen haben erscheinen, Wissenschaften sich bilden, 
Erfahrungen sich in Philosophien reflektieren, Rationalitäten sich bilden 
können, um vielleicht sich bald wieder aufzulösen und zu vergehen" (139, 
S. 24). Indem er den Diskurs als übersubjektives System von Aussage- und

46

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

Zeichensequenzen mit regelhaftem Charakter konzeptualisiert, knüpft Fou­
cault noch an die klassische strukturalistische Kulturtheorie an. Doch trans­
formiert er strukturalistische Grundannahmen, indem er zugleich postuliert, 
dass dieses System nicht im Bewusstseinsraum von Individuen wurzelt, son­
dern ein sich selbst organisierendes, autonomes Ensemble geschichtlich 
kontingenter diskursiver Praktiken bildet, die durch Wissenscodes reguliert 
werden. Dadurch gelangt er zu einer Diskurstheorie, welche die Vorstel­
lung verabschiedet, die Akteure seien aktiv an kulturellen Selbstverständi­
gungsprozessen beteiligt.

Die Auffassung von kultureller Interaktion als einer Gesamtheit von Dis­
kursen, die sich unabhängig von der Erkenntnisleistung und den Intentionen 
von Subjekten nach ihnen inhärenten Mustern oder Regeln formieren, hat 
erhebliche Irritationen erzeugt. Als problematisch wurde dabei vor allem 
das Verschwinden des Subjekts als ordnender Instanz gewertet; die Vorstel­
lung selbsttätiger Diskurse wurde von nicht wenigen Kritikern als Illusion 
denunziert (182, S. 284-292). Foucault selber hat sich in der Folge von sei­
nen Anfängen distanziert und zunächst im Rahmen seines vor allem in Sur- 
veiller et punir. La naissance de la prison (1975) [dt. Überwachen und Stra­
fen (1976)] und La volonte du savoir (1976) [dt. Der Wille zum Wissen 
(1977)] unternommenen Versuchs, die Kategorie,Diskurs' mit der Kategorie 
,Macht' zusammen zu denken, den Charakter von Diskursen als gesell­
schaftliche Herrschaftstechniken herauszustellen, die Intentionalität diskur­
siver Praktiken zugestanden (205, S. 62ff.). Noch entscheidender sind die 
sich in seinem Spätwerk, insbesondere in L'usage du plaisir (1984) [dt. Der 
Gebrauch der Lüste (1986)] und Le souci de soi (1984) [dt. Die Sorge um 
sich (1986)], abzeichnenden Modifikationen seines kulturtheoretischen An­
satzes. Foucault hebt nun hervor, dass die Wissenscodes als kulturelle Ord­
nungen sich nicht unabhängig von menschlichen Subjekten reproduzieren, 
sondern dass sie von Akteuren in ihren alltäglichen Handlungszusammen­
hängen konkretisiert werden. Wissenscodes fungieren so als Handlungsan­
weisung für die Angehörigen einer Diskursgemeinschaft, sie finden ihre Ma­
terialisierung als diskursive Praktiken nur mittels handelnder Individuen und 
Kollektive, die diese Wissenscodes inkorporiert haben (182, S. 293-308). 
Bezeichnend für Foucaults späte Beiträge zu einer Theorie der Kultur ist 
nicht nur das, was man als ,Wiederentdeckung des Subjekts' bezeichnen 
könnte, sondern auch eine Horizonterweiterung in dem Sinne, dass neuer­
dings nicht mehr ausschließlich diskursive Praktiken, sondern menschliche 
Praktiken überhaupt interessieren. Im Zuge seiner Wende weg von einer 
,textualistischen' hin zu einer ,handlungstheoretischen' Wissensanalyse 
(182, S. 296) werden nun auch nicht-diskursive Praktiken als Ausdruck der 
Wissensordnungen verstanden, die menschlichem Handeln zugrunde liegen 
(121; 166; 186). Damit vollzieht Foucault eine Annäherung an jenen Kultur­
theoretiker, der, ungleich prägnanter und empirisch fundierter als Foucault, 
die Rolle individueller und kollektiver Praktiken im sozialen Prozess be­
schrieben hat: Pierre Bourdieu.

Wie auch Michel Foucault gewinnt Pierre Bourdieu sein handiungstheore- 
tisches Konzept aus der kritischen Aneignung und Auseinandersetzung mit 
Positionen des Strukturalismus. Eine Erklärung kultureller Erscheinungen al-

Verschwinden des 
Subjekts

Foucaults
Revisionen

Pierre Bourdieus 
praxeologische 
Kulturtheorie

47

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

lein aus ihnen zugrunde liegenden ,objektiven' Regelsystemen lehnt er ab; 
seine im Folgenden knapp erörterte Praxistheorie stellt den Versuch dar, 
strukturelle Gegebenheiten sozialer Einheiten, beispielsweise Institutionen, 
ökonomische Rahmenbedingungen oder kulturelle Prägungen, mit den diese 
sozialen Einheiten konstituierenden Akteuren, deren subjektiven' Intentio- 

,Habitus' nen und mentalen Dispositionen zu vermitteln (132; 182, S. 311 -322). Von
zentraler Bedeutung für Bourdieus Praxeologie ist dabei der Begriff,Habi­
tus', der das soziale Handeln von Individuen bündelt. Habitus wird definiert 
als ein den sozialen Akteuren inhärentes handlungsleitendes System von 
Vorstellungen, „als strukturierte Strukturen, die geeignet sind, als strukturie­
rende Strukturen zu wirken, mit anderen Worten: als Erzeugungs- und Struk­
turierungsprinzip von Praxisformen und Repräsentationen" (120, S. 165). 
Menschen agieren in verschiedenen institutionellen Zusammenhängen 
oder, in der Begrifflichkeit Bourdieus, in verschiedenen ,sozialen Feldern'; 
unabhängig davon, ob sie sich wirtschaftlich, politisch, wissenschaftlich 
oder religiös betätigen, ist es jedoch ihr ,Habitus', der ihr Verhalten be­
stimmt. ,Habitus' ist demnach zu verstehen als jenes Ensemble kollektiver 
Denk-, Handlungs-, Wahrnehmungsschemata -  Bourdieu spricht in diesem 
Zusammenhang von „Handlungs-, Wahrnehmungs- und Denkmatrix" (120, 
S. 169) -  das sich aus der sozialen Praxis von Akteuren heraus gebildet hat 
und zugleich auf diese zurückwirkt, indem es sie steuert (182, S. 323-329). 
Der Habitus konstituiert ein Ordnungsmuster, das es den handelnden Akteu­
ren erlaubt, auf Erscheinungen ihrer jeweiligen sozialen Welt adäquat zu 
reagieren, sie zu verstehen und sie in ihr Handeln zu integrieren. Das Han­
deln sozialer Akteure ist demnach nicht losgelöst von vorgegebenen Hand­
lungsdispositionen zu denken; zugleich kommen im Prozess der Aneignung 
dieser Dispositionen Momente individueller Kreativität zum Tragen: Der 
einzelne Mensch ist zwar konditioniert durch die seinen spezifischen sozia­
len Kontext charakterisierenden kulturellen Muster, zugleich beteiligt er sich 
aktiv an der kontinuierlichen Ausdifferenzierung und Modifizierung eben 
dieser kulturellen Muster.

Fundamental für Bourdieus Habituskonzept ist nicht nur die darin zum 
Ausdruck gelangende Vorstellung von der Wechselbeziehung zwischen ge­
sellschaftlichen Vorgaben und individueller Konkretisierung, sondern auch 
das Postulat einer im Wesentlichen unbewussten Genese der die sozialen 
Akteure beeinflussenden ,Handlungs-, Wahrnehmungs- und Denkmatrix'. 
Soziales Handeln ist nicht das Ergebnis rationaler und intentionaler Be­
wusstseinsakte, es erfolgt vielmehr im routinisierten Rückgriff auf Hand­
lungsdispositionen, die sich die sozialen Akteure meist unreflektiert,einver­
leibt' haben. Habitus als mentale Struktur wird bei Bourdieu im Körper ver­
ankert; er manifestiert sich in der Motorik, in der Gestik und Mimik eines 
Menschen. Kulturanalytische Bemühungen haben sich folgerichtig nicht auf 
einen geistigen Raum jenseits geschichtlich handelnder Individuen und Kol­
lektive zu richten, sondern von den empirisch erfassten sozialen Praktiken 
als körperlichen Hervorbringungen auszugehen. Dass soziale Praktiken sich 
unbewusst inkorporierten Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsschemata 
verdanken, heißt nun allerdings nicht, dass sich keine Handlungsabsichten 
sozialer Akteure beschreiben ließen. In La distinction. Critique sociale du ju-

48

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

gement (1979) [dt. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur­
teilskraft (1982) (7)] beschreibt Bourdieu modellhaft soziale Distinktionsme­
chanismen und die damit verbundenen Legitimationsmodi von Macht. So­
ziales Handeln erscheint bei Bourdieu generell als machtorientiertes Han­
deln; es dient der Hervorbringung von materiellem, sozialem, kulturellem 
und symbolischem Kapital, mit dem Individuen und Gruppen ihren Herr­
schaftsanspruch begründen. Kulturelle Praktiken sind so gesehen .immer 
auch Instrumente im Kampf um materielle Ressourcen, politischen Einfluss 
und soziales Ansehen (181, S. 272f.).

Mit seiner um den Begriff des ,Habitus' zentrierten Theorie sozialer Prak­
tiken legt Pierre Bourdieu ein Beschreibungsmodell kulturellen Handelns 
vor, das weithin Resonanz gefunden hat. Wie Kritiker betont haben, bleibt 
in Bourdieus Konzept allerdings letztlich ungeklärt, wie kulturelle Hetero­
genität und kultureller Wandel zu erklären sind. Wenn ,Habitus' eine allen 
Akteuren eines Kollektivs gemeinsame, ,Handlungs-, Wahrnehmungs- und 
Denkmatrix' darstellt, die zwar in unterschiedlichen sozialen Feldern zur 
Anwendung kommt, jedoch in ihrer Struktur konstant bleibt, wird sozialen 
Gemeinschaften implizit eine durch die Wirklichkeit nicht eingelöste Ho­
mogenität unterstellt. Kulturelle Gruppen erscheinen dann als nach außen 
abgegrenzte Entitäten, deren Zusammenhalt durch das in ihnen wirksame 
Habitussystem gewährleistet wird. Damit jedoch wird die Tatsache ausge­
blendet, dass die gesellschaftliches Verhalten strukturierenden Wissensord­
nungen durch Heterogenität, ja nicht selten durch Gegenläufigkeit gekenn­
zeichnet sind. Jeder Gesellschaft beziehungsweise jeder gesellschaftlichen 
Gruppe ist eine innere Dynamik eigen, die zugleich die Grundlage für die 
Entstehung neuer Wissensordnungen, neuer Sinnmuster bildet. Unterbe­
lichtet bleiben in diesem Zusammenhang zum einen jene Prozesse, die 
mittel- und langfristige Verschiebungen im Denk-, Wahrnehmungs- und 
Handlungsgefüge von Kollektiven bewirken; unklar bleibt zum anderen die 
Rolle tief greifender lebensweltlicher Veränderungen auf die sozialen Prak­
tiken der in Kollektiven handelnden Individuen (181, S. 275; 182, 
S. 339-346; 205, S. 44). Ungeachtet des hier formulierten Einwands gilt 
Bourdieus Beitrag zu einer Theorie sozialen Handelns gegenwärtig als der 
elaborierteste Versuch, die Relevanz kultureller Praktiken zu begründen, 
ohne die Dimension des Symbolischen außer Acht zu lassen. Dass mensch­
liche Kultur auf Sinnstiftung beruht, wird -  und hier schließt sich Bourdieu 
Max Webers kulturtheoretischen Überlegungen an -  nicht geleugnet; die 
dieser Sinnstiftung zugrunde liegenden Deutungsakte werden allerdings 
nicht der Subjektivität einzelner Akteure überantwortet, sondern in kollekti­
ven Sinnmustern und daraus abgeleiteten kollektiven Handlungsmustern 
verankert.

d) Umrisse eines konsensuellen Kulturbegriffs

In ihrem Buch Culture. A Critical Review of Concepts and Definitions 
(1952) können die Autoren A. L. Kroeber und Clyde Kluckhohn auf fast drei­
hundert Definitionen des Begriffs,Kultur' verweisen (155, S. 291 Anm. 4a).

Kritik an Bourdieus 
Kulturtheorie

49

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Zusammenspiel 
von Handeln, 

Deuten und 
Materie

Weiter 
Kulturbegriff

Pluralität von
Kulturen

Seither hat die Auseinandersetzung um ein adäquates Verständnis kulturel­
ler Phänomene noch einmal an Breite und Dichte gewonnen (160; 171) und 
es dürften mindestens noch einmal so viele Bestimmungen des gegenwärtig 
modischen Terminus' hinzugekommen sein. Der zunehmenden Unüber­
sichtlichkeit definitorischer Bemühungen zum Trotz zeichnen sich in der ak­
tuellen Diskussion Konvergenzbewegungen ab, die in einen Forschungskon­
sens münden, der abschließend in seinen wesentlichen Umrissen beschrie­
ben werden soll.

Favorisiert wird zum gegenwärtigen Zeitpunkt eine Auffassung von Kultur, 
die materielle, symbolisch-hermeneutische und handlungsorientierte As­
pekte integriert. Kultur ist, wie Otto Gerhard Oexle im Anschluss an Georg 
Simmel formuliert, eine „Totalität", die „Gesamtheit der Hervorbringungen 
des Menschen auf allen Gebieten des Lebens" (170, S. 25). Kultur umfasst 
demnach zum einen jene Werthaltungen und Wissensordnungen, welche 
das Denken und Handeln von Menschen steuern und von diesen zugleich 
immer neu konstituiert werden; sie umfasst darüber hinaus jene kollektiven 
Sinnkonstruktionen, jene Formen der Wirklichkeitsdeutung, durch die Men­
schen die W e lt,entziffern' und sie sich zu eigen machen. Ins Blickfeld gera­
ten dann die vielfältigen Möglichkeiten von Individuen und Kollektiven, le­
bensweltlichen Erfahrungen einen spezifischen Sinn zuzuschreiben, ihnen 
im jeweils eigenen kulturellen System einen Ort zuzuweisen. Kultur umfasst 
weiter die ganze Vielfalt kulturell kodierter Praktiken von Menschen, seien 
dies nun religiöse Rituale, Modi politischer Interaktion, gewerbliche Techni­
ken oder künstlerische Schaffensformen und zugleich die geistigen und ma­
teriellen Erzeugnisse, die sich derartigen Praktiken verdanken. Bedeutsam 
ist nun, dass die hier genannten Aspekte von Kultur nicht als unverbundenes 
Nebeneinander, sondern vielmehr als System komplexer Wechselwirkun­
gen verstanden werden, auf die kulturhistorische Forschung den Fokus zu 
richten hat.

Wenn der Gegenstand kulturwissenschaftlicher Bemühungen als „Ge­
samtheit der Hervorbringungen des Menschen auf allen Gebieten des Le­
bens" beschrieben werden kann, impliziert dies einen weiten Kulturbegriff. 
Kultur wird dann nicht als ein autonomer Bereich neben Staat und Religion, 
wie dies Jacob Burckhardt in seiner Potenzenlehre postuliert hatte, (siehe 
das Kapitel: Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte) ver­
standen; ebenso wenig ist sie mit hochkulturellen Erscheinungen gleichzu­
setzen, das heißt mit einem begrenzten Kanon literarischer, musikalischer, 
künstlerischer oder wissenschaftlicher Artefakte, denen ein besonderer äs­
thetischer Wert und transhistorischer Charakter zugeschrieben wird (162, 
S. 1 1 f.). Vielmehr bezeichnet sie die Totalität menschlicher Erfahrungen, 
umfasst gleichermaßen die politische, soziale, ökonomische und ästhetische 
Dimension menschlicher Lebenswelten.

Von entscheidender Bedeutung für die aktuelle Auffassung von Kultur ist 
weiter die Skepsis gegenüber einer Vorstellung, die ,Kultur' als räumliche 
und zeitliche Universalie, das heißt als grenzüberschreitend und transhisto­
risch begreift. Der Kollektivsingular ,Kultur' ist längst dem Postulat einer 
Vielzahl von Kulturen gewichen. Nicht um die eine weltumspannende Exis­
tenzform repräsentierende ,menschliche Kultur' geht es, sondern um die

50

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

Vielzahl sich voneinander unterscheidender Kulturen; im Zentrum kultur­
wissenschaftlicher Betrachtung steht folgerichtig nicht eine wie auch immer 
definierte ,Weltkultur', der Blick richtet sich vielmehr auf die kontingenten 
Lebenswelten von Gesellschaften.

Diese Gesellschaften nun bewegen sich in doppeltem Sinn in einem 
Spannungsfeld von Identität und Alterität, von Eigenem und Fremdem. Zum 
einen stehen sie zu anderen Kulturen in einem Verhältnis, das gleicherma­
ßen durch Abgrenzung und Austausch gekennzeichnet ist, zum anderen bil­
den sie keine homogenen Einheiten, sondern konstituieren sich aus einer 
Vielzahl gesellschaftlicher Gruppen mit unterschiedlichen religiösen, politi­
schen, sozio-ökonomischen oder ästhetischen Prägungen und Überzeugun­
gen. Signifikant für das gegenwärtige Verständnis von Kultur ist denn auch 
die Absage an ein holistisches Konzept von Kultur im Sinne von Kultur als 
einer in sich konsistenten, geschlossenen Entität. Nachdem seit den 1950er 
Jahren die Exponenten der britischen Culturai Studies in ihren Studien he­
rausgearbeitet hatten, dass in Kulturen Raum bleibt für schichten-, generatio­
nen- oder geschlechtsspezifische,Teilkulturen'(131; 158; 163; 199), sind es 
mittlerweile vor allem Vertreter der PostcolonialStudies, die Kulturen als hy­
bride Gebilde definieren. Konkret heißt dies zum einen, dass die Angehöri­
gen einer Kultur sich immer auch in Subkulturen formieren (190) und damit 
innerhalb eines kulturellen Rahmens, bedingt durch regionale Verankerung, 
konfessionelle Zugehörigkeit, Altersgruppe, Geschlecht, soziale Herkunft, 
Beruf oder finanzielle Voraussetzungen, gleichzeitig unterschiedlichen 
Gruppen angehören. Zum andern bedeutet dies, dass Kulturen nicht als ge­
schlossene Systeme verstanden werden, sondern als Kollektive, die mit an­
deren Kollektiven in steter Auseinandersetzung begriffen sind. Die Zunahme 
weltweiter Migration hat eine Ausweitung fremdkultureller Einflüsse be­
günstigt und in aller Deutlichkeit vor Augen geführt, dass Kulturen durch 
ihnen inhärente Differenzen, durch die,hybride' Überlagerung unterschied­
licher kultureller Prägungen und Zugehörigkeiten gekennzeichnet sind 
(113, S. 320-324). Das aktuelle Interesse an Fragen des Kulturtransfers, der 
Interkulturalität oder der Transitorischen Identitäten' erklärt sich nicht zu­
letzt aus dieser Entwicklung (162, S. 28-37).

So wenig ,Kultur' weltumspannenden Charakter hat, so wenig besitzen 
kulturelle Erscheinungen Zeit überdauernde Valenz. Die ahistorische Vor­
stellung eines allgemein und ewig gültigen Werte- und Normensystems als 
Fundament kultureller Selbstvergewisserung ist umso fragwürdiger gewor­
den, je mehr die prinzipielle Historizität kultureller Phänomene in den 
Blick gerückt wurde. Zwar sind Kulturen auf Dauer angelegt, weisen Stan­
dardisierungen' auf, die für ihre Erscheinungsform konstitutiv sind (149, 
S. 43-158), dennoch ist kulturelles Handeln, so die gegenwärtig dominie­
rende Auffassung, grundsätzlich geschichtlich determiniert es verdankt 
sich historisch spezifischen Prämissen und trägt zugleich dazu bei, die Rah­
menbedingungen für spätere Generationen immer neu zu gestalten. Die 
seit dem späten 18. Jahrhundert sich durchsetzende Einsicht, dass Kulturen 
eine historische Dynamik eigen ist, ist nicht nur von fundmentaler Bedeu­
tung für die Herausbildung der älteren Kulturgeschichte gewesen, sie hat 
zugleich den Blick dafür geschärft, dass jeder, der kulturelle Phänomene

Subdifferen­
zierungen und 
Hybridität

Historizität

Notwendigkeit der 
Kontextualisierung

51

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Dynamik

Gebundenheit 
der Kultur­

wissenschaften an 
, ihre' Kultur

analysiert, um eine konsequente geschichtliche Kontextualisierung bemüht 
sein muss.

Mit der Einsicht in die prinzipielle Historizität kultureller Formationen ver­
bindet sich die Präferenz für ein prozesshaftes Verständnis von Kultur. Kultur 
erscheint in dieser Perspektive nicht primär als Zustand, als mehr oder weni­
ger invariante Struktur, sondern vor allem als dynamischer Prozess ständiger 
J’ roduktion von Bedeutung, ständiger Stiftung oder auch Verweigerung von 
Sinn durch individuelle und kollektive Akteure (Gruppen, Klassen, Institutio­
nen). Die von den Repräsentanten eines strukturalistischen Kulturbegriffs 
vertretene Auffassung, Kultur gründe in fest gefügten Ordnungsmustern, er­
scheint folgerichtig als ebenso reduktionistisch wie Michel Foucaults Vor­
stellung von Kultur als eines sich selbst organisierenden Systems. Besondere 
Aufmerksamkeit finden gegenwärtig vielmehr all jene Ansätze, welche so­
ziale Praktiken, welche die kulturelle ,agency' von Individuen und Kollekti­
ven in den Mittelpunkt rücken (125, S. 28f.).

In diesem Zusammenhang nun ist bedeutsam, dass auch die sich mit kul­
turellen Phänomenen verbindenden Forschungsbemühungen eine Form von 
,agency' innerhalb einer Kultur darstellen. Als wissenschaftlicher Modus der 
Weltdeutung erheben sie den Anspruch, eine systematische und objektive 
Analyse kultureller Erscheinungen zu leisten. Da Kultur als der gesamte Be­
reich des sozialen Lebens und seiner symbolischen Repräsentationen kein 
außerhalb' kennt, ist es jedoch für den Forscher nicht möglich, eine vom 
Gegenstand der Betrachtung abgehobene Position einzunehmen. Kulturwis­
senschaftler analysieren demnach etwas, dessen Teil sie sind, dessen Aus­
prägungen sie verinnerlicht haben. Es ist die hier benannte Unmöglichkeit, 
Kultur aus der Perspektive eines distanzierten Beobachters wahrzunehmen, 
die mitbedacht werden muss, wenn kulturelle Phänomene ins Blickfeld wis­
senschaftlicher Betrachtung rücken. Nicht zufällig haben Kulturwissen­
schaftler in den vergangenen Jahren vermehrt zu Selbstreflexivität aufgefor­
dert und ihre eigene Vorgehensweise in den größeren Zusammenhang kul­
tureller Deutungstraditionen einzuordnen und dadurch zu relativieren 
versucht.

Den mittlerweile inflationären Begriff,Kultur' zu präzisieren, um ihn für 
die Analyse menschlichen Denkens und Handelns fruchtbar machen zu 
können, bleibt, darauf hat Reinhard Sieder jüngst wieder hingewiesen, eine 
schwierige Herausforderung kulturwissenschaftlicher Reflexion. Angesichts 
des Bedeutungswandels von ,Kultur' im Laufe einer langen Begriffsge­
schichte, angesichts der zahlreichen, in unterschiedlichen disziplinären Zu­
sammenhängen entstandenen kulturtheoretischen Ansätze kann das Kon­
zept ,Kultur' nicht viel mehr sein als ein „Konvergenzrahmen", in dem sich 
„eine permanente theoretische Reflexion des Kulturellen organisieren lässt" 
(193, S. 17). Der immer wieder beklagte Mangel an begrifflicher Präzision 
und definitorischer Stringenz hat so gesehen auch Vorteile. Er ermöglicht 
dauerhaft eine ebenso grundlegende wie perspektivenreiche Auseinander­
setzung mit lebensweltlicher Erfahrung und zwingt dazu, die Prämissen kul­
turhistorischer Forschungsbemühungen immer neu zu klären.

52

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

Wenn Rudolf Vierhaus in einem programmatischen Aufsatz als Aufgabe kul­
turhistorischer Forschung „die möglichst vollständige Rekonstruktion der 
Bedingungen, Anlässe, Formen, Ergebnisse und Folgen sinnhaften Handelns 
konkreter Menschen -  Individuen und Gruppen -  in der Vergangenheit" 
(375, S. 16) festschreibt, macht er deutlich, wie umfassend der Gegenstands­
bereich der Kulturgeschichte zu konzipieren ist. Dies überrascht insofern 
nicht, als ein weiter Kulturbegriff notwendigerweise mit einer Entgrenzung 
des kulturhistorischen Forschungsfeldes einhergeht. Seit ihren Anfängen de­
finiert sich Kulturgeschichte denn auch wesentlich dadurch, dass sie sich 
nicht auf die Analyse entweder politischer, sozialer oder wirtschaftlicher 
Entwicklungen beschränkt, sondern die unterschiedlichen menschlichen Er­
fahrungswelten in ihrer Gesamtheit und in ihren Wechselbeziehungen in 
den Blick nimmt. So unterschiedlich Kulturhistoriker hinsichtlich der Wahl 
ihrer theoretischen Grundlagen und ihres methodischen Zugriffs auch ver­
fahren mögen, konvergieren sie in der Überzeugung, dass es das,Ganze der 
Geschichte' ist, das es zu erforschen gilt. Die nicht selten äußerst polemisch 
geführten Kontroversen um die Legitimität der Kulturgeschichte und ihr 
spannungsreiches Verhältnis zur sich seit dem 19. Jahrhundert an den deut­
schen Universitäten etablierenden Politik- und später Sozialgeschichte krei­
sen zentral um die Bestimmung dessen, was den genuinen Gegenstand ge­
schichtswissenschaftlicher Forschungsbemühungen zu bilden habe. In den 
Ausführungen dieses Kapitels sollen deshalb die vielfältigen Auseinanderset­
zungen, die den Aufstieg der Kulturgeschichte seit dem späten 18. Jahrhun­
dert begleiteten, entlang des ,roten Fadens' der Frage nach dem Gegen­
standsbereich kulturhistorischer Forschung unter sowohl historischen als 
auch systematischen Gesichtspunkten knapp umrissen werden. Steht zu­
nächst die ältere Kulturgeschichte mitsamt den sie kennzeichnenden Positio­
nen, Perspektiven und Prozessen im Mittelpunkt, konzentriert sich die Dar­
stellung im zweiten Teil des Kapitels auf den sich seit der Mitte des 20. Jahr­
hunderts vor allem in Deutschland abzeichnenden Konflikt zwischen der 
Politik- und der Sozialgeschichte einerseits und einer sich erneuernden Kul­
turgeschichte andererseits.

W ie der Blick in jüngere Publikationen zeigt, hat sich längst ein Kanon 
von Autoren und Werken herausgebildet, denen für die Begründung und Po­
pularisierung kulturhistorischer Perspektiven besondere Relevanz zugestan­
den wird (53, S. 25 -73 ; 126; 127, S. 195-219; 282; 310; 339). Dadurch ge­
rät leicht aus dem Blick, dass die Kulturgeschichte seit ihren Anfängen eine 
Vielzahl heterogener Ansätze umfasste und dass unter dem Leitbegriff einer 
historischen Rekonstruktion menschlicher Erfahrung so unterschiedliche 
Traditionen wie die Ideen- und Geistes-, die Universal-oder die Wirtschafts­
geschichte (261, S. 15; 358?aber auch ethnographische Beschreibungen zu- 

~sarnmengeführt werden können. Die Vielfalt der Auffassungen dessen, was 
Kulturgeschichte zu sein habe, und die interdisziplinären Verflechtungen, 
die die Herausbildung durchaus divergierender Konzeptionen von Kulturge-

Vielfalt der
Kulturgeschichte

Ein kultur­
geschichtlicher 
Kanon?

53

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

schichte begünstigten (46), können in den folgenden knappen Darlegungen 
auch nicht annähernd vollständig vermittelt werden; der Überblick orientiert 
sich im Bewusstsein des sich daraus ergebenden Verlusts an Komplexität im 
Wesentlichen am bereits angedeuteten Kanon von Autoren und Werken und 
fokussiert deren inhaltliche und methodische Konzeption kulturhistorischer 
Analyse und Darstellung.

a) Anfänge der Kulturgeschichte

Giambattista Vico Zu den Vorläufern der Kulturgeschichte gehört der neapolitanische Rechts­
und Geschichtsphilosoph Giambattista Vico, der in seinem berühmtesten 
Werk, den Principj di scienza nuova d'intorno alla comune natura delle na- 
zioni (31744) [dt. Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame 
Natur der Völker (1990) (201; 202)], einige in unserem Zusammenhang 
zentrale wissenschaftstheoretische Positionen antizipiert (152, S. 17-27; 
224; 282, S. 19-43; 368). Vicos primäres Erkenntnisziel besteht zunächst 
darin, den historischer Dynamik zugrunde liegenden göttlich determinierten 
Plan und damit die Gesetzmäßigkeiten des geschichtlichen Ablaufs zu erfas­
sen. Leitend ist dabei die Überzeugung, dass menschliche Erkenntnis immer 
Selbsterkenntnis in dem Sinne ist, dass sie nur jenen Bereich beinhalten 
kann, der sich menschlicher Gestaltungskraft verdankt. Der Fokus richtet 
sich folgerichtig auf die geschichtlich-kulturelle Welt, auf Philosophie und 
Logik, auf Theologie, auf die rechtlichen, ökonomischen und politischen 
Verhältnisse, auf Physik oder auch auf die Künste als zentrale Felder der Be­
tätigung des menschlichen Geistes. Was Vico vorschlägt, ist ein universal- 
.historisches Konzept, das, auf der Einsicht in einen von der Natur gesonder­
ten Bereich kultureller Erfahrung beruhend, die umfassende Erforschung des 
kollektiven geschichtlichen Handelns von Menschen fordert. Was dem ana­
lytischen Blick des Betrachters begegnet, sind, wie Vico hervorhebt, zu­
nächst nur die sich wandelnden äußeren Erscheinungsformen menschlicher 
Kultur; die dieser Kultur inhärenten historischen Gesetzmäßigkeiten müssen 
im Zuge einer sorgfältigen Erschließung freigelegt werden. Vicos Principj di 
scienza nuova d'intorno alla comune natura delle nazioni ist für die Genese 
kulturhistorischer Ansätze demnach nicht nur von Bedeutung, weil darin hi­
storisch gewachsene menschliche Kultur als autonomer und umfassender 
Gegenstandsbereich definiert wird, sondern auch, weil das Werk eine von 
naturwissenschaftlicher Epistemologie unabhängige kulturhistorische Er­
kenntnisweise begründet. Auf der Basis der hier kurz benannten Prämissen 
entwirft Vico ein Stufenmodell, mit Hilfe dessen er das Grundprinzip sicht­
bar zu machen vermag, das den Ablauf der Kulturentwicklung bei den ver­
schiedenen Völkern bestimmt, aus denen sich die Menschheit konstituiert. 
Universalgeschichte erscheint bei Vico als ein zugleich zyklisches und li­
neares Bewegungsmuster, als dessen Ziel die Entwicklung von einer irratio­
nalen, nicht zivilisierten zu einer rationalen, zivilisierten Kulturordnung und 
damit die progressive Entfaltung von Humanität postuliert wird.

Voltaire Ist es Giambattista Vico gelungen, eine Wissenschaftslehre zu konzipie­
ren, die Erkenntnisziel und -methode kulturhistorischer Forschung begrün-

54

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

det, so kommt dem französischen Aufklärungsphilosophen Voltaire das Ver­
dienst zu, in seinem Essai sur les moeurs et l'esprit des nations (1756/1769) 
(376) erstmals auf prägnante Weise das Modell einer Geschichtsschreibung 
formuliert zu haben, die sich nicht auf Schlachten, auf Könige und Generäle 
oder auf Hofgeschichten reduziert, sondern in einem viel umfassenderen 
Sinn menschliche Erfahrung und die sie bedingenden und strukturierenden 
mentalen Konstellationen darzustellen versucht (82, S. 48-53; 300). Zwar 
kann von einer systematischen und modernen Wortbedeutungen angenäher­
ten Verwendung des Begriffs ,Kultur' bei Voltaire noch keine Rede sein, was 
er jedoch in seiner universalhistorischen Programmatik und partiell auch in 
seinen historiographischen Schriften entwirft, ist ein sich in der Folge als 
wirkungsmächtig erweisendes Konzept einer Historie, welche die her­
kömmlichen Felder geschichtlicher Betrachtung um die innere politische 
Verfässtheit von Staaten, um wirtschaftliche Entwicklungen, um die Errun­
genschaften im Bereich der Wissenschaften und der Künste und um die Le­
bensformen bürgerlicher Schichten erweitert.

Es ist kein Zufall, dass Voltaires Entwurf einer kulturhistorisch akzentuier­
ten Menschheitsgeschichte nicht singulär geblieben ist, sondern dass inner­
halb weniger Jahrzehnte in ganz Europa eine bemerkenswerte Zahl von 
Werken erschien, in denen neue Modelle der Geschichtsschreibung erprobt 
wurden. Zwar lassen sich, wie Peter Burke gezeigt hat, bereits seit dem 15. 
Jahrhundert Ansätze einer Sprach-, Literatur- und Kunstgeschichte sowie kir­
chen- oder philosophiehistorische Abhandlungen belegen (223, S. 9-35), 
für eine Kulturgeschichte mit umfassendem Anspruch bereitete jedoch erst 
die Aufklärung den Boden (82, S. 40-71). Gegen Ende des 18. Jahrhunderts 
avanciert ,Kultur', auch und gerade in Deutschland, azu. einem Leitbegriff 
und erfährt zugleich eine folgenreiche semantische Erweiterung.,Kultur' be­
zeichnet nun nicht mehr primär einen am einzelnen Menschen zu vollzie­
henden Bildungsprozess, sondern steht für die geschichtlicher Dynamik un­
terworfene zivilisatorische Entwicklung menschlicher Gemeinschaften (127, 
S. 196ff.j. ...............  _ .......

Es ist insbesondere Johann Gottfried Herder, der,Kultur' als kollektive Ka­
tegorie definiert und die ,Histörisier.ung' des Konzepts,Kultur' entschieden 
vorantreibt (siehe das Kapitel: Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte). Der 
Geltungsgewinn des Begriffs ,Kultur', dessen theoretische Fundierung und 
die Einsicht in die Historizität kultureller Phänomene bilden die zentralem 
Voraussetzungen für den Aufstieg der Kulturgeschichte. Exemplarische Be­
deutung kommt in diesem Zusammenhang neben Herder, der bereits früh 
eine Universalgeschichte der Kultur(en) forderte und in diesem Zusammen­
hang explizit den Vorrang der „Karakter- und Sittengeschichte" vor den 
„Helden- und Staatsactionen" betonte (269, S. 341 f.), vor allem Johann 
Christoph Adelung und seinem Versuch einer Geschichte der Cultur des 
menschlichen Geschlechts 1788/21800) (208) zu (82, S. 78-88; 392). In 
der Vorrede zum genannten Werk wendet sich Adelung ausdrücklich gegen 
eine reine Kriegs- und Staatengeschichte: Wer die Vergangenheit auf die 
„Entwickelung der Ursachen wichtiger Staats- und Kriegesbegebenheiten" 
reduziere, betrachte „die Geschichte und ihren Nutzen zu einseitig und 
eingeschränkt" (208, Bl. 2v). Ein solchermaßen verfahrender Historiograph

Kulturbegriff im 
18. Jahrhundert

Johann Gottfried 
Herder

Johann Christoph 
Adelung

55

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

sei zwar in der Lage, eine überzeugende „Geschichte der Beherrscher und 
ihrer Kriege und Staatshandlungen" zu schreiben, die Geschichte „des Vol­
kes, welches sie beherrschen" bleibe jedoch verborgen. Was Adelung for­
dert, ist eine Geschichte, die sich nicht auf Individuen und Ereignisse von 
besonderem historischem Rang konzentriert, sondern die menschliche Kul­
tur in ihrer Totalität zum Gegenstand der Betrachtung erhebt. Im Zentrum 
stehen demnach einerseits Völker als je eigene kulturelle Entitäten und an­
dererseits die gesamte Menschheit als Zusammenschluss dieser Völker. Die 
besondere Erhellungskraft des Begriffs,Kultur' ergibt sich nach Adelung da­
raus, dass die Frage, „warum das Veränderliche eines sich selbst überlasse­
nen Volkes gerade so und nicht anders erfolget ist, nirgends anders als aus 
der Cultur und ihrem Gange hergeleitet und erkläret werden kann" (208, 
Bl. 2v) und dass er es zugleich ermöglicht, den universalhistorischen An­
spruch der Aufklärungshistorie einzulösen. Dfe Aufmerksamkeit des Histo­
riographen hat sich folgerichtig nicht in erster Linie auf die politische Ver- 
fasstheit menschlicher Gemeinschaften zu richten, sondern auf die ,Cultur', 
die im Verständnis Adelungs ̂ materielle Kultur -  Viehzucht, Ackerbau, 
Handwerk, Handel und Verkehr -  ebenso umfasst wie Modi sozialer Inter­
aktion, religiöse Vorstellungen und Praktiken, geistige und ästhetische Arte­
fakte, Sprache oder die körperliche Beschaffenheit von Menschen. In gut 
aufklärerischer Manier und im Sinne der in seinem Grammatisch-kritischen 
Wörterbuch der Hochdeutschen Mundart (1774—86/21793 — 1801) vorge­
nommenen Bestimmung von ,Cultur' als einer „Veredlung oder Verfeine­
rung der gesammten Geistes- und Leibeskräfte eines Menschen oder eines 
Volkes" (111, Sp. 1354f.) richtet Adelung den Fokus auf den Entwicklungs­
prozess, der aus den ersten, im Naturzustand lebenden Menschen zivili­
sierte, der Vernunft gehorchende Subjekte hat werden lassen. Kultur er­
scheint unter dieser Perspektive als „Uebergang aus dem mehr sinnlichen 
und thierischen Zustande in enger verschlungene Verbindungen des gesell­
schaftlichen Lebens" (208, BI. 3). Folgerichtig gliedert Adelung die Mensch­
heitsgeschichte in .acht Kulturstufen, die den Bogen vom „Ursprünge des 
menschlichen Geschlechtes" (208, BI.A2) bis zur Gegenwart des Autors 
spannen. Wie auch Giambattista Vicos Principj di scienza nuova d'intorno 
alla comune natura delle nazioni eignet Adelungs Versuch einer Geschichte 
der Cultur des menschlichen Geschlechts allerdings eine auffällige Ambiva­
lenz. Sein Entwurf einer universalhistoris’ch fundierten Kulturgeschichte re­
konstruiert die Entwicklung von einem ,barbarischen' in einen gesitteten' 
Zustand der Menschen a!s..Fprtschrittsgeschichte und damit als linearen, 
progressiven Prozess. Indem er jedoch zugleich die Kulturgeschichte in 
Analogie zu den Lebensstadien des Menschen organisiert, integriert er auch 
ein zyklisches Modell geschichtlicher Bewegung in seinen historiographi- 
schen Aufriss. Leitend ist dabei die unter Aufklärern verbreitete Überzeu­
gung, dass die unterschiedlichen Kulturen zwar durch Wachstum, Blüte 
und Verfall charakterisiert sein mögen, dass jedoch die Menschheit als Gan­
zes auf Perfektibilität angelegt sei, sich in einem permanenten Zivilisie- 
rungsprozess befinde und in der Gegenwart eine neue Stufe der Vollkom­
menheit erreicht habe (266, S. 22-46).

56

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

b) Kontroversen um die Kulturgeschichte im 19. und frühen 20. Jahrhundert

Standen die Kulturhistoriker des späten 18. Jahrhunderts noch in Einklang 
mit den geschichtsphilosophischen und -theoretischen Postulaten der Auf­
klärungshistorik, so erfährt die Kulturgeschichte im Zeitalter der historisti­
schen Geschichtswissenschaft eine zunehmende Marginalisierung. Dies 
hängt wesentlich mit Entwicklungen zusammen, die hier nur angedeutet 
werden können: Konstitutiv für die sich im 19. Jahrhundert herausbildende 
moderne Geschichtsforschung ist erstens die_Abkehr von der Universalge­
schichte. Nicht mehr die Menschheit in ihrer historischen Entwicklung steht 
im Mittelpunkt des Interesses, sondern die Individualität räumlich und zeit­
lich tendenziell autonomer Epochen. Konstitutiv für die historistische Ge­
schichtswissenschaft ist zweitens deren Optimismus bezüglich der Möglich­
keiten historischer Erkenntnis. Das Vertrauen in die Fähigkeit des Ge­
schichtsforschers, durch systematische Erschließung der Quellen und deren 
kritische Analyse eine objektive Darstellung vergangenen Geschehens zu 
liefern, wird zwar bereits durch die Zeitgenossen problematisiert, sichert je­
doch den wissenschaftlichen Status der sich erst im 19. Jahrhundert als aka­
demische Disziplin etablierenden Geschichtsforschung. Konstitutiv für die 
historistische Geschichtswissenschaft ist schließlich und drittens die ,Politi- 
sierung' historiographischer Tätigkeit. Politisierung' meint hier zum einen 
den Ruf nach einer Geschichtswissenschaft, die sich den Interessen der sich 
formierenden eigenen Nation nicht verschließt, und zum andern und vor al­
lem die zunehmende Konzentration auf eine politikgeschichtliche Perspekti­
ve (216; 217; 259; 268; 275; 276; 292; 326; 333; 342). Es ist insbesondere 
die für die akademische Geschichtsforschung charakteristische Privilegie­
rung der politischen Geschichte, deren Konzentration auf herausragende Er­
eignisse und -  um mit Georg Friedrich Wilhelm Hegel zu sprechen -  w e lt­
historische Individuen' (267, S. 45), die dazu führte, dass sich die Vertreter 
der Kulturgeschichte immer stärker in die Opposition zur universitären Ge­
schichtswissenschaft gedrängt sahen.

Dass die meisten deutschsprachigen Kulturhistoriker des 19. Jahrhunderts 
heute vergessen sind, darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass im genann­
ten Zeitraum zahlreiche Autoren Werke mit kulturgeschichtlichem An­
spruch veröffentlichten und damit bei einem breiteren, auch nichtakademi­
schen Publikum Resonanz fanden (82; 266; 349; 350; 351). Ungeachtet des 
publizistischen Erfolgs, der einzelnen Kulturhistorikern beschieden war, 
blieb die Akzeptanz der Kulturgeschichte innerhalb der akademischen Ge­
schichtsforschung jedoch gering. Nur wenigen Kulturhistorikern gelang es 
im 19. Jahrhundert, auf einen Lehrstuhl berufen zu werden, und deren histo- 
riographische Schriften stießen bei den universitären Kollegen nicht selten 
ebenso auf Ablehnung wie deren Bestrebungen, kulturhistorische Forschung 
auf ein neues methodisches Fundament zu stellen. Gustav Klemms Allge­
meine Kulturwissenschaft (2 Bände 1854/55), Johannes Falkes programmati­
sche Abhandlung Die deutsche Kulturgeschichte (1856), Karl Biedermanns 
kulturgeschichtliche Aufsätze wie beispielsweise derjenige über Die Stel­
lung der Kulturgeschichte in der Gegenwart (1857), Georg Friedrich Kolbs

Historismus

Deutsche Kultur­
geschichte im 
19. Jahrhundert

57

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Culturgeschichte der Menschheit (2 Bände 1869/72), Otto Henne am Rhyns 
Die Kulturgeschichte im Lichte des Fortschritts (1869), Friedrich Jodls Die 
Culturgeschichtsschreibung, ihre Entwickelung und ihr Problem (1878) oder 
Johann Jacob Honeggers Katechismus der Culturgeschichte (1879) stellen 
letztlich gescheiterte Versuche dar, die Kulturgeschichte durch stärkere theo­
retische Verankerung und methodische Erneuerung in den Rang einer aka­
demischen Wissenschaft zu erheben.

Dass es den Repräsentanten der Kulturgeschichte im 19. Jahrhundert nur 
bedingt gelungen ist, an den Universitäten Fuß zu fassen und den metho­
dischen Diskurs nachhaltig zu befruchten, hat mehrere Gründe, die im 
Rahmen dieses knappen Überblicks nicht ausführlich dargelegt werden 
können: Von entscheidender Bedeutung dürfte sein, dass die deutschspra­
chigen Kulturhistoriker des 19. Jahrhundert nie zu einem methodischen 
Konsens gefunden haben. Anders als die akademische Geschichtsfor­
schung bietet die Kulturgeschichte ein außerordentlich .disparates Bild, ist 
gekennzeichnet durch „Buntscheckigkeit" (349, S. 74), durch die offenkun­
dige Vielfalt der mit dem Begriff 'Kulturgeschichte' etikettierten Ansätze. 
Gefördert wurde diese Heterogenität, welche die Durchsetzungskraft kul­
turhistorischer Impulse verringerte, durch die Isolation vieler Kulturhistori­
ker. Da sie in der Regel nicht der Professorenschaft angehörten, sondern in 
Museen, Archiven, Bibliotheken oder Schulen tätig waren, fehlte ihnen die 
Verankerung in einer überregional vernetzten und korporativ organisierten 
Institution. Die daraus resultierende Vereinzelung wiederum stand nicht 
nur einer wissenschaftstheoretischen Verständigung im Wege, sondern be­
günstigte außerdem eine bei nicht wenigen Kulturhistorikern anzutreffende 
methodische Unbekümmertheit, die den Kulturhistorikern von Seiten der 
Fachhistoriker bereits früh den Vorwurf des Dilettantismus eintrug und de­
ren Einflussmöglichkeiten minderte. Zeitschriftengründungen wie etwa 
diejenigen der Zeitschrift für deutsche Kulturgeschichte (1856/59, 1872/ 
75, 1891/93) oder des Archivs für Kulturgeschichte (seit 1894) vermochten 
daran nur wenig zu ändern (82, S. 597-630 und S. 951-961). Und so gilt 
auch noch in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, in denen die 
Zahl kulturhistorischer Veröffentlichungen noch einmal signifikant zu­
nahm, was für die Modernisierung der deutschen Geschichtswissenschaft 
seit dem frühen Historismus charakteristisch ist: Ungeachtet ihrer beein­
druckenden Produktivität, ungeachtet vielfältiger Bemühungen, das theore­
tisch-methodische Fundament der Kulturgeschichte mit dem Wissenschafts­
Verständnis der Zeit in Einklang zu bringen, ungeachtet des Erfolgs von 
Autoren wie Gustav Freytag, deren literarische Werke das verbreitete Inte­
resse an kulturgeschichtlichen Darstellungen befriedigten und zugleich 
nährten, ungeachtet schließlich der Tatsache, dass, wie beispielsweise die 
Schriften Wilhelm Heinrich Riehls deutlich machen (82, S. 813-841; 209; 
322), auch die Kulturgeschichte Anschluss an den nationalen Diskurs 
fand, gelingt es den Kulturhistorikern des 19. Jahrhunderts nicht, die Do­
minanz der Rankeanischen Geschichtswissenschaft ernsthaft zu gefährden, 
die sich dem methodischen Paradigma einer historisch-kritischen Quellen­
forschung verpflichtet sah und sich auf die politische Historie konzent­
rierte.

58

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

Es ist so gesehen nicht verwunderlich, dass der berühmteste Kulturhistori­
ker des 19. Jahrhunderts, der Basler Professor Jacob Burckhardt (225; 250; 
256; 258; 262; 277; 328; 343; 365), in seiner programmatischen Einleitung 
zur Griechischen Kulturgeschichte (4 Bde. 1898-1902) provokativ festhält: 
„W ir sind ,unwissenschaftlich' und haben gar keine Methode, wenigstens 
nicht die der andern" (221, S. 5). Burckhardts methodische Eigenwilligkeit 
unterscheidet ihn übrigens nicht nur von den Vertretern einer auf den Staat 
zentrierten historisch-kritischen Geschichtsforschung, sondern auch von Ex­
ponenten der Kulturgeschichte. Mit letzteren teilt er immerhin die Überzeu­
gung, dass der Fokus geschichtswissenschaftlicher Betrachtung sich nicht 
nur auf einen Teilbereich menschlichen Handelns, sondern auf die Totalität 
historischer Erfahrung zu richten habe. Auch für Burckhardt steht die Kultur 
im Mittelpunkt seiner forschenden Bemühungen. Zwar bildet Kultur in sei­
nen Vorlesungen über das Studium der Geschichte, die unter dem Titel 
Weltgeschichtliche Betrachtungen (1905) (222) postum veröffentlicht wur­
den, nur eine von insgesamt d re i,Potenzen', denen im historischen Prozess 
konstitutive Bedeutung zukommt. Indem Burckhardt jedoch die Kultur den 
anderen beiden Potenzen, dem Staat und der Religion, übprprdnet und in 
ihr das dynamische Prinzip geschichtlicher Entwicklung erkennt, kann er sie 
zum zentralen Gegenstandsbereich historiographischer Tätigkeit bestim­
men. Welchen Begriff Burckhardt mit ,Kultur' verbindet, bleibt allerdings 
merkwürdig opak. Steht „Cultur" in seinen Weltgeschichtlichen Betrachtun­
gen für „die ganze Summe derjenigen Entwickelungen des Geistes, welche j 
spontan geschehen" (222, S. 391), so bezeichnet er sein Vorhaben in der 
Einleitung zur Griechischen Kulturgeschichte in Abgrenzung zu der „politi­
schen Geschichte" als „kulturhistorische Betrachtung", welche die die grie­
chische Kultur konstituierenden Erscheinungen in ihrer Gesamtheit erfassen 
wolle (221, S. 2f.). Poesie und Malerei, philosophische und wissenschaftli­
che Äußerungen gelten ihm dabei als ebenso aufschlussreich wie politische 
und ökonomische Ereignisse, denn nur als Totalität, nur in ihrem Zusam­
menhang gäben die heterogenen Manifestationen einer Kultur deren Eigen­
art preis. Der Blick auf sein noch zu Lebzeiten erschienenes Opus magnum, 
Die Kultur der Renaissance in Italien (1860), macht allerdings deutlich, dass 
Burckhardts Augenmerk sich in erster Linie auf hochkulturelle Phänomene 
richtet. Wenn Burckhardts Modell von Kulturgeschichte gegenwärtig als nur 
bedingt anschlussfähig erscheint, dürfte dies nicht zuletzt damit zu tun 
haben, dass der Basler Historiker ungeachtet seiner auf einen weiten Kultur­
begriff zielenden Programmatik kulturhistorischer Forschung letztlich ein 
elitäres Konzept kulturellen Handelns vertritt, das die Alltagspraktiken von 
Menschen hinsichtlich ihres Erkenntriiswerts als sekundär beurteilt.

Der im Kontext seiner anthropozentrischen Auffassung von Geschichtsfor­
schung postulierte weite Kulturbegriff verbindet sich -  auch in dieser Hin­
sicht lassen sich Gemeinsamkeiten mit anderen Vertretern der Kulturge­
schichte feststellen -  bei Burckhardt mit einem weiten Quellenbegriff. Zwar 
hat der ehemalige Rankeschüler Burckhardt sorgfältige Quellenarbeit wie­
derholt als wesentliche Voraussetzung für historiographische Tätigkeit be­
zeichnet, zugleich jedoch plädiert er für eine neue Art der Quellenbehand­
lung. Was er fordert, ist ein umfassender. Quellenbegriff, der die unter-

Jacob Burckhardt

59

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

schiedlichsten, auch künstlerischen Manifestationen in den Status histori­
scher Zeitzeugen erhebt. So betont er in seiner Einleitung zur Griechischen 
Kulturgeschichte: „Quelle kann für uns alles aus dem hellenischen Altertum 
Erhaltene werden, nicht bloß die Schriftwelt, sondern jeder Überrest und vor 
allem die Bauten und die bildende Kunst -  und in der Schriftwelt selbst 
nicht bloß der Historiker, der Dichter und der Philosoph, sondern auch der 
Politiker, der Redner, der Epistolograph, der späte Sammler und Erklärer -  
welcher ja oft sehr alte Aussagen weiter meldet" (221, S. 8). N icht der philo­
logischen Quellenarbeit gilt folgerichtig Burckhardts primäres Interesse; be- 

-'deütsämeU scheintihm  die umfassende und sorgfältige ,Lektüre' all jener
Manifestationen, die er als legitimes Mittel und konstitutives Moment histo­
rischer Erkenntnis definiert. „Teilnahme für das Ganze" verlangt er, denn 
„die ausgezeichneten Denkmäler, Historiker wie Dichter usw. wirken dann 
als Gesamtbilder und werden nicht bloß als Belege für eine spezielle Frage 
nachgeschlagen, sondern ganz gelesen" (221, S. 8). Was Burckhardt als Kul­
turhistoriker an Text- und Bildzeugnissen aus vergangenen Zeiten interes­
siert, sind dabei weniger die Aussagen, die sie im H inblick auf spezifische 
geschichtliche Ereignisse ermöglichen, als vielmehr das, was „Quellen und 
Denkmäler unabsichtlich und uneigennützig, ja unfreiwillig, unbewusst und 
andererseits sogar durch Erdichtungen verkünden" (221, S. 3). Der für den 
fachhistorischen Umgang mit Quellen charakteristischen Überbewertung 
derereignis- und personenbezogenen Überlieferung w ill er durch eine Ana­
lyse von Dokumenten entgehen, die den Fokus auf jene Zusammenhänge 
richtet, die das für die dargestellte Epoche Kennzeichnende, das sich in den 
konkreten Phänomenen Verbergende zu konturieren vermögen. Die irrele­
vanten Tatsachen, der „Schutt" hingegen bedürften keiner Erwähnung (221, 
S. 4). Burckhardts Interesse richtet sich also nicht primär auf den historischen 
Ereignisablauf; sondern vielmehr auf jene menschlichen „Denkweisen und 
Anschauungen" (221, S. 2), die einer Kultur ihr spezifisches Gepräge geben. 
Wie soll der Kulturhistoriker nun aber aus der Fülle erhaltener Spuren jene 
eruieren, die den „Realinhalt" (221, S. 4), das Typische einer Kultur in ihrer 
historischen Ausprägung zu erhellen vermögen? Durch die Lektüre der 
Quellen -  so Burckhardt -  schule der Historiker seine Fähigkeit, vom Ein­
zelnen auf das Allgemeine zu schließen, und gelange in der Folge zu einer 
systematischeren Perzeption geschichtliclTer Zusammenhänge. Kulturhisto­
rische Darstellung erscheint bei Burckhardt demnach als das Ergebnis eines 
methodischen Verfahrens, das Marianne Sammer als „von der intuitiven 
Wahrnehmung zur induktiven Erkenntnis schreitend und diese zum Erkennt­
nistyp rationalisierend" beschrieben hat (343, S. 91). Dass ein derartiges 
Vorgehen dem Geschichtsforscher große Deutungsspielräume ermöglicht, 
war Burckhardt durchaus bewusst. Er spricht sich denn auch dezidiert für 
^subjektive W illkür" (221, S. 5), für die Eigenmächtigkeit des Geschichtsfor­
schers aus und rechtfertigt dies damit, dass Geschichte als, zumindest was 
deren Darstellungsprinzipien anbelangt, ,,[v]on allen Wissenschaften [...] 
unwissenschaftlichste" über keine sichere Methode verfüge (220, S. 372). 
Das in der Einsicht, dass „jedes Zeitalter die entferntere Vergangenheit neu 
und anders" betrachte (221, S. 8), gegründete Postulat der subjektiven An­
eignung historischen Geschehens geht einher mit dem Anspruch auf stilisti-

60

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

sehe Autonomie, jene stilistische Autonomie, der Burckhardts Die Kultur der 
Renaissance in Italien sowohl den riesigen und lang anhaltenden Erfolg bei 
einem bildungsbürgerlich geprägten Lesepublikum verdankt als auch das 
Verdikt W ilhelm  Diltheys, Burckhardts berühmtestes Werk könne eher „das 
Interesse eines Kunstwerkes als ein wissenschaftliches" in Anspruch nehmen 
(238, S. 72).

Ein sehr viel schärferer Ton als in W ilhelm Diltheys kritisch-wohlwollen­
der Auseinandersetzung mit Burckhardts historiographischem Werk herrscht 
in jener sich m it dem Namen Karl Lamprechts verbindenden Kontroverse 
vor, die als historischer Methodenstreit' in die Wissenschaftsgeschichte ein­
gegangen ist (127^ S '209-216; 226; 227; 237; 251; 261; 331; 348; 355; 
356; 357). Die über einen Zeitraum von gut zehn Jahren mit bemerkenswer­
ter Heftigkeit geführte Auseinandersetzung um den Gegenstandsbereich 
und das methodische Fundament geschichtswissenschaftlicher Forschung 
hat bereits Georg G. Iggers als Symptom für e ine ,Krise des Historismus' ge­
deutet (274, S. 26 -30 ; 275), eine Krise, die sich wesentlich der Spannung 
zwischen der methodischen Erstarrung der Geschichtswissenschaft einer­
seits und deren Herausforderung durch den Siegeszug der naturwissen­
schaftlichen Disziplinen andererseits verdankte (273; 352). Die die Ge­
schichtsforschung während der ersten Jahrzehnte des 19 .Jahrhunderts kenn­
zeichnende wissenschaftstheoretische Dynamik hatte spätestens seit den 
1840er Jahren einem theoriefeindlichen Empirismus Platz gemacht, der we­
nig Raum für methodische Innovationen ließ. Für die Mehrheit der an deut­
schen Universitäten tätigen Historiker blieb jene Auffassung geschichtswis­
senschaftlicher Tätigkeit leitend, die der führende Kopf in der Frühphase des 
Historismus, Leopold von Ranke, begründet hatte und in deren Zentrum die 
Forderungen nach einer individualisierenden Geschichtsbetrachtung, nach 
einem hermeneutischen Zugriff auf historische Phänomene, nach einer Pri­
vilegierung der Ideen zulasten sozioökonomischer Strukturen und nach dem 
Primat der politischen Geschichte standen (352, S. 31 f.). Friedrich Rehms 
erstmals 1830 erschienenes Lehrbuch der historischen Propädeutik bildete 
noch bis weit ins 19. Jahrhundert hinein die hauptsächliche wissenschafts­
theoretische Grundlage der akademischen Geschichtsforschung. Johann 
Gustav Droysens wegweisende Vorlesungen zur,H istorik', die er seit 1857 
hielt, wurden erst nach dessen Tod in vollständiger Fassung gedruckt und 
waren deshalb den meisten zeitgenössischen Fachkollegen nicht zugäng­
lich, so dass diesen erst m it Ernst Bernheims 1889 veröffentlichtem Lehrbuch 
der historischen Methode wieder ein avancierter methodologischer Entwurf 
zur Verfügung stand. Zugleich geriet die deutsche universitäre Geschichts­
wissenschaft seit den 1870er Jahren ungeachtet ihres hohen internationalen 
Ansehens zunehmend in die Defensive. Der Geltungsgewinn der Naturwis­
senschaften stellte eine Herausforderung dar, welche Dissonanzen auch in­
nerhalb der politischen Geschichte erzeugte. Die Vehemenz, mit der ein­
zelne Fachhistoriker in der Folge auf methodische Vorstöße von Seiten der 
Kulturgeschichte reagierten, erklärt sich denn auch nicht zuletzt aus der Tat­
sache, dass die dadurch bewirkte Infragestellung der etablierten Geschichts­
wissenschaft in einem spezifischen Moment erfolgte: Das Fach Geschichte 
stand generell unter Druck -  nicht nur in Deutschland, wie die gleichzeitig

Konflikt in der 
Geschichts­
wissenschaft 
1888-1899

, Krise des 
Historismus'

61

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

in Frankreich oder England geführten Debatten belegen (254; 336) sein 
Verhältnis zu anderen akademischen Disziplinen wie den immer 
selbstbewusster ihren methodischen Führungsanspruch erhebenden Natur­
wissenschaften oder den an Bedeutung gewinnenden Sozialwissenschaften 
neu zu bestimmen. Zugleich galt es eine Antwort zu finden auf Fragen, die 
im Kontext neuer, den wissenschaftstheoretischen Diskurs in zunehmendem 
Maße beeinflussender Theoreme -  zu nennen wären etwa Materialismus, 
Positivismus und biologischer Evolutionismus -  aufgeworfen worden waren 
(315; 320; 353). "

,Lamprechtstreit' Die in der älteren Forschung bisweilen vertretene Vorstellung, beim so ge­
nannten ,Lamprechtstreit' handle es sich um eine Konfrontation zwischen 
Politik- und Kulturgeschichte, greift, so gesehen, zu kurz. Zwar standen pro­
grammatische Äußerungen von Exponenten der Kulturhistorie im Zentrum 
der Kontroverse, im Kern jedoch ging es, wie Stefan Haas überzeugend dar­
gelegt hat, um eine grundlegende Diskussion des Selbstverständnisses der 
deutschen Geschichtswissenschaft (261). Im Kontext der theoretischen De­
batte zwischen 1888 und 1899 artikulierte sich denn auch eine Vielzahl un­
terschiedlicher Positionen, deren Verfechter nicht immer eindeutig einer 
Schule zugeordnet werden können. Verfassungsgeschichtler w ie Georg von 
Below oder Felix Rachfahl beteiligten sich ebenso an der Kontroverse, wie 
Vertreter der katholischen Geschichtsschreibung, so zum Beispiel Heinrich 
Finke, oder die Neuränkeaher Hermann Oncken und Max Lenz (261, 
S. 126). Das Lager der Gegner einer Erneuerung der Geschichtswissenschaft 
unter kulturhistorischen Vorzeichen war genau so wenig homogen, w ie die 
Gruppe jener Historiker, gegen die die genannten Vertreter der akademi­
schen Geschichtsforschung mit Entschiedenheit ankämpften (261, 
S. 180-185; 349, S. 91 -95). Neben Karl Lamprecht haben auch der Natio­
nalökonom Eberhard Gothein und der Soziologe Kurt Breysig, um nur die 
bekanntesten zu nennen, eigenständige Beiträge zu einer Debatte geliefert, 
deren Anfänge in der Forschung mit Dietrich Schäfers 1888 gehaltener Tü­
binger Antrittsvorlesung gleichgesetzt werden (82, S. 1076-1079; 261, 
S. 100-103).

Als [djas eigentliche Arbeitsgebiet der Geschichte, so der Titel der, Akade­
mischen Antrittsrede', bestimmt Schäfer das „staatliche Leben", ohne das es 
weder ein „entwickeltes geschichtliches Bewusstsein" noch „geschichtliche 
Arbeit" geben könne (345, S. 22). Demgegenüber komme jenen Bereichen 
historischen Geschehens, die vorzugsweise im Rahmen außerakademischer 
Forschungsbemühungen erkundet würden, nur eine sekundäre Bedeutung 
zu. Er übt denn auch Kritik an der zeitgenössischen Kulturgeschichte, die 
nicht „die politischen und religiösen Überzeugungen und Leidenschaften 
der Völker" in den Blick nehme, sondern ihre „alltäglichen Gewohnheiten 
und Gepflogenheiten, nicht jene geistigen und sittlichen Regungen, die als 
göttliches Erbteil im Menschen leben, sondern die Formen der Befriedigung 
jener niedrigeren Bedürfnisse, die im animalen Teile des menschlichen Seins 
ihren Ursprung haben" (345, S. 6). Indem die Kulturgeschichte, einer mate­
rialistischen Auffassung huldigend, wie Schäfer unterstellt, sich mit alltägli­
cher Erfahrung befasse, verfehle sie ihre eigentliche Aufgabe, nämlich die 
Erhellung der Nation in ihrer geschichtlichen Bedingtheit; indem sie außer-

62

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

dem, w ie Schäfer ebenfalls unterstellt, in demokratischer Manier auch histo­
risch unbedeutende Individuen und Kollektive würdige, statt sich auf jene 
Persönlichkeiten zu konzentrieren, die als Staatenlenker die Geschichte 
maßgeblich bestimmt hätten, vernachlässige sie jene Kräfte, denen sich his­
torische Dynamik wesentlich verdanke. Schäfer geht es nicht um die grund­
sätzliche Ablehnung einer nicht auf den Staat fokussierten Erkundung der 
Geschichte. Er vertritt vielmehr die Ansicht, der Historiker müsse die vielfäl­
tigen Manifestationen menschlicher Kultur beachten und konzediert der Kir­
chen-, der Rechts-, der Wirtschafts- oder der Sprach-, Literatur- und Kunstge­
schichte, einen wichtigen Beitrag zu einer geschärften Wahrnehmung ver­
gangenen Geschehens zu leisten. Zugleich jedoch betont er immer wieder, 
dass das leitende Prinzip historischer Forschung die staatliche Ordnung 
bleibe. Sie gelte es in ihrer geschichtlichen Bedeutung herauszustellen; die 
wissenschaftliche Beschäftigung mit jenen Erfahrungsbereichen, die außer­
halb einer eng definierten Staatlichkeit liegen, habe immer im Dienst der,ei­
gentlichen', politischen Geschichte zu stehen.

Schäfers Antrittsvorlesung hat den Widerspruch jener Kollegen hervorge­
rufen, die eine derart entschiedene Privilegierung des Staates als Telos ge­
schichtstheoretischer Reflexion und historiographischer Praxis als Bedro­
hung ihrer wissenschaftlichen Freiheit und ihres methodischen Horizonts 
empfinden mussten. Es ist vor allem Eberhard Gothein, der in seiner 1889 
erschienenen Abhandlung Die Aufgaben der Kulturgeschichte (257) gegen 
die Hegemonie der Staatsgeschichte zu Felde zieht (82, S. 1023-1028; 261, 
S. 103-107). Nicht der Staat und damit die politische Geschichte seien es, 
so Gothein, die als organisierendes Zentrum geschichtswissenschaftlicher 
Betrachtung fungierten; vielmehr sei es die Kulturgeschichte, der die Auf­
gabe zukomme, die vielfältigen politik-, kirchen-, rechts-, wirtschafts-, 
sprach-, literatur- und kunstgeschichtlichen Perspektiven zu integrieren: 
,,[D]ie Wissenschaften, welche die Geschichte einzelner Kultursysteme -  
Religion, Staat, Kunst, Recht, Wirtschaft -  behandeln, setzen eine'höhere 
Einheit voraus, in der sie sich zusammenfinden; sie sind die Glieder eines 
Organismus, der konkrete W irklichkeit besitzt und Kulturgeschichte genannt 
w ird" (257, S. 6). Kulturgeschichte erscheint in Gotheins nicht durchweg 
konsistenter Programmatik nicht nur als Integrationswissenschaft schlecht­
hin, sondern zugleich als eigene Disziplin m it eigenständigem methodi­
schem Fundament. Was nämlich die Kulturgeschichte außerdem aus­
zeichne, sei, dass sie, anders als die politische Geschichte, nicht eine „Er­
zählung von Ereignissen" anstrebe, mithin „synthetisch" verfahre, sondern, 
indem sie „das Bleibende vom Veränderlichen" scheide und die geschichtli­
cher Dynamik zugrunde liegenden Ideen rekonstruiere, sich eines „analyti­
schen" Vorgehens bediene (257, S. 11 f.). Sowohl hinsichtlich ihres Gegen­
standsbereichs als auch hinsichtlich ihrer Methode sei die Kulturgeschichte 
demnach einer auf den Staat reduzierten Historie überlegen und dürfe des­
halb zu Recht jenen Führungsanspruch behaupten, den Dietrich Schäfer für 
die politische Geschichte postuliert hatte. Welche Schwierigkeiten Letzterer 
mit Gotheins Inthronisierung der Kulturgeschichte als (nicht nur) historischer 
Leitdisziplin bekundete, belegt seine zwei Jahre später veröffentlichte, aus­
drücklich als „Erwiderung" konzipierte Schrift Geschichte und Kulturge-

63

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Lamprechts 
geschichts­

wissenschaftliches
Programm

schichte, in der er noch einmal betont, dass es ihm keinesfalls darum gegan­
gen sei, die Bedeutung der Kulturgeschichte grundsätzlich zu negieren, dass 
er jedoch weiterhin der Auffassung sei, geschichtliche Forschung habe, in­
dem sie „der Entwickelung menschlicher Gesittung und Bildung zu folgen" 
suche, „in erster Linie ihren Blick zu richten auf das Verhältnis des Men­
schen zum Staat" (346, S. 11).

Schäfers Replik auf Gothein hat keine weitere Reaktion provoziert, und es 
war erst Georg von Belows vernichtende Rezension der ersten drei Bände 
von Karl Lamprechts Deutscher Geschichte (insgesamt 12 Bde. und 2 Ergän- 
zungsbde., 1891 -1909), die eine durch immer schärfere Töne gekennzeich­
nete Debatte um den Status der Kulturgeschichte hervorrief. 1891 war der 
erste Band von Lamprechts umfangreichem Werk erschienen und hatte ins­
besondere unter den Vertretern einer marxistischen Geschichtsauffassung 
positive Resonanz gefunden, was Lamprecht erheblich geschadet haben 
dürfte, trug es ihm doch den unberechtigten Vorwurf ein, Materialist zu sein. 
Erst nach der Veröffentlichung des dritten Bandes von Lamprechts Deutscher 
Geschichte im Jahre 1893 publizierte der Mediävist Georg von Below in der 
Historischen Zeitschrift eine äußerst kritische Besprechung von Lamprechts 
Werk, die den Auftakt zu einer sich über mehrere Jahre hinziehenden Aus­
einandersetzung um die Grundlagen geschichtswissenschaftlicher For­
schung bildete. Zwar anerkennt von Below, dass „bisher noch nie eine deut­
sche Geschichte unter so ausführlicher Berücksichtigung der kulturge­
schichtlichen Seite der Entwickelung des deutschen Volkes geschrieben 
worden" sei (210, S. 465), er moniert jedoch zugleich, dass die politische 
Geschichte nicht hinreichend berücksichtigt werde: „W ir wollen aus einem 
Geschichtswerk nun einmal lernen, was geschehen ist, uns über die po liti­
schen Ereignisse und Personen unterrichten lassen" (210, S. 467f.). Der 
zentrale Vorwurf zielt jedoch auf den Mangel an „Gründlichkeit, Genauig­
keit und Klarheit", an „Einsicht in Staat und Recht", an „Schönheitssinn und 
Geschmack hinsichtlich der Form der Darstellung" (210, S. 466). Ganz of­
fenkundig misst von Below Lamprechts Deutsche Geschichte an Kategorien, 
die er der historistischen akademischen Geschichtswissenschaft entlehnt, 
und kommt folgerichtig zum Schluss, angesichts der zahlreichen Unge­
nauigkeiten, die er Lamprecht akribisch nachweist, und der das Werk kenn­
zeichnenden Gestaltungsmängel genüge Lamprechts Deutsche Geschichte 
in keiner Weise den Anforderungen an eine wissenschaftliche Publikation.

Von Belows Kritik, so zutreffend sie im Detail auch sein mag, verkennt, 
dass es Karl Lamprecht, wie er in seinem 1894 verfassten Vorwort zur 2. Auf­
lage des ersten Bandes seiner Deutschen Geschichte betont, weniger darum 
ging/ ejne Datenbasis zu erarbeiten, aufgrund derer isolierte Ereignisse histo­
risch präzise beschreibbar würden, sondern vielmehr darum, den Zusam­
menhang geschichtlichen Geschehens zu erforschen, mittels einer von 
Lamprecht a ls ,genetisch' bezeichneten Methode „im  tausendfachen Wech­
sel der Erscheinungen immer den einigenden Mittelpunkt der Geschehnisse 
zu entdecken" (294, S. VI und VIII). Was Lamprecht in Anlehnung an Jacob 
Burckhardt demnach anstrebt, ist eine Geschichtsbetrachtung, die nicht nur 
die politische Entwicklung, sondern alle für die Geschichte konstitutiven Be­
reiche menschlicher Erfahrung in den Blick nimmt und dabei versucht, jene

64

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

Triebkräfte aufzuspüren, welche die spezifische Ausformung einer Epoche 
determinieren. Indem er diese Triebkräfte in seiner Deutschen Geschichte in 
ihrer sozialen und ökonomischen Verankerung beschreibt, versucht Lamp­
recht zugleich, d ieD ichotom ie von Idealismus und Materialismus zu über­
winden und damit einen Beitrag zur Lösung jenes Problems zu leisten, das 
im ausgehenden 19. Jahrhundert gerade von Historikern intensiv diskutiert 
wurde (261, S. 113; 355, S. 118 ff.).

Im aufgeheizten Diskursklima der 1890er Jahre hätte allein dies genügen 
können, erneute Debatten auszulösen, es war jedoch Lamprechts später Ver­
such einer theoretisch-methodischen Fundierung seines historiographischen 
Ansatzes, der die Hochphase der Auseinandersetzungen einläutete. 1896 er­
schien die als Entgegnung auf eine Reihe ablehnender Besprechungen der 
ersten Bände der Deutschen Geschichte -  neben von Below hatten auch Fe­
lix Rachfahl, Max Lehmann und Friedrich Meinecke Kritik geäußert -  ge­
dachte Abhandlung Alte und neue Richtungen in der Geschichtswissen­
schaft, in der Lamprecht seine Auffassung der Geschichte als Kultur­
geschichte am systematischsten erörtert hat. Es ist weniger_Lamprechts in 
diesem Zusammenhang entwickeltes, durch die. damals modische Völker­
psychologie inspiriertes Konzept einer sozialpsychologischen Geschichtsbe­
trachtung, welches die Reaktionen seiner Fachkollegen provozierte, als viel­
mehr dessen kritische* Auseinandersetzung mit Rankes Ideenlehre. Den Aus­
gangspunkt von Lamprechts Argumentation bildet die Gegenüberstellung 
von älterer,,teleologischer' und jüngerer,,evolutionistischer.' bzw .,kausaler' 
Geschichtsforschung, an die sich eine zitatgesättigte Auseinandersetzung 
mit Rankes Auffassung geschichtlicher Prozesse anschließt. Lamprechts Kri­
tik zielt auf Rankes „Spiritualismus" (295, S. 44), auf dessen transzendente 
Verankerung des geschichtlichen Ablaufs. Wenn Ranke göttliche Ideen als 
Triebkräfte der Historie bestimmt, erhebe er, wie Lamprecht betont, „das Ir­
rationelle" zum „geschichtliche^ Agens" (295, S. 47). W ie wenig eine der­
artige Auffassung geeignet ist, die Kausalität geschichtlicher Dynamik zu be­
greifen, exemplifiziert Lamprecht in der Folge an Felix Rachfahls in den 
Preußischen Jahrbüchern publiziertem Aufsatz Deutsche Geschichte vom 
wirthschaftlichen Standpunkt (1896) (335). Indem Rachfahl in seiner Dar­
stellung deutscher Geschichte die Existenz einer „mystischen Zentralisa­
tionsidee" (295, S. 55) als Movens strafferer staatlicher Organisation unter­
stelle, übersehe er, dass es vornehmlich wirtschaftliche und soziale Faktoren 
waren, denen sich sowohl ein neues Verständnis von Staatlichkeit, als auch 
die Machtmittel, dieses Verständnis in die W irklichkeit umzusetzen, ver­
dankten.

Lamprechts Aufweis e ine r,umgekehrten' Kausalität verbunden mit dem 
Postulat, geistige und materielle Momente geschichtlicher Entwicklung in 
ihrem reziproken Verhältnis neu zu reflektieren, richtete sich nicht nur ge­
gen Ranke selbst, sondern auch gegen dessen Anhänger, und so ist es kein 
Zufall, dass es vor allem Neurankeaner wie Hermann Oncken oder Max 
Lenz waren, die sich nun ebenfalls in die Kontroverse einschalteten. Lamp­
recht konterte 1896/1897 mit Was ist Kulturgeschichte? Beitrag zu einer em­
pirischen Historik (296), einem Aufsatz, in dem er nicht nur seine psycholo­
gisch fundierte ,Kulturzeitalter'-Theorie zusammenhängend formulierte,

65

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Niederlage der 
Kulturgeschichte?

sondern sich noch einmal in aller Deutlichkeit von einer sich auf den Be­
reich des Staates beschränkenden Geschichtsforschung distanzierte. Der,in­
dividualistischen', auf herausragende historische Persönlichkeiten fokussier­
ten Politikgeschichte setzt er eine kollektivistische' Kulturgeschichte entge­
gen, die nicht nur den einzelnen Menschen, sondern auch menschliche 
Gemeinschaften wie Familie oder Nation, nicht allein die staatlichen, son­
dern auch die natürlichen (Klima, Bodenbeschaffenheit, Flora und Fauna, 
physische Gestalt des Menschen) sowie, in der Terminologie Lamprechts, 
die ,sozialpsychischen' (Sprache, Wirtschaft, Kunst, Sitte, Moral, Recht) Fak­
toren geschichtlicher Entwicklung empirisch erforscht. Damit spricht er sich 
dezidiert für eine Geschichtsauffassung aus, die nicht die herausragenden 
Repräsentanten politischer Macht in den Mittelpunkt der Betrachtung stellt, 
sondern den Menschen in seiner sozialen Verfasstheit. Mit seinem Postulat, 
die „kollektivistische, generisch untersuchende Methode [sei] der individua­
listischen überlegen [...]; entsprechend der Thatsache, dass das Reich des 
Sozialen, Zuständlichen in der ununterbrochenen Kontinuität seiner Ent­
wicklung die Basis, nicht den Annex des Reiches der freien That bildet" 
(296, S. 86f.), stellt Lamprecht auf provokante Weise das herkömmliche Ver­
hältnis zwischen Politikgeschichte und Kulturgeschichte auf den Kopf. An­
ders als die Verfechter des Primats des Staates, für die die Erforschung der 
Politik als des ,Reiches der freien Tat' im Zentrum geschichtswissenschaftli­
cher Bemühungen zu stehen hat, rückt Lamprecht die von diesen als .An­
nexe' verstandenen sozial-, wirtschafts- und im weitesten Sinne kulturhisto­
rischen Fragestellungen in den Mittelpunkt forschender Tätigkeit.

Lamprechts vielfältige Versuche, das theoretisch-methodische Fundament 
seiner wissenschaftlichen Bemühungen zu explizieren (363, S. 75f.), haben 
seine Kontrahenten nicht zu überzeugen vermocht. 1898 erschien eine wei­
tere Besprechung Georg von Belows, die Lamprechts kulturhistorischen An­
satz einer grundsätzlichen Kritik unterzog und mit Blick auf dessen „System" 
zum vernichtenden Schluss gelangte, „dass das, was in ihm richtig ist, 
durchaus nicht neu, und das, was es neues enthält, ganz und gar verkehrt 
ist" (211, S. 267). Lamprechts Replik Die historische Methode des Herrn von 
Below, die im darauf folgenden Jahr als Beigabe zum 82. Band der Histori­
schen Ze/fschr/Yt veröffentlicht wurde, fand allerdings kaum mehr Resonanz. 
Nicht nur von Below, auch Hans Delbrück, Heinrich Finke, Max Lenz, 
Friedrich Meinecke, Hermann Oncken, Felix Rachfahl und mit ihnen die 
meisten anderen Historiker, auf deren Kritik Lamprecht in mehreren Streit­
schriften geantwortet hatte, zogen es vor, ihren kämpferischen Kollegen 
durch Nichtbeachtung zum Verstummen zu bringen (363, S. 77f.).

Die in der älteren Forschung bisweilen vertretene These, mit dem Rück­
zug der Vertreter der politischen Geschichte aus der Debatte sei nicht nur 
das Ende des Methodenstreits, sondern auch die Niederlage der Kulturge­
schichte besiegelt gewesen, bedarf einer Relativierung (261, S. 155). Der 

.Auslöser des Streits, Lamprechts Deutsche Geschichte, erlebte bis 1922 
sechs Auflagen, Lamprechts Überlegungen zur Kulturgeschichte wurden ins­

. besondereim angelsächsischen und französischen Raum breit rezipiert und 
der Autor wurde von mehreren ausländischen Universitäten mit der Ehren­
promotion gewürdigt. Durch die 1909 erfolgte Gründung des Königlichen

66

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

Instituts für Kultur- und Universalgeschichte in Leipzig fand die Kulturge­
schichte darüber hinaus auch in Deutschland ihren institutionellen Ort. 
Nicht verstummt waren außerdem jene Historiker, die, wie etwa Eberhard 
Gothein, Kurt Breysig oder Walter Goetz, Lamprechts Nachfolger in Leipzig, 
keinen Anlass sahen, ihre sich von Lamprechts Konzept durchaus unter­
scheidenden kulturgeschichtlichen Positionen zu revidieren.

Dennoch ist offenkundig, dass wichtige Anregungen, welche w ir der er­
kenntnistheoretischen Grundlagendiskussion, die als historischer Metho­
denstreit' in die Wissenschaftsgeschichte eingegangen ist, verdanken, weni­
ger in der weiterhin unter dem Einfluss Rankes stehenden akademischen Ge­
schichtswissenschaft, als vielmehr in sich neu etablierenden Disziplinen 
wie der Soziologie oder der Ethnologie aufgegriffen wurden. Dessen unge­
achtet kommt der vorgängig nur in groben Zügen skizzierten Kontroverse 
auch für den geschichtswissenschaftlichen Fachdiskurs Bedeutung zu. Die 
Fokussierung der Kritik auf den in der Tat besonders exponierten Lamprecht, 
der wiederholt formulierte Vorwurf, dieser hätte sich jm  Detail gravierende 
Fehler zuschulden kommen lassen, würde sich eines feuilletonistischen Stils 
bedienen und hinsichtlich der Darstellung einem modischen Modernismus 
huldigen, der m it ernstzunehmender Wissenschaftsprosa nicht zu vereinba­
ren sei, sind allenfalls aufschlussreich für das Wissenschaftsverständnis der 
Gegner Lamprechts, sie treffen jedoch nicht den Kern der Debatte. Letztlich 
ging es um den Status der Politikgeschichte als Leitdiskurs innerhalb des 
Fachs Geschichte und damit um die Frage, welche Auffassung von. Ge­
schichtswissenschaft im akademischen Kontext dominierend sein sollte. 
Dass die den Primat der politischen Geschichte verfechtenden universitären 
Historiker sich zu behaupten vermochten, ändert nichts daran, dass die Kon­
troverse alle Beteiligten zu einer vertieften Reflexion der eigenen wissen­
schaftstheoretischen Prämissen zwang. Ihre Bedeutung liegt, wie Stefan 
Haas betont hat, „weniger in der revolutionären Beseitigung eines herr­
schenden Paradigmas, als in der Etablierung eines theoriegeleiteten [...] Plu­
ralismus heterogener Wissenschaftskonzepte" (261, S. 12). Damit erweist 
sich die Kulturgeschichte als Katalysator einer theoretisch-methodischen Re­
flexion, die aus heutiger Perspektive bemerkenswert aktuell erscheint. Die 
an der Auseinandersetzung um das Selbstverständnis einer den Anforderun­
gen der Moderne gewachsenen Geschichtswissenschaft beteiligten_Kultur­
historiker haben sich nicht darauf beschränkt, die engen Grenzen einer auf 
den (nationalen) Staat und die in ihm handelnden ,welthistorischen' Indivi­
duen konzentrierten Geschichtsforschung aufzubrechen, und historische Er­
fahrung als umfassende, auch die alltäglichen Lebens-, Denk- und Hand­
lungsweisen von Individuen und Kollektiven integrierende Wirklichkeit in 
den Mittelpunkt zu rücken; sie haben auf grundlegende Weise den Gegen­
standsbereich, den Quellenbegriff, die Methoden und die Darstellungsprin­
zipien geschichtlicher Forschung zur Diskussion gestellt und in diesem Zu­
sammenhang Positionen formuliert, denen auch innerhalb der Neuen Kul­
turgeschichte Signifikanz zukommt: die Privilegierung des generischen 

.Prinzips zulasten einer individualisierenden Auffassung von Geschichte; die 
^Skepsis gegenüber einem telepipgischen Konzep^historischerJProzesse, das 
ein historisches Phänomen, in diesem Falle d ie ,Nation', als Fluchtpunkt ge-

Bilanz: 
Anregungen 
durch den 
,Methodenstreit'

67

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

schichtlicher Dynamik bestimmt; die Vorliebe für genetische und kausale Er- 
kklärungsmuster; die Absage. an eine ausschließlich auf Ideen gegründete Ge­
schichtsbetrachtung sowie die Forderung nach Berücksichtigung auch der 
materiellen Aspekte historischer Erfahrung.

c) Die Historiographische Wende um 1960:,Sozialgeschichte' als neues Paradigma

Die Herausbildung der Neuen Kulturgeschichte seit den 1980er Jahren ver­
dankt sich allerdings nicht dem Rekurs auf die Kulturhistorie des 19. |ahr- 
hunderts und sich in deren Tradition stellende Forscher w ie etwa Johan Hui­
zinga (370), sie ist vielmehr die Folge einer.kritischen. Auseinandersetzung 
mit der neueren deutschen Sozialgeschichte (385), der es in den 1960er und 
7970er Jahren gelang, die Geschichtswissenschaft in der Bundesrepublik 
maßgeblich zu prägen.

Die Sozialgeschichte, deren Aufstieg nach dem Ende des Zweiten W elt­
kriegs allmählich einsetzt -  Werner Conze spricht in diesem Zusammen­
hang von einer ,historiographischen Wende' .um 1960 (229, S. 13) - ,  hat 
mehrere Wurzeln (73, S. 173-195; 246; 274, S. 2 6 -5 0  und 54 -63 ; 287; 
299; 323; 341).

Zu nennen wäre zum einen jene Sozial-.und Wirtschaftsgeschichte, die 
sich seit dem späten 19. Jahrhundert in Abgrenzung zu einer auf den Staat 
fokussierten Geschichtsbetrachtung als geschichtswissenschaftliche Teildis­
ziplin in Deutschland zu etablieren vermocht hatte. Sie fand in der 1893 ge- 

■ gründeten und bis heute existierenden Zeitschrift für Social- und Wirt­
schaftsgeschichte (seit 1903 Vierteljahrsschrift für Sozial- und Wirtschaftsge­
schichte) ihr wichtigstes periodisches Publikationsorgan und wurde an 
Universitäten im Rahmen von Professuren mit entsprechender Denomina­
tion gelehrt.

Bedeutung kommt zum anderen Entwicklungen zu, die insbesondere für 
die französische und angelsächsische Geschichtswissenschaft kennzeich­
nend sind, und von denen die deutsche Historiographie nicht unbeeinflusst 
blieb. Es sind vor allem in der Zeitschrift Annales publizierende Autoren wie 
Marc Bloch, Lucien Febvre und später Fernand Braudel, die in ihren Studien 
den systematischen Einbezug wirtschaftlicher und sozialer Perspektiven 
praktizierten sowie neue methodische Instrumente erprobten und damit 
über die Grenzen Frankreichs hinaus Beachtung fanden (280). In die Nach­
kriegszeit reicht auch die zunehmende intensive Rezeption von Historikern 
aus dem angelsächsischen Raum. Besonders wirkungsmächtig war hier der 
aus Deutschland emigrierte Hans Rosenberg, der nicht nur durch seine 
Schriften, sondern auch durch efh dichtes Netz von Korrespondenzen, das 
er m it jüngeren deutschen Historikern unterhielt, Einfluss auf die sich he­
rausbildende Sozialgeschichte genommen hat (244; 245). Von Belang ist 
außerdem und drittens der Aufstieg der Sozialwissenschaften, namentlich 
der Soziologie, die in den 1960er Jahren den Status einer Leitdisziplin 
gewann. Was der Historiker Kurt Breysig bereits um 1920 gefordert hatte, 
nämlich die stärkere Verzahnung geschichtswissenschaftlicher und sozio­
logischer Ansätze (215; 261, S. 158-166), wurde ein halbes Jahrhundert

68

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

später zum Programm einer sich erneuernden Geschichtswissenschaft, deren 
theoretische und methodische Anleihen bei der Sozialforschung offenkun­
dig sind.

Nicht ohne Folgen blieben viertens die gleichermaßen durch produktive 
Aneignung und kritische Abgrenzung gekennzeichnete Auseinandersetzung 
mit der einer marxistisch-materialistischen Geschichtsauffassung huldigen­
den Historiographie der DDR und, wie Jürgen Kocka kürzlich betont hat, die 
Impulse, die der Geschichte der Arbeiterbewegung zu verdanken sind (291, 
S. 9f.). ' ' ' ........... .......................... ..... .. ' ........... ’ "

Eine erst in jüngster Zeit reflektierte, besonders wichtige Rolle spielt 
schließlich und fünftens die aus der Volksgeschichte hervorgehende Struk-1 
turgeschichte, die sich vor allem mit den Namen Otto Brunner, Werner' 
'Conze und Theodor Schieder verbindet (249; 260; 271; 272; 283; 330; 337; 
361, S. 281 -301). Seine bündigste frühe Formulierung findet der sich von 
einer politischen Ereignisgeschichte Rankeanischer Prägung abgrenzende 
strukturgeschichtliche Ansatz in Conzes programmatischem Vortrag Die 
Strukturgeschichte des technisch-industriellen Zeitalters als Aufgabe für For­
schung und Unterricht (1957): Konstitutiv für das technisch-industrielle Zeit­
alter als „moderne Weltepoche" sei dessen „ph^änorn^ologisch-strukturge- 
schichtliches Interesse"; die Aufmerksamkeit des Historikers habe folgerich­
tig weniger den res gestae, als vielmehr den „Strukturen in ihrer Kontinuität 
und Veränderung" zu gelten (228, S. 17f.). Conzes Postulat, den Strukturen 
vor den Ereignissen den Vorrang zu geben, stellt keine prinzipielle Absage 
an die politische Geschichte dar. Eine Historiographie, die sich befleißigt, 
„das Ganze der geschichtlichen W elt" in den Blick zu nehmen (228, S. 21), 
wird, w ie Conze betont, neben sozialen und ökonomischen Aspekten im­
mer auch die politische Dimension geschichtlicher Prozesse zu berücksich­
tigen haben und kann ungeachtet ihrer Privilegierung des,Typischen' die ge­
schichtlichen Akteure und deren Handeln nicht völlig ausblenden (228, 
S. 18f.). Was Conze demnach fordert, ist eine „politisch-gesellschaftliche In­
tegrationshistorie" (299, 8.15), eine synthetisierende Geschichtsbetrach­
tung, die vergangenes Geschehen als Strukturzusammenhang versteht und 
zu dessen Erforschung politik-, begriffs-, wirtschafts- und sozialgeschichtli­
che Perspektiven bündelt und mit Hilfe eines noch zu erarbeitenden, Anre­
gungen aus benachbarten Disziplinen aufgreifenden methodischen Instru­
mentariums rekonstruiert (247, S. 49-54). Es dürfte unter anderem diese 
buchstäblich vermittelnde Haltung Conzes gewesen sein, die der frühen 
Strukturgeschichte innerhalb der deutschen Historikerzunft eine verhalten­
freundliche Aufnahme sicherte (248, S. 21 -25 ; 347).

Der sich seit der Mitte der 1960er Jahre abzeichnende Siegeszug der So­
zialgeschichte verdankt sich allerdings nicht nur den vorgängig genannten 
Impulsen, sondern auch und vor allem einer Reihe von günstigen (hoch- 
schul-)politischen Rahmenbedingungen, und hier nicht zuletzt dem_Ausbau 
des bundesdeutschen Bildungssystems, der einer ganzen Generation von so­
zialgeschichtlich orientierten Historikern den Weg in ein akademisches Amt 

^bnefe (287, S. 67 -70 ; 390, S .194-197)............ ...... ...
Es wäre nun allerdings verfehlt -  daran hat Thomas Welskopp kürzlich 

auf gleichermaßen differenzierte und prägnante Weise erinnert (390) - ,  die

Impulse der 
Strukturgeschichte

69

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

,System' und 
Determination

Analytische und 
quantifizierende 

Methodologie

Modernisierungs­
theorie

,Kritische 
Geschichtswissen­

schaft'

Sozialgeschichte in Deutschland einfach als Verlängerung älterer strukturge­
schichtlicher Ansätze zu beschreiben. Was den westdeutschen geschichts­
wissenschaftlichen Diskurs der 1960er und 1970er Jahre charakterisiert, ist 
die Auseinandersetzung um eine eigenständige ,disziplinäre Matrix', die 
zentrale Postulate insbesondere der Strukturgeschichte aufgreift, um sie in 
der Folge zu modifizieren (286, S. 72,-3417 S.40f;; 390, S. 197-218).
, Dies geschah erstens durch eine Radikalisierung des Strukturbegriffs 
(318). ,Strukturgeschichte' stand nun für einen Zugang zur Vergangenheit, 
der sich, von der Annahme einer Übermacht langfristiger kollektiver Bedin­
gungen ausgehend, in scharfem Gegensatz zu einer Geschichtsbetrachtung 
definierte, die den individuellen Akteuren und deren. Handlungen als Kata­
lysatoren historischer Prozesse den Vorrang gibt. In dezidierter Abgrenzung 
zu der weiterhin dominierenden auf den nationalen Staat zentrierten Ereig­
nis- und Personengeschichte wurde das ]deal einer auf die strukturellen, das 
heißt auf Dauer angelegten institutionellen, politischen, ökonomischen und 
sozialen Gegebenheiten fokussierten ,Gesellschaftsgeschichte' beschworen. 
Dort, wo geschichtliche Akteure, denen Conze immerhin noch eine auf die 
Strukturen einwirkende Gestaltungsmacht zugestanden hatte, als Han­
delnde auftraten, erschienen diese durch das System, dem sie angehörten, 
determiniert.
, Zweitens wurde in Anknüpfung an und Abgrenzung von der Strukturge­
schichte der 1950er Jahre innerhalb der Sozialgeschichte auch die.methodo- 
!ogische.Neubestimmung historischer Forschung vorgenommen. Die bereits 
von Conze geforderte Annäherung an die Sozialwissenschaften (228, S. 22) 
erfuhreine programmatische Verschärfung und wurde zugleich konkretisiert 
(306; 377, S. 9-44; 379). Mit der Kritik an hermeneutischen Traditionen 
und deren Privilegierung des,Erzählens' als Modus der Darstellung ging die 
Operationalisierung und Adaption quantitativer und empirischer Analyse- 
jnstrumente einher; generalisierende Aussagen ermöglichende statistische 
und serielle Methoden gewannen innerhalb der Geschichtswissenschaft an 
Bedeutung und bildeten die Basis für jene Form wissenschaftlichen Erklä­
rens, die der historischen Narration historistischer Prägung entgegengesetzt 
wurde.
, Die methodische Orientierung an den Sozialwissenschaften erleichterte 
drittens die Rezeption spezifischer makrotheoretischer Modelle, die dazu 
beitragen sollten, historische.Dynamik zu erhellen. Besondere Bedeutung 
kommt in diesem Zusammenhang modernisierungstheoretischen Ansätzen 
angelsächsischer Prägung zu, die es erlaubten, die neuzeitliche Geschichte 
alsForhchrittsgeschichte zu konzeptualisieren (303; 378; 388). Generell ist 
die Soziajgeschichte der 1960er und 1970er Jahre durch eine offenkundige 

yvörlieLe jü r Theorie gekennzeichnet (284). Nur als theoriegeleitete, so die 
vorherrschende Überzeugung, könne die Geschichtsforschung einerseits 
den selbstgestellten wissenschaftlichen Anspruch einlösen und andererseits 
ihre „politisch-didaktische Aufklärungsfunktion" (390, S. 205) erfüllen.

Das theoretisch untermauerte Postulat einer prinzipiellen Standortgebun- 
-deoheit historischer Erkenntnis ermöglichte es viertens, das Konzept einer 
,kritischen Geschichtswissenschaft' zu legitimieren. Aufgabe des Wissen­
schaftlers sei weniger die ohnehin nicht zu leistende,objektive' Darstellung

70

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

geschichtlicher Zusammenhänge, sondern vielmehr die theoretisch fun­
dierte Reflexion und Wertung gesellschaftlicher Prozesse. Der ideologiekri­
tische Impetus nicht weniger bundesdeutscher Sozialhistoriker verstand sich 
dabei zum einen als Antwort auf die gesellschaftspolitischen Umbrüche der 
späten 1960er Jahre und zum anderen als Versuch, mit der Geschichtswis­
senschaft der DDR in eine fruchtbare Auseinandersetzung zu treten, ohne 
die eigene Position preiszugeben. Nicht zufällig wurde der historischen Er­
klärung des Nationalsozialismus besondere Relevanz zugesprochen und mit 
der These eines deutschen ,Sonderwegs' ein Modell entwickelt, das es er­
möglichte, die Entwicklungen innerhalb der Bundesrepublik seit 1945 als 
endlich erfolgte Integration Deutschlands in die westliche moderne Welt zu 
interpretieren (341, S. 52 -58 ; 390, S. 212-218).

Es dürfte deutlich geworden sein, dass die sich seit den 1960er Jahren an 
den bundesdeutschen Universitäten etablierende Sozialgeschichte -  mit 
dem Anspruch einer fundamentalen Neuausrichtung historiographischer Tä­
tigkeit antretend -  seit ihren Anfängen weit mehr sein wollte als ein Teilbe­
reich einer übergeordneten allgemeinen Geschichte. Ihre offenkundige Vor­
liebe für die Geschichte sozialer Klassen und Gruppen, etwa der Geschichte 
der Arbeiterbewegung oder der Vereinsgeschichte, für die den privaten und 
öffentlichen Erfahrungsraum von Individuen und Kollektiven konstituieren­
den Institutionen wie beispielsweise Partei, Fabrik oder Familie, für die viel­
fältigen Formen sozialer Interaktion -  zu nennen wären hier etwa Verwandt­
schafts- und Geschlechterbeziehungen -  sollte nicht darüber hinwegtäu­
schen, dass ,Sozialgeschichte' ungeachtet terminologischer Unschärfen 
dem Verständnis ihrer Exponenten nach primär eine „auf die Totalität des 
historischen Prozesses gerichtete ,Gesellschaftsgeschichte'" (287, S. 49) be­
zeichnete und bezeichnet. Sie ist, in der ah Otto Brunner (219, S. 80 et pas­
sim) angelehnten Diktion Jürgen Kockas, eher ,Betrachtungsweise^a|s ,Sek­
torwissenschaft' (288, S. 3; vgl. auch. 289, S. 17), zielt in der Auffassung 
Hans-Ulrich Wehlers auf ein „Synthesekonzept''Tür die „historische Analyse 
von Gesamtgesellschaften" (381, S. 34; vgl. auch 383).

Es ist dieser umfassende Anspruch, welcher der Sozialgeschichte nicht 
nur die Ablehnung durch Repräsentanten der Politikgeschichte eintrug, son­
dern auch Kritik von Seiten der sich in Deutschland seit den 1980er Jahren 
formierenden Kulturgeschichte. In der Wahrnehmung ihrer Gegner erschien 
die Sozialgeschichte dabei als monolithisches Gedankengebäude, errichtet 
auf einem wenig tragfähigen Fundament und durch ein fest gefügtes Mauer­
werk theoretischer Annahmen gegen äußere Einflüsse gewappnet. Dass die­
ses Bild den wirklichen Verhältnissen nur bedingt gerecht wird, haben auch 
und gerade jene Wissenschaftler betont, mit deren tarnen sich die deutsche 
Sozialgeschichte in besonderem Maße verbindet/Zwapwar den unter dem 
Etikett,Sozialgeschichte' sich versammelnden Historikern die Überzeugung 
von der determinierenden Macht des Sozialen und des Ökonomischen ge­
meinsam, eine Überzeugung, die in programmatischen Publikationen viel­
fältig expliziert wurde (z. B. 270; 380; 384), zwar besaß die Sozialgeschichte 
mit dem Archiv für Sozialgeschichte (seit 1961) und dann vor allem mit der 
Zeitschrift Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für Historische Sozial­
wissenschaft (seit 1975) Publikationsorgane, die wesentlich dazu beitrugen,

, Deutscher 
Sonderweg'

Gesellschafts­
geschichte

71

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Pluralität der 
sozialgeschicht­

lichen Ansätze

das Profil einer auf gesellschaftliche Strukturen fokussierten Geschichtsfor­
schung zu schärfen und deren Prämissen und Ergebnisse zu vermitteln, zwar) 
gewann die Sozialgeschichte bereits in ihren Anfängen eine durch die „D if­
ferenz zum Etablierten" (291, S. 18) suggerierte Einheit, dennoch gilt, dass 
die Sozialgeschichte nie eine homogene,Schule' darstellte. Der Eindruck 
einer in sich konsistenten ,sozialhistorischen Matrix' (390, S. 219-228) 
sollte nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich unter dem bemerkenswert 
weiten Dach der Sozialgeschichte.so unterschiedliche Positionen wie die 
hauptsächlich von .Reinhart Koselleck-betriebene Begriffsgeschichte, die 
politische Sozialgeschichte eines Heinrich August Winkler oder die von 
Hans-Ülrich Wehler postulierte Gesellschaftsgeschichte versammelten und 
außerdem das Programm einer modernisierungstheoretisch fundierten Ana­
lyse sozio-ökonomischer Strukturzusammenhänge von den Sozialhistori­
kern selbst einer kritischen Reflexion und Modifikation unterzogen wurde 
(287, S. 70-82). Dies vermochte allerdings nicht zu verhindern, dass die So­
zialgeschichte seit den frühen 1980er Jahren zunehmend unter Beschuss ge­
riet und sich mit jenen Vorwürfen konfrontiert sah, die sie einst selbst gegen 
die Politikgeschichte erhoben hatte (317, S. 43-48).

d) Entstehung der Neuen Kulturgeschichte

Kritik der Alltags­
geschichte an der 
Sozialgeschichte

Eine erste, durch bemerkenswerte Heftigkeit charakterisierte Kontroverse 
löste die Auseinandejrsetzungjjm die Alltagsgeschichte aus, die anlässlich 
des 35. HistorikertagesJ984 ihren Höhepunkt erlebte (218). Besonders 
prägnant hat Hans Medick in einem im selben Jahr in Geschichte und Ge­
sellschaft erstmals erschienenen Aufsatz die von den Alltagshistorikern vor­
getragene Kritik an der Sozialgeschichte formuliert: Kennzeichnend für die 
Sozialgeschichte sei deren „zentristische Sichtweise" (312, S. 49). Sie richte 
ihr Augenmerk auf teleologisch gedachte Prozesse der Modernisierung, 
etwa der Industrialisierung oder Urbanisierung, die sie aus tendenziell stati­
schen Strukturzusammenhängen erkläre. Was dabei aus dem Blick gerate, 
sei das Verständnis für die „Dynamik historischer Praxis" (312, S. 51) im 
Sinne der von den jeweiligen geschichtlichen Akteuren gemachten Erfah­
rungen und der von ihnen zu verantwortenden Handlungsmodi. Der per­
spektivischen Verengung auf eine linear verlaufende und durch vorgege­
bene Strukturen determinierte^ setzt Medick einen

'Ansatz entgegen, der die „Doppelkonstitution historischer Prozesse, die 
Gleichzeitigkeit von gegebenen und produzierten Verhältnissen, die kom­
plexe wechselseitige Beziehung zwischen umfassenden Strukturen und der 
Praxis der „Subjekte", zwischen Lebens-, Produktions- und Herrschaftsver­
hältnissen und den Erfahrungen und Verhaltensweisen der Betroffenen" 
(312, S. 50) reflektiert und methodisch bewältigt. Der Ort, an dem die von 
Medick geforderte Vermittlung von Struktur, Erfahrung und Handeln erfolgt, 
ist der „ historische Alltag", sind die kulturell geprägten „Lebenswirklichkei­
ten" von Menschen (312, S. 63). Dieser Alltag nun soll im Rahmen einer mi­
krohistorischen Untersuchung und im Rückgriff auf das theoretische und 
methodische Instrumentarium der Anthropologie erforscht werden. Was der

72

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

Historiker zu leisten habe, seien, so Medick, weniger Strukturanalysen als 
vielm ehr,dichte Beschreibungen' im Sinne Clifford Geertz', weiT nur sie es 
vermöchten, jene Deutungs- und Sinnstiftungsweisen zu erhellen, die den 
Kern menschlicher Tätigkeit ausmachten.

In ihrer Kritik am sozialhistorischen Paradigma haben die Vertreter der 
Alltagsgeschichte manches von dem vorweggenommen, was auch das 
Selbstverständnis der Neuen Kulturgeschichte ausmacht (127, S. 298-313; 
263; 293; 301; 305; 344):

Gemeinsam ist beiden Richtungen erstens die dezidierte Ablehnung mo­
dernisierungstheoretischer Ansätze und damit die Leitvorstellung, histo­
rische Dynamik sei notwendigerweise als Fortschritt zu konzipieren. Nicht 
zufällig verweist Medick in seinen programmatischen Überlegungen auf die 
„Kosten der Modernisierung" (312, S. 56) und warnt vor einer allzu optimis­
tischen Beurteilung der politischen, ökonomischen und sozialen Entwick­
lungen innerhalb des neuzeitlichen Europas.

Was die Alltagsgeschichte und die Neue Kulturgeschichte außerdem ver­
bindet, ist zweitens der Stellenwert, der den historischen Akteuren zu­
kommt. Im Zentrum der Forschungsbemühungen stehen nun nicht mehr 
übergreifende gesellschaftliche Strukturen, sondern vielmehr jene historisch 
Handelnden, die von der sozialhistorischen Historiographie weitgehend 
ausgeblendet worden waren. Geschichte erscheint weniger als Effekt struk­
tureller Gegebenheiten, sondern als Ergebnis kultureller Praktiken von Indi­
viduen und Kollektiven. Die historischen Protagonisten, deren Erfahrungen, 
deren psychische und intellektuelle Dispositionen und die daraus resultie­
renden Sinnstiftungsmuster und Handlungsoptionen sind es, auf die ge­
schichtswissenschaftliche Forschung ihren Fokus zu richten hat; die_Art und 
Weise, wie Menschen die Bedingungen ihrer jeweiligen Existenz erleben 
und wie sie auf diese einwirken, bilden den eigentlichen Gegenstand histo­
rischer Betrachtung. Der Alltagsgeschichte geht es dabei nicht etwa um eine 
Neuauflage der die herausragenden historischen Persönlichkeiten einer Epo­
che privilegierenden Geschichtsschreibung des Historismus; daslnteresse 
gilt vielmehr den ,kleinen Leuten', jenen oft namenlosen Akteuren, denen 
weder die Politik- noch die Sozialgeschichte größere Bedeutung zugemes­
sen hatte.

Die Entscheidung zugunsten einer Perspektive, die sich auf die_regional 
bzw. lokal fokussierte alltägliche Lebenswelt historisch nur unzureichend 
dokumentierter Akteure richtet, verlangt drittens nach neuen methodischen 

„Verfahrensweisen. Die auch in Deutschland vehement ausgetragene Kontro­
verse zwischen den Verfechtern einer am Vorbild Giovanni Levis oder Carlo 
Ginzburgs orientierten Mikrogeschichte und den Verteidigern makrohistori- 

~Scher Ansätze (313; 316; 332; 354; 360; 374) entzündete sich folgerichtig 
nicht nur an der Frage, was als genuiner Gegenstandsbereich historischen 
Studiums zu gelten habe, sondern auch am Problem, die geschichtlicher For­
schung angemessenen Methoden zu definieren. Den von nicht wenigen So­
zialhistorikern bevorzugten statistischen Methoden setzten die Exponenten 
der sich formierenden Alltags- bzw. Mikrohistorie das durch Clifford Geertz 
theoretisch postulierte und praktisch exemplifizierte Konzept d e r,dichten 
Beschreibung' entgegen. Damit verbunden war die zumindest partielle Ab-

Gemeinsamkeiten 
von Alltags­
und Neuer 
Kulturgeschichte

Mikro-versus
Makroperspektive

Impulse aus der 
Anthropologie

73

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Wendung von den Sozialwissenschaften und die Annäherung an die Anthro- 
jaolpgie, die nun als neue Leitdisziplin fungierte. Verstanden sich die einem 
^strukturgeschichtlichem Ansatz verpflichteten Geschichtswissenschaftler als 
Vertreter e ine r,Historischen Sozialwissenschaft', so definieren sich die der 
.Alltagsgeschichte nahe stehenden Historiker als Repräsentanten einerz His- 
. torischenAnthropologie' (241; 243; 309; 371) und lassen damit eine Dimen- 

.. , sion zu ihrem Recht kommen, die bereits Thomas Nipperdey als konstitutiv 
FHermeneutische 1 für die Geschichtswissenschaft postuliert hatte (327). M it dem Blick des Eth- 
। Wende' l nologen, der einer Kultur im Bewusstsein ihrer Fremdheit und Komplexität 

begegnet, soll der Historiker sich seinem Gegenstand nähern und ihn als ver:  
'  netztes System von bedeutungsvollen Handlungsmustern entziffern. Die 

Vergangenheit erschließt sich ihm dabei nicht nur in jenen Quellenkorpora, 
die bereits die Historik des 19. Jahrhunderts als Grundlage geschichtswissen­
schaftlicher Forschung bestimmt hatte, sie ist darüber hinaus und vor allem 
durch weitere schriftliche und bildliche Überlieferungsträger sowie durch 
Objekte oder aber mündlich übermittelte Traditionen dokumentiert und da­
durch rekonstruierbar. M it der Präferenz für einen weiten Quellenbegriff, 
der Egodokumente wie Tagebücher oder Briefe, der Bittschriften, Predigten, 
Prozessakten und kirchliche Visitationsprotokolle ebenso umfasst w ie die v i­
suellen und materiellen Zeugen vergangener Alltagswelten geht zum einen 

„ jene-,hermeneutische Wende' einher, die Ute Daniel auf dem Historikertag 
1992 noch einmal nachdrücklich anmahnte, und verbindet sich zum ande­
ren jene Rückkehr zum Erzählen als Darstellungsmodus geschichtlicher Phä­
nomene, die der britische Historiker Lawrence Stone bereits 1979 in einem 
in der Zeitschrift Past and Present erschienenen programmatischen Aufsatz 
gefordert hatte (369). Leitend ist dabei die Überzeugung, dass die sich auf 
quantitative Methoden stützenden von Sozialhistorikern postulierten und 
praktizierten Formen wissenschaftlicher Erklärung nicht in der Lage seien, 
der Komplexität der subjektiven Wahrnehmungsmuster und Bedeutungszu­
weisungen historischer Akteure gerecht zu werden. Die erzählende Darstel­
lung vergangener Phänomene erscheint in diesem Kontext als adäquatere 
Form historiographischer Praxis und wird in der Folge auch von deutschen 
Geschichtsforschern vermehrt gewählt (274, S. 51 -54).

Antikritik der Gegen die von den Exponenten der Alltagsgeschichte vertretene Auffas­
Sozialgeschichte sung von Wissenschaft wurden von Seiten der Sozialhistoriker zahlreiche

Einwände erhoben (214, S. 85-89 ; 341, S. 60ff.; 382): Der Begriff,Alltag' 
bleibe ungeachtet definitorischer Bemühungen (213; 362, S. 15f . Anm. 7) 
insgesamt opalc(372); die Alltagsgeschichte sei generell durch einen Mangel 

' a n  tgrminologischer Schärfe und durch Theoriefeindlichkeit gekennzeichnet 
(324; 334; 364, 391); auf die durch die Privilegierung einer mikrohistori­
schen Perspektive aufgeworfene Frage, welche Repräsentativität den im 

, Rahmen dichter Beschreibungen rekonstruierten historischen Erfahrungen 
von Individuen zukomme, sei keine überzeugende Antwort gefunden wor­
den; das Interesse an den gesellschaftlichen Unterschichten habe dazu ge- 

I,führt, dass die bürgerlichen und aristokratischen Eliten weitgehend ignoriert 
worden seien; m it der Aufwertung der historischen Akteure und der durch 
sie erzeugten Sinnstiftungen und Deutungsleistungen seien die weiterhin re­
levanten strukturellen bzw. institutioneilen Prämissen und Prägungen ge-

74

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

schichtlichen Handelns aus Je m  Blick geraten; die Darstellung von Ge­
schichte im Modus der Erzählung bedürfe der Ergänzung durch eine theorie­
geleitete Begrifflichkeit, den Rückgriff auf statistische Daten und die Analyse 
von Strukturen und Prozessen (285).

Ungeachtet der durchaus bedenkenswerten Kritik an zentralen Postula­
ten der Alltagsgeschichte ist es Letzterer gelungen, den sozialgeschichtli­
chen Forschungsdiskurs und die damit verbundene Forschungspraxis nach­
haltig zu beeinflussen. So haben etwa Martin Dinges mit seinem Konzept 
einer ,Alltagskulturgeschichte' (239), aberauch.Gerhard A. Ritter oder Jür­
gen Kocka, die auch aus ihrer Sicht berechtigte Kritik an einer .Überbewer­
tung struktureller Parameter aufgreifend, für eine ,Sozialgeschichte in der 
Erweiterung' (291, S. 28) plädiert, einer Sozialgeschichte also, die einer­
seits von der Alltagsgeschichte okkupierten Forschungsfeldern wie Körper­
erfahrung, Freizeitverhalten, Kriminalität, Analphabetismus und Lesege­
wohnheiten, Festen oder Frömmigkeitspraktiken stärkere Aufmerksamkeit 
schenkt (287, S. 93) und anderseits die einseitige Konzentration auf Struk­
turen und Prozesse überwindet, den mentalen und psychischen Disposi­
tionen historischer Akteure größeres Gewicht beimisst (286, S. 73-82) 
und damit jene „Verknüpfung von Strukturgeschichte, Erfahrungsge­
schichte und Ereignisgeschichte" (341, S. 62) anvisiert, die eine sich stetig 
erneuernde Sozialgeschichte zu leisten habe. Darüber hinaus und vor al­
lem bereiteten die Kontroversen um die Alltagsgeschichte jene kulturwis­
senschaftliche Wende vor, die seit den frühen 1990er Jahren auch in 
Deutschland die Geschichtswissenschaft erfasst und der Sozialgeschichte 
erneut einen machtvollen Antagonisten, die ,Neue Kulturgeschichte', be­
schert hat.

Nicht zufällig haben wichtige Protagonisten dieser Neuen Kulturge­
schichte ihre akademische Sozialisation an der Universität Bielefeld erfah­
ren, entstammen gewissermaßen dem Epizentrum der deutschen Sozialge­
schichte. ,

Dies gilt auch für Ute D anie l/d ie  1993 mit ihrem Ruf nach einer herme­
neutisch gewendeten Sozialgeschichte, welche die Sinnzuweisungen, die 
Wahrnehmungs- und Deutungsmuster historischer Subjekte nicht ausblen­
det, eine Diskussion eröffnete, die bis heute anhält (230). Was Daniel in 
ihrem in Geschichte und Gesellschaft erschienenen Beitrag zunächst im 
Modus eines Problemaufrisses darlegt, die Herausbildung eines anthropolo­
gisch fundierten modernen Kulturbegriffs, die Auseinandersetzung deut­
scher Historiker m it der Kategorie ,Kultur' und schließlich die Notwen­
digkeit, eine auf die sozioökonomischen Strukturen menschlicher Ge­
meinschaften reduzierte Betrachtungsweise zu überwinden, indem die 
sinnstiftende Tätigkeit der historischen Subjekte als konstitutives Element so­
zialer Verfasstheit erkannt und damit die symbolische Ebene geschichtlichen 
Handelns m it einbezogen wird, hat sie in der Folge in einer Reihe von Publi­
kationen vertieft und konkretisiert (127; 231; 232; 233; 234; 235; 236).

Sekundiert wurde Daniel zunächst durch Reinhard Sieder, der 1994, 
ebenfalls in Geschichte und Gesellschaft (93), eine Bündelung der mit 
Blick auf die Entwicklungen innerhalb der Sozialgeschichte wesentlichen 
Debatten vornahm und das Potential einer kulturwissenschaftlich orientier-

,Sozialgeschichte 
in der Erweiterung'

,Cultural turn' 
in den frühen 
1990er Jahren

75

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Vermittlungs­
versuche zwischen 

Sozial- und 
Kulturgeschichte

ten Geschichtsforschung umriss. In Anlehnung an die von Vertretern der 
Alltagsgeschichte vorgebrachte Kritik an einer einseitig auf strukturelle Pa­
rameter fokussierten Analyse historischer Zusammenhänge, plädiert Sieder 
für eine Vermittlung von Struktur und Handlung, die der doppelten Konsti­
tution sozialer Wirklichkeit gerecht wird: Letztere entstehe nämlich „zum 

^einen aus den Gegebenheiten, die sich als Strukturen des Sozialen, des 
Ökonomischen, des Politischen beschreiben lassen, und zum anderen aus 
■dem Handeln und Deuten der Akteure, die diese strukturierten Gegeben­
heiten [...] hervorbringen, reproduzieren oder verändern" (93, S. 448). Die 
hier geforderte und im Rückgriff auf Pierre Bourdieus Praxeologie theore­
tisch legitimierte handlungstheoretische Perspektive geht einher mit jener 
systematischen Reflexion der symbolischen Dimension geschichtlicher 
Praktiken, die eines der zentralen Postulate der Neuen Kulturgeschichte 

"Härsfelft Diese Praktiken nun sind in der Regel als textuelle Äußerungen 
überliefert und werden ihrerseits als historiographische Rekonstruktionen 
in die Form eines -Textes gegossen. Aus der Auseinandersetzung um die 
,Textualität der Geschichte', in der Forschung in der Regel als , linguistic 
turn' bezeichnet, ergeben sich für Sieder zwei Konsequenzen: Die textu- 
SÜS-Konfiguration der Quellen verlange einerseits nach einer avancierten, 
die Fremdheit der zu untersuchenden historischen Phänomene beachten­
den Hex.niene.utik; das Schreiben der Geschichte erfordere andererseits ein 
Wissen um die eigene Standortgebundenheit und den Konstruktcharakter 
wissenschaftlicher Erkenntnis. Von zentraler Bedeutung für eine kulturwis­
senschaftlich erweiterte Sozialgeschichte ist schließlich die Einsicht in die 
Problematik einer im Modus der Kontinuität und Kohärenz konstruierten 
Geschichte. Wie bereits die Exponenten der Alltagsgeschichte verabschie­
det auch Sieder die von der Sozialgeschichte favorisierten makrotheoreti­
schen Modelle und die mit ihnen korrespondierenden Meta-Erzählungen 
und spricht sich für einen programmatischen Eklektizismus aus, der jene 
Erweiterung des Gegenstandsbereichs und der Methoden ermöglichte, den 
Kritiker der Kulturgeschichte in der Folge als Beliebigkeit (387) denunziert 
haben.

Im Verbund mit Richard van Dülmens auf die Frühe Neuzeit fokussierter 
Darstellung des Perspektivenreichtüms kulturhistorischer Forschung (242) 
bildeten Daniels und Sieders Plädoyers für eine die Sozialgeschichte fort­
schreibende und zugleich erweiternde historische Kulturwissenschaft den 
Ausgangspunkt für eine nicht selten von polemischen Untertönen begleitete 
Kontroverse um den Stellenwert des Paradigmas ,Kultur' innerhalb der Ge­
schichtswissenschaft.

Einer ersten Standortbestimmung diente eine unter dem Titel Kulturge­
schichte Heute 1996 als Sonderheft von Geschichte und Gesellschaft her­
ausgegebene Sammlung von Aufsätzen, in der, wie die Herausgeber beto­
nen, die kulturelle Dimension historischen Geschehens in den Blick genom­
men werden sollte, ohne dass „ein strenger sozial-, wirtschafts- und 
politikgeschichtlicher Zugriff" für obsolet erklärt würde (264, S. 13). Eine 
noch stärker vermittelnde Haltung nehmen jene jüngeren Historikerinnen 
und Historiker ein, die sich ein Jahr später mit einem Band zu Wort melde­
ten, der den Titel trägt Geschichte zwischen Kultur und Gesellschaft (318).

76

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

In spürbarem Kontrast zu den mehrheitlich sachlichen und differenzier­
ten Überlegungen in den genannten Sammelbänden -Stehen, die schriller 
Töne nicht entbehrenden Stellungnahmen Hans-Ulrich WefiTers (205; 
386). Zwar räumt auch Wehler ein, dass „kulturelleTraditionen,^Weltbil­
der' und Sinnkonstruktionen, Religion, Weltdeutung und Perzeption der 
,Realität' durch die Akteure, Kollektivmentalität und Habitus in ihrer wirk­
lichkeitsprägenden Kraft unterschätzt ihre Bedeutung abstrakt 
konzediert, forschungspragmatisch aber lange Zeit zu sehr vernachlässigt" 
worden seien (205, S. 145), dennoch ist er der festen Überzeugung, dass 
die Sozialgeschichte, sofern es ihr gelinge, ihre einseitige Ausrichtung auf 
eine Erforschung von Strukturen und Prozessen aufzugeben, kulturhistori­
schen Zugängen weiterhin überlegen sei. Wehlers Kritik richtet sich nicht 
nur gegen von der Neuen Kulturgeschichte vereinnahmte Autoren, etwa 
den „Rattenfänger" Michel Foucault (205, S. 91), dem er historische Unzu­
verlässigkeit und begriffliche Unschärfe vorwirft und dessen Konzept eines 
sich selbst organisierenden Diskurses er mit durchaus einleuchtenden, 
wenn auch nicht immer neuen Argumenten problematisiert, sondern auch 
gegen deren Affinität zu postmodernen Positionen. Den durch den ,linguis- 
tic turn' ausgelösten Diskussionen um die ,Textualität von Geschichte' be­
gegnet er mit offenkundiger Skepsis; nicht weniger vehement wendet er 
sich dagegen, die Gesellschaftsgeschichte in einer auf Totalität zielenden 
Neuen Kulturgeschichte aufgehen zu lassen. Der programmatische Metho­
denpluralismus der Kulturgeschichte erscheint ihm nicht weniger suspekt 
als deren politischer Indifferentismus; ihre Tendenz, die wirtschaftliche Di­
mension geschichtlichen Handelns zu vernachlässigen und ganz generell 
die ,harten' realhistorischen Gegebenheiten bestenfalls als zweitrangig zu 
behandeln, deutet er als Beleg für deren nur begrenzte Erhellungskraft. Wo­
für er plädiert, ist eine Gesellschaftsgeschichte, welche, Max Webers Auf­
fassung wertgeleiteten Handelns und Pierre Bourdieus Konzept symboli­
scher Praktiken aufgreifend, die historischen Akteure und deren Wahrneh- 
mungs- und Deutungsmodi in den Blick nimmt, ohne den Primat einer 
systematischen Analyse struktureller Faktoren geschichtlicher Dynamik in 
Frage zu stellen.

Das nur schwer zu lösende Problem der Vermittlung von Strukturen und 
Prozessen einerseits und Erfahrungen und Praktiken andererseits steht auch 
im Zentrum jener Beiträge zur Debatte um die Neue Kulturgeschichte, die 
weniger auf eine Dichotomie konkurrierender Forschungsparadigmen als 
vielmehr auf deren Synthese setzen. Dies gilt etwa für Thomas Welskopp, 
der zwar noch auf dem Leitbegriff Gesellschaft' beharrt, jedoch zugleich für 
einen „grundlegenden Umbau der Strukturkategorie" (389, S. 180) eintritt, 
weil nur so jene produktiven Potentiale fruchtbar gemacht werden könnten, 
welche die Sozialgeschichte der Herausforderung durch die Kulturge­
schichte verdanke: „Vermittlung von Mikro- und Makrogeschichte, das Ver­
ständnis von Gesellschaft' als je konkreter Vergesellschaftung', die relatio­
nale Integration der ethnischen, religiösen und Geschlechterdimensionen" 
(389, S. 190). Zu nennen sind in diesem Zusammenhang auch jene Autoren, 
die dem Gegensatzpaar,Kultur versus Gesellschaft' wenig abzugewinnen 
vermögen und den systematischen Zusammenhang zwischen den von Kul-

Strukturen und
Prozesse versus 
Erfahrungen und 
Praktiken

77

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Etablierung 
der Neuen 

Kulturgeschichte

Definitions­
probleme

tur- bzw. Cesellschaftshistorikern ins Feld geführten wissenschaftstheoreti­
schen Konzepten betonen (308).

Mittlerweile scheinen die sich an den Kategorien Gesellschaft' und K u l­
tur' entzündenden Debatten zu ihrem (vorläufigen) Ende gekommen zu sein 
(278; 373). Die seit den frühen 1980er Jahren auch in Deutschland gefor­
derte kulturalistische Wende wurde nicht nur in programmatischen Publika­
tionen theoretisch fundiert und methodisch reflektiert, sondern außerdem 
durch eine Vielzahl von geschichtswissenschaftlichen Studien forschungs­
praktisch erprobt und durch die Schaffung entsprechender Professuren insti­
tutionell verankert. Der Macht des Faktischen verdankt die Kulturgeschichte 
zunehmende Akzeptanz und eine im Moment noch ungebrochene Strahl­
kraft. Dass in jüngerer Zeit gleich mehrere monographisch angelegte Werke 
mit einführendem Charakter veröffentlicht wurden, die es sich zur Aufgabe 
machen, das Profil einer erneuerten Kulturgeschichte zu schärfen (53; 127; 
282), dass ein publizistisches Großunternehmen wie die seit 2005 im Metz­
ler Verlag erscheinende Enzyklopädie der Neuzeit einen dezidiert kulturhis­
torischen Ansatz verfolgt (279), mag als weiterer Beleg für die aktuelle 
Signifikanz der Kulturgeschichte dienen, die sich nicht als „kurzlebige Mo­
deerscheinung, sondern als sehr ernstzunehmende intellektuelle Herausfor­
derung erwiesen" hat und immer noch erweist (329, S. 2).

So offenkundig der Geltungsgewinn einer kulturalistischen Perspektive in­
nerhalb der deutschen Geschichtswissenschaft auch sein mag, so schwierig 
ist es offenbar, das, was unter,Neuer Kulturgeschichte' bzw. ,Historischer 
Kulturwissenschaft' gefasst werden kann, prägnant zu benennen. Die histo­
rische Semantik des Begriffs erweist sich bei näherer Betrachtung als auffäl­
lig variabel (359). Die Exponenten einer,Historischen Kulturwissenschaft' 
scheuen sich nicht, die Legitimität eines theoretisch-methodologischen Plu­
ralismus immer neu zu betonen, und auch in thematischer Hinsicht er­
scheint die Neue Kulturgeschichte nicht nur ihren Gegnern bisweilen als 
„diffuses Feld" (251, S. 8). Dies hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass 
die Neue Kulturgeschichte Impulse aus einer Vielzahl durchaus heterogener 
Wissenschaftstraditionen aufgenommen hat. Alltagsgeschichte, Mikro-His­
torie und Historische Anthropologie, deren Bedeutung für die Vermittlung 
kulturgeschichtlicher Zugänge Hans Medick kürzlich noch einmal heraus­
gestellt hat (314, S. 83), wären hier ebenso zu erwähnen wie die Oral His- 
tory, die französische Mentalitätengeschichte, die Geschlechtergeschichte, 
die sprach- und erkenntnistheoretischen Debatten rund um den ,linguistic 
turn', die Diskursanalyse oder die in jüngerer Zeit wieder an Bedeutung ge­
winnende Ideengeschichte (265; 304; 338). Daneben knüpft die Neue Kul­
turgeschichte gerade, aber keinesfalls nur in Deutschland an Traditionen der 
deutschen Kultursoziologie und Kulturphilosophie an und hat außerdem in 
hohem Maße von einer sich erneuernden ,Historischen Sozialwissenschaft', 
welche auf dem Weg von einer Sozialgeschichte der Kultur zu einer Kultur­
geschichte des Sozialen einen großen Schritt weitergekommen ist, profitiert 
(290). Die Integration unterschiedlicher Wissenschaftstraditionen -  Ute Da­
niel hat in diesem Zusammenhang einmal von einem „schluckaufartigen 
Pluralisierungsschub" gesprochen (232, S. 197) - ,  die Vielfalt der Theorien, 
Methoden und Themen, die unter dem Begriff ,Neue Kulturgeschichte' ver-

78

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

handelt werden, mögen den Eindruck einer gewissen Unübersichtlichkeit 
begünstigen; es ist, so meinen wir, dennoch möglich, die Konturen des hier 
zur Diskussion stehenden wissenschaftlichen Ansatzes präziser zu umreißen 
(73, S. 228-246; 151; 240; 255; 298; 307):

Konstitutiv für die Neue Kulturgeschichte ist erstens die Abkehr von einer 
Geschichte der Strukturen und Prozesse, wie sie im Rahmen sozialhistori­
scher Forschung betrieben worden war und das Bestreben, Mikro- und Ma-, 
kroperspektive zu integrieren. Wie auch die Alltagsgeschichte richtet die 
Neue Kulturgeschichte das Augenmerk vor allem, aber keinesfalls allein 
auf die historischen Akteure, auf deren Erfahrungen, deren Wahrnehmungs- 
und deren Handlungsmuster; ihren Gegenstandsbereich b ildet,Kultur', ver­
standen als Ensemble historisch wandelbarer Praktiken der. Welt- bzw. 
Wirklichkeitsdeutung, die nicht losgelöst von den institutionellen, und 
strukturellen Determinanten rekonstruiert werden können, welche sie mit 
bedingen. Anders als die Alltagsgeschichte mit ihrer Präferenz für Angehö­
rige sozialer Unterschichten nimmt die Kulturgeschichte auch die politi­
schen, ökonomischen, religiösen und kulturellen Eliten in den Blick und 
gewährt beispielsweise wissenschaftsgeschichtlichen Fragestellungen brei­
teren Raum. Es dürfte so gesehen kein Zufall sein, dass die.Analyse diskur­
siver Praktiken und die Rekonstruktion ideengeschichtlicher Zusammen­
hänge im Kontext kulturhistorischer Forschungsbemühungen an Bedeutung 
gewonnen haben. Die sich in der wissenschaftlichen Diskussion und in der 
historiographischen Praxis bereits seit längerem abzeichnende Bevorzu­
gung handlungstheoretischer und diskursanalytischer Modelle zur Erklä­
rung historischer Phänomene und die Privilegierung anthropologischer Zu­
gänge hängt eng mit der vorgängig genannten Fokussierung auf die Hand­
lungsmöglichkeiten und Handlungsmodi geschichtlicher Individuen und 
Kollektive zusammen.

Konstitutiv für die Neue Kulturgeschichte ist zweitens, dass sie geschicht­
liches Handeln immer auch als symbolisches Handeln versteht. Bezeich­
nend ist in diesem Zusammenhang der Wandel, dem die InterpretationiMax 
Webers innerhalb der deutschen Geschichtswissenschaft unterlag. Der So­
ziologe, der bereits durch die Gesellschaftsgeschichte eine intensive Rezep­
tion erfahren hatte, gilt nun als Gewährsmann für eine Auffassung, welche 
die prinzipielle Wertorientierung und die sinnstiftende Funktion kultureller 
Praktiken postuliert (150). Das gesteigerte Interesse an der symbolischen Di­
mension menschlichen Handelns spiegelt sich nicht nur im Arbeitspro­
gramm von Sonderforschungsbereichen wie etwa dem SFB 496 „Symboli­
sche Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme vom Mittelalter 
bis zur Französischen Revolution" (Universität Münster) oder dem SFB 486 
„Norm und Symbol. Die kulturelle Dimension politischer und sozialer Integ­
ration" (Universität Konstanz), sondern auch in einer steigenden Zahl ein­
schlägiger wissenschaftlicher Monographien und Aufsätze. Die bereits bei 
Max Weber zu findende und von Clifford Geertz reformulierte Vorstellung 
des Menschen als eines in ,selbstgesponnene Bedeutungsgewebe verstrick­
ten Wesens' bildet denn auch den wohl wichtigsten gemeinsamen Nenner 
der unter dem weiten Dach der Neuen Kulturgeschichte sich versammeln­
den wissenschaftlichen Initiativen.

Konturen der 
Neuen Kultur­
geschichte

Blick auf die' 
Akteure

Blick auf symboli­
sches Handeln

79

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Problematisierung , Konstitutiv für die Neue Kulturgeschichte ist drittens die Relevanz, die der 
von ,Text' Kategorie ,Text' zugewiesen wird (siehe Kapitel II. 4. a). Die sprachliche Ver- 

fasstheit dessen, womit Historiker sich beschäftigen, die Notwendigkeit 
einer spezifischen hermeneutischen Kompetenz und schließlich das Be­
wusstsein für die Probleme, die aus dem Konstruktcharakter und der narrati­
ven Konfiguration historiographischer Darstellung resultieren, bilden den 
Ausgangspunkt für eine Reihe von Reflexionen und Debatten, die, wie das 
sie bezeichnende Schlagwort,Iinguistic turn' verrät, durch ein verstärktes In­
teresse an Erkenntnissen aus dem Bereich der Sprach- und Literaturwissen­
schaften gekennzeichnet sind. In Deutschland haben die dem Jinguistic 
turn' zu verdankenden Anregungen zumindest in forschungspraktischer 
Hinsicht nur begrenzte Resonanz gefunden. Jene Überzeugung, die Hans 
Medick aus der Sicht des Alltagshistorikers geäußert hatte, nämlich „dass 
sich historische Lebensweisen und gesellschaftliche Verhältnisse keineswegs 
vollständig und zulänglich a ls,kulturelle Texte' und ,kulturelle Konstruktio­
nen' begreifen lassen" (314, S. 86), dürfte auch für nicht wenige der sich der 
Neuen Kulturgeschichte zuordnenden Historiker leitend sein.

Überwindung des Konstitutiv für die Neue Kulturgeschichte ist viertens der Versuch, die be- 
Eurozentrismus reits von den Vertretern der Alltagsgeschichte monierte eurozentrische Per­

spektive aufzubrechen und die Standortgebundenheit das Historikers auf 
dessen spezifische kulturelle Prägung zurückzuführen. Wie auch die Alltags­
geschichte kritisiert die Neue Kulturgeschichte das Konzept einer teleolo­
gisch gedachten, auf Europa zentrierten Modernisierungsgeschichte und be­
tont die Kontingenz historischen Geschehens, die ,Ungleichzeitigkeit des 

J Gleichzeitigen'. In noch stärkerem Maße, als dies in der Alltagsgeschichte 
der Fall war, richtet sie ihr Forschungsinteresse auf die Erfahrungen kulturel­
ler Vielfalt und Differenz sowie auf Fragen der historischen Perzeption 
fremdkultureller Räume. Insbesondere reflektiert sie die Probleme des Kul­
turtransfers innerhalb Europas aber auch zwischen Europa und der außereu­
ropäischen Welt. Im Rahmen der Postcolonial Studies formulierte Überle­
gungen zu den durch das Begriffspaar Jdentität' und ,Alterität' bezeichneten 
Problemfeldern haben in diesem Zusammenhang auch in Deutschland ei­
nige Aufmerksamkeit gefunden. Die Kategorie ,Fremdheit' wurde und wird 
innerhalb der Neuen Kulturgeschichte allerdings noch in anderer Hinsicht 
fruchtbar gemacht. Sie steht auch für einen neuen Zugang zur Vergangen­
heit, einen Zugang, der die eigene Geschichte als ,fremd' postuliert und 
vom Historiker die Fähigkeit verlangt, seinem Gegenstand distanziert zu be­
gegnen, sich nicht mit ihm zu identifizieren, indem er ihn in den Horizont 
seiner jeweils zeitspezifischen subjektiven Prägungen vereinnahmt.

,Weiter' Konstitutiv für die Neue Kulturgeschichte ist schließlich und fünftens die 
Kulturbegriff Entscheidung zugunsten eines weiten Kulturbegriffs, der Kultur nicht als

einen abgegrenzten Bereich jenseits politischer, ökonomischer und sozialer 
Handlungsfelder definiert, sondern als jenen Rahmen, innerhalb dessen jeg­
liche Form menschlicher Erfahrung und Tätigkeit zu situieren ist (siehe Kapi­
tel II. 2.). Wie bereits die Sozialgeschichte erhebt auch die Neue Kulturge­
schichte den Anspruch, weniger Sektorial- als vielmehr Integrationswissen­
schaft zu sein, sich nicht auf hoch- oder popularkulturelle Phänomene 
beschränken zu lassen, sondern ,das Ganze der Geschichte' in den Blick zu

80

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



3. Der Gegenstand und die Methode der Kulturgeschichte

nehmen. Kulturgeschichte' in diesem Sinn bezeichnet dann nicht eine the­
matische Zentrierung, sondern eine Betrachtungsweise, die auf die unter­
schiedlichsten Gegenstände angewendet werden kann. Es liegt so gesehen 
in der Logik der Sache, wenn in jüngerer Zeit jener Bereich, den die Politik­
geschichte seit dem 19. Jahrhundert als ihr genuines Forschungsfeld be­
zeichnet hatte, in den Fokus kulturhistorischer Bemühungen gerückt ist. 
Hatte Jürgen Kocka in den späten 1970er Jahren noch Überlegungen zu 
einer Vermittlung zwischen Politik- und Sozialgeschichte angestellt (287, 
S. 108-111), so konzentriert sich die Diskussion mittlerweile auf die Frage, 
wie eine Kulturgeschichte des Politischen aussehen könnte (252; 253; 297; 
302; 319; 321; 340; 367). Im Zentrum stehen dabei zum einen diesozialen 
und kulturellen Parameter, die politisches Handeln konstituieren, und zum 
andern die kulturellen Determinanten von politischen Institutionen und Er­
eigniszusammenhängen. Der Ruf nach einer kulturgeschichtlich überform­
ten Geschichte der Politik -  er ist übrigens nicht unwidersprochen geblie­
ben (325) -  verbindet sich nicht nur mit dem Bemühen, den Begriff des 
politischen' schärfer zu konturieren, sondern geht Hand in Hand mit einer 
Neuperspektivierung von thematischen Feldern bzw. Teildisziplinen, wel­
che traditionell in den Zuständigkeitsbereich der Politikgeschichte fielen. So 
liegt mittlerweile eine größere Zahl von Studien vor, die kulturalistische An­
sätze für Probleme der Verfassungsgeschichte, der Militärgeschichte oder 
der Geschichte der Internationalen Beziehungen fruchtbar machen.

Der geschichtswissenschaftliche Diskurs in Deutschland ist gegenwärtig 
durch eine bemerkenswerte Gelassenheit gekennzeichnet. Die bisweilen 
kämpferisch geführten Auseinandersetzungen zwischen Politik-, Sozial- und 
Kulturgeschichte sind abgelöst worden durch die kritische Selbstvergewisse­
rung derjenigen, die zum Aufstieg der Neuen Kulturgeschichte beigetragen 
haben bzw. sich ihr zurechnen. Nachdem Wolfgang Kaschuba bereits 1995 
den ,Kulturalismus' mit dem „Verschwinden des Sozialen im gesellschaftli­
chen Diskurs" und damit dem Verlust an politischem Problembewusstsein 
in Verbindung gebracht hatte (281, S. 82), moniert neuerdings auch Hans 
Medick, dass die für die Alltagsgeschichte konstitutive Koppelung von K u l­
tur' einerseits und Konstitution und Transformation von Ökonomie und 
Herrschaft' andererseits in der Neuen Kulturgeschichte nicht systematisch 
beachtet werde (314, S. 86). Und Friedrich Jaeger mahnte kürzlich an, die 
Neue Kulturgeschichte müsse sich verstärkt jener Herausforderung stellen, 
die darin bestehe, zu ergründen, „welche Theorien historischer Entwicklung 
an die Stelle der kritisierten Fortschritts- und Modernisierungskonzepte tre­
ten könnten" (278, S. 228), während Michael Maurer zum aus seiner Sicht 
unzureichend geklärten Verhältnis zwischen-der „Neuen' und d e r,Alten' 
Kulturgeschichte Stellung bezog (311). Die Aufgaben, denen sich die Neue 
Kulturgeschichte zu stellen hat, sind in der Tat vielfältig: Es gilt zum einen 
die sie fundierenden forschungsleitenden Konzepte kontinuierlich zu präzi­
sieren (366), es gilt zum zweiten durch weitere überzeugende Studien die 
forschungspraktische Relevanz eines kulturalistischen Ansatzes herauszu­
stellen, es gilt zum dritten jenen Forschungsfeldern größere Aufmerksamkeit 
zuteil werden zu lassen, die, wie etwa der Bereich der Wirtschaft, bisher nur 
marginale Berücksichtigung fanden (212), und es gilt schließlich und vier-

Diskussionsstand 
in der Gegenwart

81

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

tens, die Chancen und Gefahren, die sich aus der akademischen Institutio­
nalisierung der Kulturgeschichte ergeben, selbstkritisch zu reflektieren. 
Wenn dies gelingt, dann ist nicht auszuschließen, dass auf das 19. Jahrhun­
dert als Jahrhundert der Politikgeschichte und das 20. Jahrhundert als dasje­
nige der Sozialgeschichte (246, S. 9) im 21. Jahrhundert doch noch ein Jahr­
hundert der Kulturgeschichte folgt.

4. Die Quellen der Kulturgeschichte

Vielfalt der Die Entgrenzung des Forschungsfeldes, wie sie mit dem für die Neue Kultur­
Quellen geschichte zentralen Postulat einhergeht, menschliche Erfahrungswelten in 

ihrer Gesamtheit und in ihren Wechselbeziehungen in den Blick zu neh­
men, ist nicht ohne Folgen für den Umgang mit historischen Quellen geblie­
ben. Wenn im Mittelpunkt wissenschaftlicher Bemühungen nicht mehr al­
lein das politische Handeln herausragender Individuen und dessen w irt­
schaftliche und gesellschaftliche Bedingungen zu stehen haben, dann gilt 
es, neue Quellenkorpora zu eruieren, mittels derer die Erfahrungswelt auch 
jener individuellen und kollektiven Akteure erhellt werden kann, die bis an­
hin der forschenden Betrachtung entgangen sind. Dass ein umfassender Ge­
genstandsbereich geschichtlicher Analyse notwendigerweise mit einem 
weiten Quellenbegriff korrespondiert, belegen sowohl die im 19. Jahrhun­
dert veröffentlichten kulturhistorischen Studien als auch die historiographi- 
sehe Praxis beispielsweise der französischen Mentalitätengeschichte. Um 
geschichtliches Geschehen und die in diesem Zusammenhang bezeugten 
Modi menschlicher Sinnstiftung zu rekonstruieren, greifen Kulturhistoriker 
nicht nur auf jene archivalische und gedruckte Hinterlassenschaft -  etwa 
Verwaltungsschriftgut -  zurück, deren Erschließung und Erforschung zu den 
Leistungen der Geschichtswissenschaft Rankescher Prägung gehört, sondern 
potentiell auf die gesamte ihnen verfügbare schriftliche und bildliche Über­
lieferung sowie auf archäologische Relikte und Objekte (nicht nur) der A ll­
tagskultur. Publizistischen Quellen (Zeitungen, Zeitschriften, Sachbücher 
usw.), historiographischen Werken (Chroniken, Biographien), Gerichtsak­
ten, Selbstzeugnissen (Briefe, autobiographische Aufzeichnungen, Tagebü­
cher, Testamente, Leichen- oder Hochzeitspredigten usw.), Reisebeschrei­
bungen oder poetischen Artefakten kommt dabei innerhalb des Korpus' 
schriftlicher Überlieferung besondere Bedeutung zu. Daneben interessiert 
die Text und Bild kombinierende Hinterlassenschaft aus der Vergangenheit, 
etwa Plakate, illustrierte Flugblätter, illuminierte Handschriften oder histo­
rische Karten, sowie in zunehmendem Maße bildliche Überlieferung wie 
Gebrauchsgraphik, sakrale Kunst, Porträtdarstellungen, Genre- und 
Historienmalerei, Denkmäler oder neuerdings Photographien und Filmdo­
kumente. Zu den für Kulturhistoriker besonders aussagekräftigen Objekten 
gehören beispielsweise archäologische Funde wie Grabbeigaben, Münzen, 
Waffenrüstungen, künstlerische und kunsthandwerkliche Erzeugnisse und 
Bauwerke. Dem technologischen Fortschritt im Bereich der Medien zu ver-

82

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

dankende Quellen (wie Rundfunkansprachen, Interviews mit Zeitzeugen 
oder Meinungsumfragen) wären außerdem zu nennen (422).

Die Vielzahl und Vielgestaltigkeit geschichtlicher Überlieferung stellt den 
Kulturhistoriker vor besondere methodische Probleme. Auch er muss beden­
ken, was bereits in den Historiken des 19. Jahrhunderts im Rahmen einer 
systematischen Reflexion forschender Tätigkeit mit Blick auf den Umgang 
mit Quellen erkannt worden war. Darüber hinaus gilt es, methodische In­
strumente zu entwickeln, die es erlauben, neu in die Untersuchung inte­
grierte Quellen, beispielsweise literarische und künstlerische Werke oder 
Sachüberlieferung, adäquat zu deuten. Dabei erweist sich der Blick über die 
Grenzen der eigenen Disziplin als unabdingbar: Wer sich mit den unter­
schiedlichen Modi textueller Konfiguration befasst, wird ohne die von den 
philologischen Disziplinen gewonnenen Erkenntnisse nicht auskommen; 
wer bildliche, künstlerische und architektonische Überlieferung berücksich­
tigt, ist angewiesen auf die von der Kunst- und Architekturgeschichte zur 
Verfügung gestellten Zugangsweisen und Befunde; wer Sachkultur unter his­
torischen Gesichtspunkten untersucht, kann auf die diesbezügliche Kompe­
tenz der Kulturanthropologie nicht verzichten.

Die besondere methodische Herausforderung für die Kulturgeschichte be­
steht nicht nur darin, die m it einem erweiterten Quellenbegriff einhergehen­
den Probleme zu lösen, sondern auch im Postulat, geschichtliches Handeln 
als wert- und sinngeleitetes zu verstehen. Bedeutung wird zuallererst, wenn 
auch keinesfalls allein, durch Sprache erzeugt. Wenn es für einen Kulturhis­
toriker darum geht, die Produktion, die Vermittlung und die Perzeption sinn- 
hältiger Praktiken der Vergangenheit zu rekonstruieren, gewinnt die Spräche 
als zentrales Instrument der Kommunikation von Bedeutung erhöhte Rele­
vanz (450, S. 9f.). Deren Funktionsweisen, deren Leistungsfähigkeit, aber 
auch deren Grenzen geraten dann in den Fokus methodischer Reflexion. 
Letzteres gilt auch für die in der historiographischen Praxis bisher tenden­
ziell vernachlässigten bildlichen Quellen: Der spezifische Erkenntniswert 
visueller Artefakte muss ebenso bedacht werden, wie ihr eigenständiger me­
dialer Charakter. Die auch und gerade mit Blick auf kulturhistorische For­
schung zentrale Forderung nach einem problembewussten Umgang mit ge­
schichtlicher Überlieferung zwingt deshalb einerseits zur Auseinanderset­
zung mit den historisch bedingten Spezifika einer jeweiligen Quelle 
beziehungsweise eines Quellenkorpus' und w irft andererseits die Frage auf, 
wie es gelingen kann, individuelle und kollektive Wahrnehmungs- und Deu- 

jungsmuster lebensweltlicher Erfahrung mittels der überlieferten Quellen zu 
plausibilisieren. Es ist so gesehen wenig überraschend, dass die Diskussion 
darüber, was einen methodisch bewussten Umgang mit geschichtlichen 
Zeugnissen auszeichnet, innerhalb der Neuen Kulturgeschichte m it beson­
derer Intensität vorangetrieben wurde.

Die sich mit der vorgängig eher angedeuteten als ausgeführten Problema­
tik verbindenden Debatten kreisten vor allem um Texte und Bilder als Quel­
len historischer Forschung. In jüngerer Zeit haben außerdem performative 
Praktiken wie höfisches Zeremoniell oder politische Jubiläen erhöhte Be­
achtung gefunden, während die historische Sachforschung innerhalb der 
Geschichtswissenschaft nur selten systematischer Überlegungen gewürdigt

Methodische 
Probleme

83

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

wurde. Im Folgenden sollen deshalb die Auseinandersetzungen um die 
,Texte der Geschichte', die im Begriff des,Iinguistic turn' eine prägnante Be­
zeichnung fanden, die Diskussionen um die ,Bilder der Geschichte' -  hier 
lautet das Schlagwort ,iconic turn' -  und die Bemühungen mit Blick auf 
eine theoretisch-methodische Begründung des ,performative turn' behandelt 
werden, während der,material turn' (435; dort weitere Literatur) unberück­
sichtigt bleibt.

Medialität Gemeinsam ist den nachfolgend zu rekonstruierenden Kontroversen die 
Einsicht in d ie ,Medialität' historischer Praxis. Nur unter dieser Prämisse ist es 
überhaupt sinnvoll und legitim, dem ,performative turn' im Rahmen eines Ka­
pitels über den Umgang mit historischen Quellen Platz einzuräumen. Gerade 
am Beispiel symbolischer Handlungen, deren Bedeutung im körperlichen 
Akt des Ausführens entsteht und die sich zugleich nur auf der Grundlage 
schriftlicher und bildlicher Zeugnisse und damit medialer Äußerungen, die 
anderen Gesetzen folgen, rekonstruieren lassen, w ird deutlich, w ie wichtig 
es ist, die Form der Vermittlung geschichtlicher Erfahrung nicht aus den Au­
gen zu verlieren. Vergangenes Geschehen ist nie unmittelbar zugänglich, es 
wird greifbar in medialer Überlieferung, in Texten, Bildern und Gegenstän­
den. In welchem Medium Historie überliefert wird, ist dabei keinesfalls irrele­
vant. Der jeweilige Überlieferungsträgerbeeinflusst im Gegenteil die ihm zu 
entnehmenden Erkenntnisse, w irkt durch seine spezifische Gestalt auf das 
Vermittelte und die Wahrnehmung und Deutung des Vermittelten durch den 
Interpreten. Es gilt demnach, „die Form aus dem Inhalt nicht mehr herauszu­
rechnen, sondern die medientheoretische Prämisse schlechthin, nämlich das 
disziplinäre Axiom, dass der Ort, die technologische und soziale Rahmung 
sowie die Materialität der Kommunikation [...] determinierenden Einfluss auf 
das Kommunizierte selbst und die Bedingungen seiner Rezeption haben [...], 
in die Quellenkritik mit einzubeziehen" (412, S. 19). Wessen es also bedarf, 
ist das Wissen um die Funktionsweisen sprachlicher, bild licher und gestischer 
Kommunikation und die Bereitschaft, dieses Wissen für die wissenschaftliche 
Analyse geschichtlicher Überlieferung und die daraus hervorgehende histo- 
riographische Praxis fruchtbar zu machen.

a) Text als Quelle: D erjingu istic turn'

Sprache und Geschichte

Primat des Textes? Der Primat des Textes gehört zu den Axiomen der sich seit dem frühen 19. 
Jahrhundert professionalisierenden akademischen Geschichtswissenschaft. 
Szientifische Rationalität, so die Überzeugung, findet im einer diskursiven 
Logik besonders affinen Medium des Textes ihre adäquateste Form. Zwar er­
schien die Textlastigkeit der älteren Geschichtswissenschaft bereits um 1900 
fragwürdig (73, S. 98), und in der Folge wurden wiederholt neue Ansätze 
aus der Kultur- beziehungsweise Humangeographie (Kartographie; Statistik), 
aus der Archäologie, aus der Kulturanthropologie und schließlich der Sozio­
logie zur Erforschung historischer Phänomene herangezogen, dennoch blieb 
und bleibt das Medium des Textes konstitutiv für historiographische Tätig-

84

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

keit. Nicht zufällig ist es die unbestrittene ,Textualität der Geschichte', an 
der sich besonders heftige methodische Kontroversen innerhalb der Ge­
schichtswissenschaft entzündet haben. Der Begriff ,Textualität der Ge­
schichte' bedarf allerdings einer Präzisierung: Er verweist zum einen darauf, 
dass es sich bei den Quellen, die der Historiker für seine Arbeit nutzt, in ers­
ter Linie um schriftliche Quellen handelt, und zielt zum anderen auf die Tat­
sache, dass die Darstellung der aus den Quellen gewonnenen Erkenntnisse 
ebenfalls primär im Medium des Textes erfolgt. Vergangenheit wird dem­
nach in doppeltem Sinne sprachlich tradiert. Sowohl die Überlieferung indi­
vidueller und kollektiver Erfahrung als auch die Interpretation dieser Über­
lieferung durch den Geschichtsschreiber beruhen wesentlich auf Verschrift­
lichung; der Historiker befasst sich mit Texten aus der Vergangenheit und er 
verfasst Texte über die Vergangenheit. Dass die Frage nach der Leistungs­
fähigkeit von Sprache, nach dem Zusammenhang von Sprache und Erkennt­
nis und vor allem nach dem Verhältnis zwischen Sprache und Wirklichkeit 
Historiker seit jeher beschäftigt hat, liegt auch und gerade in deren Angewie­
sensein auf sprachlich-textuelle Kommunikation begründet (439, S. 9 -22).

Die sich aus diesem Befund ergebenden Probleme wurden bereits früh 
thematisiert. Ging es den Gründervätern der historistischen Geschichtswis­
senschaft zunächst darum, m it Blick auf die zu bearbeitende Überlieferung 
eine Methode zu entwickeln, m it deren Hilfe die Zuverlässigkeit einer 
Quelle überprüft und beurteilt werden konnte, kreiste die methodische Dis­
kussion, nachdem die kritische Quellenvergleichung sich innerhalb der aka­
demischen Geschichtswissenschaft durchgesetzt hatte, vor allem um die 
Frage, wie eine wissenschaftlichen Standards genügende Historiographie 
beschaffen zu sein habe. Es galt, die nach rhetorischen Prinzipien verfah­
rende Geschichtsschreibung der Aufklärung zu überwinden und eine Dar­
stellungsform zu finden, welche die Literarizität der Historiographie m ini­
mierte, weil sie die Rationalität des Vermittelten bedrohte. Dabei sollte aller­
dings der auch von Leopold von Ranke eingeräumte Kunstcharakter 
historischen Erzählens nicht völlig preisgegeben werden.

Die m it der sprachlichen Konfiguration geschichtlicher Quellen und ge­
schichtlicher Darstellung zusammenhängenden Probleme haben die Histo­
riker auch in der Folge beschäftigt. Als besonders anregend erwiesen sich 
dabei einige Erklärungsmodelle, die in anderen disziplinären Zusammen­
hängen entwickelt worden waren, so etwa in der (Sprach)Philosophie (Lud­
wig Wittgenstein, John L. Austin, Hans-Georg'Gadamer, Richard Rorty, 
Jean-Frangois Lyotard), der Linguistik (Ferdinand de Saussure, Roman 
Jakobson, Roland Barthes), der Literaturwissenschaft (Jacques Derrida, Hans 
Robert Jauß) oder der Kulturanthropologie (Claude Levi-Strauss, Clifford 
Geertz) und der von ihr angestoßenen Wnting-Culture-Debatte (397, 
S. 93 ff.; 411). Die genannten Ansätze fanden Eingang in die Annales, dien­
ten dort sowohl der Begründung einer Strukturgeschichte als auch der Legiti­
mation einer narrativ verfahrenden Historiographie, sie beeinflussten die 
Sprachreflexion innerhalb der anglo-amerikanischen Intellectual History 
(v. a. John Pocock, Quentin Skinner) und wirkten noch in der deutschen Be­
griffsgeschichte (Reinhart Koselleck) nach (439, S. 23-45). Die in diesem 
Zusammenhang formulierten Positionen sind ebenso zahlreich wie hetero-

,Textualität' von 
Geschichte

85

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



;; Forschungskontroversen
1 » * ------------------------------------------- ---- ----------------------------------------------

gen und sie berühren unterschiedlichste Aspekte sprachlicher Kommuni­
kation. Als besonders zentral und virulent, dies zeigt auch und gerade die in 
Zusammenhang mit dem Geltungsgewinn kulturhistorischer Perspektiven 
an Intensität gewinnende Debatte um die Jextualität' von Geschichte, ha­
ben sich insbesondere zwei Problemkomplexe erwiesen: Strittig ist zum 
einen, wie das Verhältnis zwischen Wirklichkeit und Sprache zu beschrei­
ben ist (421, S. 11 -31). Lässt sich Sprache als verlässliches Medium der Ver­
mittlung von Realität bestimmen, das heißt bildet sie Realität ab oder stellt 
sie ein selbstbezügliches Zeichensystem dar, dessen Signifikanten nicht auf 
die Wirklichkeit verweisen, sondern nur auf andere Signifikanten? Es geht 
also um die grundlegende Frage, worauf Sprache referiert, und inwiefern sie 
geeignet ist, Erkenntnisse über historische Wirklichkeit zu ermöglichen. 
Strittig ist zum anderen, inwiefern die für die Darstellung historischer Be­
funde konstitutive Form der Geschichtserzählung in der Lage ist, die von 
einem wissenschaftlichen Text geforderte Rationalität zu gewährleisten. Un­
terliegt Historiographie, so lautet hier die Frage, nicht notwendigerweise 
den Gesetzmäßigkeiten poetischer Narration, und lässt sie sich unter dieser 
Prämisse überhaupt von fiktionalen Geschichtserzählungen, etwa Romanen 
oder Novellen, abgrenzen? Es sind die hier benannten Probleme sprachli­
cher Repräsentation, um die jene durchaus kontroversen Diskussionen krei­
sen, die unter dem Begriff, linguistic turn' subsumiert werden und die im 
Folgenden ausführlicher dargestellt werden sollen.

Realität jenseits 
der Sprache?

Eigenmächtigkeit 
der Sprache

Die Neue Kulturgeschichte und der,linguistic turn'

Unter, linguistic turn' -  der Begriff erschien erstmals im Titel eines vom 
amerikanischen Philosophen Richard Rorty herausgegebenen Sammelban­
des (453) -  lassen sich eine Reihe durchaus heterogener Ansätze subsumie­
ren, deren gemeinsamen Nenner die grundlegende Skepsis gegenüber einer 
Auffassung bildet, Sprache stelle ein transparentes Medium zur Erfassung 
und Kommunikation von Wirklichkeit dar (125; 232, S. 259-278; 427; 
465). Sprache, so die These, ermögliche keinen unmittelbaren Zugang zu 

a u ße r s prachlichen Realität oder, anders gewendet, eine Realität jen­
seits der Sprache sei nicht vorstellbar, da Sprache als unhintergehbare Be­
dingung des Denkens die Welt, die sie beschreibt, immer auch zugleich 
strukturiert oder überhaupt erst generiert. Im Zentrum der aus dieser Einsicht 
resultierenden Debatten stand und steht folgerichtig das Problem der Refe- 
rentialität, die Frage also, worauf Sprache verweist: auf eine wie auch immer 
geartete Wirklichkeit oder, wie insbesondere die poststrukturalistischen und 
postmodernen Positionen verpflichteten Autoren betont haben, auf sich 
selbst als ein Bedeutungen erzeugendes System arbiträrer, d.h. willkürlicher, 
mit dem jeweils Bezeichneten nicht in einem notwendigen Zusammenhang 
stehender, Zeichen. „II n'y a pas de hors-texte" („Ein Text-Äußeres gibt es 
nicht") (414, S. 274 [frz. 1967, S. 227]) -  mit diesen Worten hat Jacques 
Derrida die Konzeptualisierung von Wirklichkeit als eines sprachlichen Ar­
tefakts in eine prägnante und viel zitierte Formel gefasst. Die Vorstellung, 
Sprache stelle ein selbstreferentielles System arbiträrer Zeichen dar, wirft 
nicht nur grundlegende erkenntnistheoretische Fragen auf, sondern bringt

86

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



4. Die Quellen der Kulturgeschichte I

auch die Überzeugung ins Wanken, verbale Äußerungen seien Ausdruck 
einer präzise benennbaren Autorintention. Sprache erscheint dann nicht 
mehr als verlässliches Instrumentarium eines den Kommunikationsvorgang 
kontrollierenden Subjekts, sondern ajs eigenmächtiger Akteur.

Angesichts der offenkundigen Tatsache, dass Geschichte und Geschichts­
wissenschaft auf sprachlicher Kommunikation basieren, sahen sich auch 
und gerade Historiker genötigt, sich der Provokation des Jinguistic turn' zu 
stellen (429). Es sind insbesondere zwei Theorieangebote, die innerhalb der 
deutschsprachigen Geschichtswissenschaft aufgegriffen und kontrovers dis­
kutiert wurden: zum einen die Diskursanalyse, wie sie insbesondere von M i­
chel Foucault formuliert worden war, und zum anderen Hayden Whites in 
Metahistory und einer größeren Zahl daran anschließender Aufsätze entwi­
ckeltes Konzept einer poetisch modellierten Historiographie (413; 416). 
Warf die Diskursanalyse die Frage nach dem Status des Autors und des 
Textes innerhalb eines komplexen Zusammenhangs diskursiver Äußerungen 
auf, so zielten Hayden Whites Überlegungen auf die für Historiker zentrale 
Herausforderung, ihre anhand von Quellen gewonnenen Erkenntnisse in 
eine wissenschaftlichen Regeln genügende geschichtliche Erzählung zu 
übersetzen. Diskursanalytischen Positionen verdankt die Geschichtswissen­
schaft demnach vor allem Anregungen für die Befassung mit Texten aus der 
Vergangenheit, während Metahistory in erster Linie als Beitrag zum Problem 
einer adäquaten Darstellung geschichtswissenschaftlicher Befunde zu ver­
stehen ist. Wenn im Folgenden diskursanalytische Positionen und mit ihnen 
das eingangs thematisierte Postulat eines problembewussten Umgangs mit 
schriftlichen Quellen zurückgestellt wird zugunsten einer ausführlicheren 
Darstellung der durch Hayden Whites Hauptwerk ausgelösten Debatte, ist 
dies nicht nur den angesichts des begrenzten zur Verfügung stehenden Rau­
mes notwendigen Schwerpunktsetzungen geschuldet, sondern auch sach­
lich begründet: Die Diskursanalyse hat innerhalb der deutschsprachigen Ge­
schichtswissenschaft eine breite, teils kritische, teils affirmative Rezeption 
erfahren (185; 439; dort weitere Literatur). Ungeachtet der Diskussionen, die 
sie auslöste, ist festzuhalten, dass eine Kontroverse, im Sinne eines ,Schlag­
abtauschs' aufeinander bezogener prägnanter Stellungnahmen, kaum statt­
gefunden hat. Außerdem galt das Interesse deutschsprachiger Historiker in 
der Regel nicht nur und nicht einmal primär den Schriften Michel Foucaults 
zu verdankenden sprachtheoretischen Impulsen, sondern vielmehr einer 
Reihe anderer dem umfangreichen und vielfältigen publizistischen Oeuvre 
des französischen Historikers zu entnehmender Anregungen. Ganz anders 
stellt sich die Situation im Falle der durch Hayden Whites Metahistory erneut 
entfachten Debatte um den narrativen Charakter wissenschaftlicher Histo­
riographie dar. Das Opus magnum des amerikanischen Geschichtstheoreti­
kers hat zunächst innerhalb der anglo-amerikanischen Forschung und dann 
auch und vor allem im deutschsprachigen Raum eine lebhafte und kontro­
verse Auseinandersetzung um die darin postulierten Thesen ausgelöst und 
die methodische Reflexion zum Problem des Erzählens von Geschichte 
während zweier Jahrzehnte beherrscht. Pointiert hat JJte Daniel diesen 
Sachverhalt in die These gefasst, der Jinguistic turn' sei erst als ,narrative 
turn' zum Skandal geworden (127, S. 432). Im Mittelpunkt der nun folgen-

Diskursanalyse

87

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

den Ausführungen steht deshalb nicht die Rezeption der französischen Dis­
kursanalyse innerhalb der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft; das 
Augenmerk richtet sich vielmehr auf jene Beiträge, welche Hayden Whites 
vielfach kritisierte Konzeptualisierung historiographischer Tätigkeit zum An­
lass genommen haben, die mit der Darstellung geschichtlicher Erkenntnisse 
verbundenen Probleme einer grundlegenden Reflexion zu unterziehen.

Geschichte und Erzählung

,Narrative turn' „Im Zentrum einer postmodernen Reflexion auf die Grundlagen dessen, was
der Historiker tut", so Jörn Rüsen in einem 1991 veröffentlichten Aufsatz 
über,Postmoderne Geschichtstheorie', stünden „nicht mehr die Geschichte 
als Erkenntnisobjekt und die methodische Strategie ihrer Erforschung, son­
dern Geschichte als Erzählkonstrukt und die Strategien seiner Hervorbrin­
gung" (458, S. 39). Nun ist das Problem historiographischer Narration kei­
nesfalls nur innerhalb der in Deutschland ohnehin eher widerwillig rezipier­
ten postmodernen und poststrukturalistischen Theoriebildung thematisch 
geworden (396), sondern hat Historiker bereits beschäftigt, bevor Hayden 
Whites von manchen als Provokation empfundenes Buch Metahistory die 
Gemüter zu erregen begann (440, S. 127-187; 446). Dies gilt auch und ge­
rade für den deutschsprachigen Raum, wo das Problem wissenschaftlicher 
Erzählung bereits seit den 1970er Jahren verstärkt Aufmerksamkeit gefunden 
hatte (401; 433; 436; 454). Die zunächst eher zögerliche (97, S. 89), dann 
jedoch zunehmend intensive Rezeption Hayden Whites im deutschsprachi­
gen Raum (475, S. 148) dürfte nicht zuletzt mit einer Sensibilisierung für Fra­
gen der Darstellung von Geschichte Zusammenhängen, die sich einer länger 
zurückreichenden und interdisziplinär geführten Auseinandersetzung mit 

Hayden White der Historiographie als methodischer Herausforderung verdankt. Noch ent­
scheidender für die Aufmerksamkeit, die Hayden White in Deutschland in 
verschiedenen Disziplinen -  neben der Geschichtswissenschaft wäre vor al­
lem die Literaturwissenschaft zu nennen -  gefunden hat, dürfte allerdings 
die Tatsache sein, dass sowohl Whites Hauptwerk Metahistory. The Histori- 
cal Imagination in Nineteenth-Century Europe (1973) [dt. Metahistory. Die 
historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa (1991) (483)], als 
auch die Mehrheit seiner wichtigen Aufsätze zum Problem historiographi­
scher Narration in deutscher Übersetzung vorliegen. Dies gilt für Tropics of 
Discourse. Essays in Cultural Criticism (1978) [dt. Auch Klio dichtet oder Die 
Fiktion des Faktischen. Studien zur Tropologie des historischen Diskurses 
(1986) (480)] ebenso wie für The Content of the Form. Narrative Discourse 
and Historical Representation (1987) [dt. Die Bedeutung der Form. Erzähl­
strukturen in der Geschichtsschreibung (1990) (482)] sowie für eine Reihe 
weiterer, in Sammelbänden und Zeitschriften veröffentlichter Beiträge und 
Interviews (485; 486; 487; 488; 490). Richard Vann hat in seinem Überblick 
über die Rezeption Hayden Whites denn auch festgestellt, dass in Deutsch­
land, anders als in den USA, Whites nach dem Erscheinen von Metahistory 
veröffentlichte Aufsatzsammlungen zitiert und vereinzelt diskutiert wurden 
(475, S. 142). Von Belang für die Wahrnehmung Hayden Whites in Deutsch­
land war schließlich der Umstand, dass die Repräsentanten jener,Narrativi-

88



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

tätsdebatten', die sich im anglo-amerikanischen Raum, in den Niederlanden 
sowie in Frankreich in Anlehnung an und in Abgrenzung von Whites Meta- 
history entsponnen hatten, vereinzelt auch hierzulande Gehör fanden.

Auch für den anglo-amerikanischen Bereich gilt, dass die jüngere theore­
tische Diskussion um historische Erzählung nicht erst mit Hayden White be­
ginnt (460). Lange vor ihm hatte etwa der amerikanische Philosoph Louis O. 
Mink die narrative Struktur historischer Darstellung zum Anlass genommen, 
systematische Überlegungen zum Erkenntniswert des Erzählens anzustellen 
(473), und 1979 erschien in der Zeitschrift Past and Present Lawrence Stones 
berühmt gewordener Aufsatz The Revival o f the Narrative. Reflections on 
New O ld History [dt. Die Rückkehr der Erzählkunst. Gedanken zu einer 
neuen alten Geschichtsschreibung (1986) (466)], in dem der englische So­
zialhistoriker die von ihm beobachtete ,Wiederkehr des Erzählens' inner­
halb der Geschichtswissenschaft kritisch analysiert. Sowohl Louis O. Mink 
als auch Lawrence Stone haben sich in der Folge mit Hayden Whites Thesen 
beschäftigt. Ist Minks Haltung durch wohlwollendes Interesse und eine par­
tielle Annäherung an die in Metahistory postulierten Thesen gekennzeichnet 
(473), so gehört Stone zu den vehementesten Kritikern einer Auffassung, die 
keine vorstellbare Realität außerhalb der Sprache zulässt. Erhellend ist in 
diesem Zusammenhang eine Anfang der 1990er Jahre in Past and Present 
ausgetragene Kontroverse zwischen Stone und jüngeren Exponenten einer 
postmodern orientierten Geschichtswissenschaft (431; 432; 462; 467; 468). 
Stone ist nicht der einzige Historiker, der den im Kontext des,linguistic turn' 
formulierten konstruktivistischen Positionen eine Absage erteilt. Seit Hayden 
Whites in seinem bereits 1966 publizierten Aufsatz The Burden o f History 
(479) und den in den folgenden Jahren erschienenen, daran anknüpfenden 
Veröffentlichungen die Möglichkeit, zwischen wissenschaftlicher und poeti­
scher Narration trennscharf zu unterscheiden, grundsätzlich in Frage gestellt 
hatte, wurden dessen Thesen innerhalb der anglo-amerikanischen Ge­
schichtswissenschaft lebhaft diskutiert und mit zahlreichen, zumeist kriti­
schen Argumenten konfrontiert (426; 430; 460, S. 340-370; 475). Ein auch 
nur oberflächlicher Blick auf die vor allem in historischen Zeitschriften wie 
History and Theory (474), Past and Present, Journal o f the History o f tdeas, 
Clio, American Historical Review oder Central European History, aber auch 
philologischen Periodika w ie New Literary History oder Critical Inquiry aus­
getragenen Kontroversen macht deutlich, dass viele der im Kontext der in 
Deutschland entfachten Diskussion um Metahistory formulierten Einwände 
bereits von amerikanischen und britischen Historikern vorgetragen worden 
waren (475, S. 149-155). Nicht zufällig ist es ein englischer Historiker, Ri­
chard J. Evans, der in seinem 1997 erschienenen, in Deutschland nicht un­
widersprochen gebliebenen (448) Buch In Defence o f History [dt. Fakten 
und Fiktionen. Über die Grundlagen historischer Erkenntnis (1998) (417)] 
besonders scharf m it Positionen abrechnet, wie sie unter anderem auch Hay­
den White vertritt. Es wäre nun allerdings verfehlt, die Wahrnehmung Hay­
den Whites innerhalb des anglo-amerikanischen Forschungsdiskurses auf 
eine Haltung distanzierter Skepsis zu reduzieren. Metahistory hat im Gegen­
teil eine Reihe von Historikern, Philosophen und Literaturwissenschaftler 
angeregt, in durchaus nicht unkritischer, jedoch grundsätzlich wohlwollen-

89



Forschungskontroversen

der Auseinandersetzung mit den darin vertretenen Auffassungen eigene Be­
schreibungsmodelle des intrikaten Verhältnisses zwischen Literatur und Ge­
schichte zu entwerfen. Zu nennen wären in diesem Zusammenhang etwa 
der amerikanische Ideenhistoriker Dominick LaCapra und hier vor allem 
dessen Aufsatzsammlung History and Criticism (1985) [dt. Geschichte und 
Kritik(1987) (438)] (vgl. dazu 402; 437).

Eine vergleichsweise intensive Rezeption hat Hayden White auch in den 
Niederlanden erfahren. Hier sind insbesondere der von dekonstruktivisti- 
schen Positionen ausgehende Philosoph Frank R. Ankersmit sowie der Ge­
schichtstheoretiker Chris Lorenz erwähnenswert, deren Beiträge zum Prob­
lem historischer Darstellung vereinzelt auch in deutscher Sprache publiziert 
wurden (393; 394; 395; 440; 441) und, dies gilt insbesondere für Lorenz' 
kritisch-differenzierte Interventionen zum Jinguistic turn', die Debatte im 
deutschsprachigen Raum bereicherten. Eher verhalten haben hingegen fran­
zösische Historiker auf die Herausforderung durch Hayden White reagiert. 
Dies dürfte nicht zuletzt damit Zusammenhängen, dass in Frankreich mit 
Paul Veynes Comment on ecrit l'histoire (1971) [dt. Geschichtsschreibung - 
Und was sie nicht ist (1990) (476)1, Michel de Certeaus L'ecriture de l'his­
toire (1975) [dt. Das Schreiben der Geschichte (1991) (405)1, und Paul Ri- 
cceurs dreibändigem Werk Temps et recit (1983-85) [dt. Zeit und Erzählung 
(1988-91) (451)] gleich mehrere eigenständige Beiträge zum Problem der 
Geschichte als Erzählung vorgelegt worden sind. Immerhin hat sich in der 
Kontroverse um Hayden White auch Paul Ricoeur zu Wort gemeldet (452), 
und Roger Chartier hat in jüngerer Zeit wiederholt gleichermaßen kritisch 
und pointiert Stellung zu Metahistory bezogen (407; 409; 410).

Es waren Übersetzungen seiner wichtigsten Publikationen, die Hayden 
White in Deutschland den Weg ebneten; die Rezeption seiner Thesen setzte 
allerdings vergleichsweise spät ein und war von Beginn an durch offenkun­
dige Skepsis gekennzeichnet. Bereits 1992, die Auseinandersetzung mit Me­
tahistory hatte noch kaum begonnen, wurde die Aktualität Hayden Whites 
dezidiert bestritten (478), was allerdings nicht verhinderte, dass wenig später 
die Zeitschrift Storia della Storiografia Hayden Whites Metahistory gleich 
zwei Hefte widmete [Storia della Storiografia 24 und 25 (469 und 470)] und 
in der Folge in Geschichte und Gesellschaft eine Reihe von Aufsätzen er­
schien, in denen der Jinguistic turn' im Allgemeinen und Hayden Whites 
Thesen im Besonderen einer mehr oder weniger differenzierten Kritik unter­
zogen wurden. Zwar hat Egon Flaig vor nicht allzu langer Zeit die Wirkungs­
losigkeit Whites behauptet und in diesem Zusammenhang konstatiert, der 
amerikanische Geschichtstheoretiker erlebe einen „schnellen Niedergang" 
(418, S. 33), dennoch haben auch prominente deutsche Historiker keine 
Scheu bekundet, sich an der durch Hayden White ausgelösten Kontroverse 
mit Beiträgen in Periodika und Sammelbänden zu beteiligen.

Bevor deren Überlegungen gebündelt werden, ist es allerdings notwen­
dig, Hayden Whites Auffassung historischer Narration in ihren wesentlichen 
Punkten vorzustellen (439, S. 45-50; 445, S. 466-471; 471; 491). Worin 
genau die Provokation von Metahistory besteht, offenbart erst die Beschäfti­
gung mit dem Text selbst, einem Text, der, darin sind sich auch die meisten 
Kritiker Hayden Whites einig, neben in der Tat problematischen Postulaten

90



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

eine Reihe luzider Analysen historiographischer und geschichtsphilosophi­
scher Werke des 19. Jahrhunderts bietet.

Den Ausgangspunkt von Metahistory bildet die Bestimmung des historio- 
graphischen Textes als „offensichtlich verbale Struktur in der Form einer Er­
zählung" (483, S. 9). Historiographie erscheint als Resultat der literarischen 
Tätigkeit des Historikers, eine Tätigkeit, die White in mehrere Schritte unter­
gliedert. Am Anfang steht die „Chronik", die Bildung einer zeitlichen Se­
quenz aus dem historischen Material, den ,,Elemente[n] des historischen Fel­
des" (483, S. 19). Diese ,Chronik' nun wird in eine konsistente Erzählung, 
die einen Anfang, eine Mitte und ein Ende aufweist, überführt, es erfolgt die 
„Transformation der Chronik in eine Fabel" (483, S. 19). Auf die Herstellung 
einer diachronen Erzählung folgt die Erörterung der sie kennzeichnenden 
synchronen Zusammenhänge. Dabei unterscheidet White drei verschie­
dene, komplementäre Formen der Erklärung: die „Erklärung durch narrative 
Modellierung" dient der Bestimmung der Grundform, der ein Text zugeord­
net werden kann. Als mögliche Grundformen nennt White im Rückgriff auf 
Northrop Frye die Romanze, die Tragödie, die Komödie und die Satire (483, 
S. 21-25). Die „Erklärung durch formale Schlussfolgerung" erklärt eine his­
torische Ereigniskette durch die Offenlegung ihrer Kausalität, durch die Be­
nennung von Gesetzmäßigkeiten, die den Verlauf geschichtlichen Gesche­
hens leiten. Dabei unterscheidet Hayden White, diesmal in Anlehnung an 
Stephen C. Peppers World Hypotheses. A Study in Evidence (1942) wiede­
rum zwischen vier unterschiedlichen Grundformen in diesem Fall kausaler 
Erklärung, der formativistischen, der mechanistischen, der organizistischen 
sowie der kontextualistischen (483, S. 25-38). Die „Erklärung durch ideolo­
gische Implikation" schließlich ermöglicht die Antwort auf die Frage, wel­
che Schlüsse „sich aus der Analyse vergangener Ereignisse für das Verständ­
nis gegenwärtiger ziehen lassen" (483, S. 38). Auch hier geht White, frei 
nach Karl Mannheim, von vier Grundformen ideologischer Modellierung 
aus, der anarchistischen, der radikalen, der konservativen sowie der libe­
ralen (483, S. 38-47). Aus der bewussten Kombination der vorgängig ge­
nannten Grundformen nun entwickelt der Historiker seinen eigentümlichen 
historiographischen Stil. Er ist in der Wahl der zu kombinierenden Elemente 
allerdings nicht völlig frei, w ird sich in der Regel auf einen von vier Haupt­
typen beschränken, die White im Rekurs auf Giambattista Vicos Tropen­
Lehre sowie Kenneth Burkes in A Grammar o f Motives (1945) entwickeltes 
sprachtheoretisches Modell m it den vier die „Tiefenstrukturen der histori­
schen Einbildungskraft" (483, S. 50) bezeichnenden ,Tropen' Metapher, 
Metonymie, Synekdoche und Ironie in Beziehung setzt (483, S. 50-57).

Die Entscheidung zugunsten eines spezifischen Darstellungskonzepts in 
den in der Folge analysierten Werken der Historiker Jules Michelet, Leopold 
von Ranke, Alexis de Tocqueville und Jacob Burckhardt ist -  dies die zent­
rale These Hayden Whites -  nicht wissenschaftslogisch begründet, sie wur­
zelt vielmehr in der Individualität des jeweiligen Geschichtsforschers und 
verdankt sich seiner „präkognitiven und vorkritischen" Einbildungskraft, die 
sein historiographisches Artefakt strukturierte (483, S. 50). W ie auch der Ver­
fasser poetischer Geschichtserzählungen gestaltete der Historiker Geschich­
ten aus Geschichte, verwandte (empirisch) Vorgegebenes in eine m it Hilfe

,Metahistory'

Historiographie 
gleich Poesie?

91

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

poetologischer Kategorien beschreibbare Narration. Historiographie ist, so 
das Postulat, nicht weniger eine Form der Fiktionsbildung als Dichtung: 
beide erweisen sich als Ergebnis eines subjektiven Konstruktionsaktes und 
beide verfügen über eine letztlich rhetorische Struktur.

Dass eine derart weitgehende Annäherung von historiographischer und 
poetischer Tätigkeit bei denjenigen Historikern, die von einer Darstellung 
geschichtlichen Geschehens in erster Linie methodische Überprüfbarkeit 
fordern, auf Widerstand stoßen musste, leuchtet ein. Zwar geht White nicht 
so weit, diskursive Erkenntnis als Faktor historischer Bewusstseinsbildung zu 
negieren, er vermittelt im Gegenteil Erzählung und Erklärung durch das Kon­
zept eines Textes, der diachrone und synchrone Strukturelemente verbindet. 
Indem er jedoch historiographische Tätigkeit prinzipiell als poetischen Akt 
definiert, unterminiert er deren szientifischen Anspruch. Es dürfte so gese­
hen kaum überraschen, dass Metahistory vehementen Widerspruch erfahren 
hat und sowohl die darin entfaltete Argumentation als auch die aus dieser 
Argumentation hervorgehenden Thesen einer mehr oder weniger differen­
zierten Kritik unterzogen wurden.

Kritik an Die gegen Hayden White vorgebrachten Einwände betreffen zum einen 
,Metahistory' seine Vorgehensweise in Metahistory. Kritisiert w ird erstens der übertriebene

Schematismus seines Modells (403, S. 82). White präsentiere die „W elt im 
Viererpack" (434), bediene sich eines zu grobmaschigen Analyserasters, um 
der Komplexität historiographischer Tätigkeit gerecht zu werden. Sein For­
malismus berge die Gefahr des Reduktionismus (439, S. 50) -  ein Vorwurf, 
den White mit dem Hinweis darauf, er habe die formalistische Prägung sei­
nes Werks nie verleugnet, zurückgewiesen, jedoch nicht entkräftet hat (488, 
S. 247) -  und begünstige eine Betrachtungsweise, die historische Sinnbil­
dung in einem „ahistorischen Raum struktureller Beziehungen" ansiedelt 
(456, S. 155).

Nicht weniger problematisch als der Systemcharakter von Whites Meta­
history erscheint den meisten Kritikern zweitens der dezisionistische Cha­
rakter des darin entfalteten Modells historiographischer Tätigkeit (491, 
S. 162). Dies betrifft nicht nur die dieses Modell begründenden Kategorien -  
Hayden White hätte, wie Gerrit Walther in Anlehnung an Johann Gustav 
Droysens Kritik an Georg Gottfried Gervinus formuliert, ebenso gut andere 
Schemata wie etwa dasjenige der vier Jahreszeiten oder das der vier Tempe­
ramente heranziehen können (478, S. 29) - ,  sondern auch und vor allem 
die Kriterien, nach denen Historiker aus den ihnen zur Verfügung stehenden 
Beschreibungsmustern eine Auswahl treffen. Die in Metahistory postulierte 
Klassifizierung erscheint demnach als w illkürlich; es fehlen Präferenzkritie- 
rien, welche die Entscheidung zugunsten eines spezifischen Modells histo­
riographischer Darstellung erklären und damit einer rationalen Überprüfung 
zugänglich machen könnten (415, S. 23; 457, S. 33).

Widerspruch erfahren hat darüber hinaus und drittens das in Metahistory 
verwendete Konzept der Tropen, das nur vereinzelt für den Umgang mit his- 
toriographischen Texten fruchtbar zu machen versucht wurde (477). Prekär 
erscheint nicht wenigen Autoren die Eigenwilligkeit und Inkonstistenz, die 
Whites Gebrauch eines aus der klassischen Rhetorik bekannten Konzepts 
kennzeichnet (420, S. 22-28). Whites Tropologie, die bereits von amerika-

92



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

nischen Kritikern als eher kryptisch beurteilt worden war (475, S. 150f.), er­
scheint in dieser Sicht als wenig tragfähige Basis für das in Metahistory erör­
terte Modell historischer Narration. Noch grundsätzlicher lautet die Kritik 
Herta Nagl-Docekals und Siegfried Kohlhammers: Erstere moniert, Hayden 
Whites strukturalistische Lesart der Tropologie führe in eine Aporie; das ge­
schichtsphilosophische Fundament, dessen grundlegende Bedeutung für die 
historiographische Aneignung von Geschichte White wiederholt heraus­
streicht, werde in seinem Geltungsanspruch nicht gestärkt, sondern viel­
mehr endgültig,erledigt' (445, S. 476f.). Kohlhammer kritisiert, Whites Tro­
penlehre untergrabe das empirische Fundament der Historie (434, S. 902), 
sie ziele auf die „Verstoßung der Geschichtswissenschaften aus dem Bereich 
der Wissenschaften (434, S. 903).

Die von Hayden White bewerkstelligte ,Entrationalisierung' der Ge­
schichtswissenschaft spiegelt sich, w ill man seinen Kritikern glauben, auch 
in dessen Vorgehensweise. Der Vorwurf begrifflicher Unschärfe wird ebenso 
erhoben (478, S. 31f.) wie derjenige logischer Ungereimtheiten. Für fast 
jede These des Autors finde der aufmerksame Leser in Metahistory auch die 
Widerlegung (398, S. 519), das Buch wirke wie ein „ratloses Selbstgespräch" 
(398, S. 520), das sich in immer neue Widersprüche verstricke. Die in den 
einleitenden Kapiteln exponierten Kategorien spielten in den Kapiteln über 
die von Hayden White behandelten Historiker und Geschichtsphilosophen 
keine Rolle mehr, sondern lösten sich in einem merkwürdig anmutenden 
„Verdampfungsprozess" (478, S. 31) förmlich auf; Theorie und Fallanalysen 
stünden in Metahistory denn auch inkongruent nebeneinander (420, S. 10 
Anm. 17). Dass Hayden White in seinem umstrittenen Werk nicht nur die 
Standards wissenschaftlicher Analyse missachte, sondern hinsichtlich der 
von ihm untersuchten Autoren zu unhaltbaren Befunden gelange, wird 
ebenfalls betont und in diesem Zusammenhang etwa dessen Einschätzung 
Leopold von Rankes (399) oder Edward Gibbons (400) kritisiert. Die Ursa­
che für die bisweilen wenig überzeugende Interpretationsleistung Whites er­
kennt Georg G. Iggers im Umstand, dass dieser in Metahistory die seiner Stu­
die zugrunde gelegten Klassiker der Historiographie des 19. Jahrhunderts 
keiner systematischen Untersuchung würdigt. Statt die Werke der von ihm 
behandelten Geschichtsforscher einer sorgfältigen Lektüre und Deutung zu 
unterziehen, beschränke sich White auf die Rekonstruktion ihres geschichts­
theoretischen Horizonts und verzichte darauf, die Relevanz der jeweils 
eruierten Geschichtsauffassung für die historiographische Praxis zu überprü­
fen (428, S. 330).

Angesichts der zahlreichen und dezidiert vorgetragenen Einwände gegen 
Hayden Whites Metahistory und die darin entwickelte Poetik der Ge­
schichtsschreibung w irkt der bisweilen laut werdende Vorwurf, mit seinem 
Modell historischer Darstellung habe der amerikanische Geschichtsheoreti- 
ker offene Türen eingerannt (444, S. 364), wenig überzeugend. Wenn die in 
Metahistory entwickelten Kategorien nicht mehr sind als „nachträglich ge­
prägte Formeln für Befunde, die durch traditionelle ideengeschichtliche For­
schung gewonnen wurden" (478, S. 33), stellt sich die Frage, weshalb sie 
dann für so große Aufregung unter Historikern zu sorgen vermochten. Die 
von Metahistory ausgehende Provokation, so könnte die Antwort lauten, be-

Ceschichteals
Wissenschaft?

93



Forschungskontroversen

steht nicht allein und nicht einmal primär in den vorgängig benannten, in 
der Fachdiskussion problematisierten Thesen, sondern berührt den Kern der 
Legitimation von Geschichte als Wissenschaft. Die meisten Kritiker haben 
denn auch vor allem auf drei Konsequenzen hingewiesen, die sich aus der 
in Metahistory begründeten , Literarisierung der Historie' ergeben: Wenn, 
wie dies Hayden White in seinem Hauptwerk postuliert, der Unterschied 
zwischen Geschichtsphilosophie und Geschichtsschreibung nur ein schein­
barer ist, wenn außerdem zwischen Geschichtsdichtung und Geschichts­
schreibung allenfalls eine graduelle, keinesfalls jedoch eine kategoriale Dif­
ferenz beschrieben werden kann, verliert die Historiographie ihren autono­
men Status als Wissenschaft. Jene für die historistische Auffassung von 
Historie grundlegende Grenzziehung zwischen Geschichtsphilosophie als 
die Kausalität historischen Wandels reflektierender Operation, Geschichts­
poesie als künstlerischen Regeln gehorchender Darstellung vergangenen 
Geschehens und Geschichtswissenschaft als empirisch verankerter Erfor­
schung historischer Realität, die Leopold von Ranke in seiner Einleitung zur 
Vorlesung über die Idee der Universalhistorie (1831/32) vollzogen hatte 
(449), erscheint obsolet. Im Zuge einer radikalen Konvergenzbewegung wer­
den die Grenzlinien zwischen den verschiedenen Aneignungs- und Deu­
tungsmodi von Geschichte verwischt.

Daraus ergibt sich als zweite Konsequenz eine ,Entrationalisierung' der 
Geschichtswissenschaft. Wenn Historiographie nichts anderes sein soll als 
ein poetischer Akt, dann, so die Kritik, wird ihr jene Rationalität abgespro­
chen, die den Wissenschaftscharakter von Historie überhaupt erst begründet 
(425, S. 217). Wenn der wissenschaftlichen Darstellung von Geschichte die­
selbe metaphorische Qualität eigen ist wie einer literarischen Narration, be­
deutet dies, dass die Geltung forschungsbasierter Argumente als Entschei­
dungskriterium für konkurrierende und einander ausschließende historische 
Erzählungen a priori negiert wird (441, S. 626). Die historischen Forschungs­
operationen (z.B. Quellenkritik und -analyse, Begriffsbildung, Hypothesen­
bildung, Kontextualisierung, Relevanzbestimmung) erscheinen als belang­
los, obwohl gerade sie es sind, die die Wissenschaftlichkeit historischer Dar­
stellung garantieren; Geschichtsforschung und Geschichtsschreibung treten 
auseinander, statt sich im Akt historischer Rekonstruktion zu verbinden 
(441, S. 630). Damit, und dies ist die dritte, sich aus den in Metahistory for­
mulierten Thesen ergebende Konsequenz, verliert die Geschichte als Wis­
senschaft definitiv die Möglichkeit, zu objektivierbaren Erkenntnissen zu ge­
langen. Wenn Hayden White mit Blick auf die historiographische Erzählung 
den Bezug zur „Erfahrungsdimension" und damit jener „Wirklichkeit, die 
der historischen Imagination erst den Stoff geliefert hat" (398, S. 520), leug­
net, ignoriert er den Wahrheitsanspruch wissenschaftlicher Darstellung 
(441, S. 627); sein Textualismus, so Chris Lorenz, entpuppt sich als „radikale 
Form des Relativismus" (440, S. 177).

Was ist Wahrheit? Auf die auch ethischen Implikationen einer derartigen Auffassung von Ge­
schichte haben jene Historiker aufmerksam gemacht, die Hayden White mit 
dem Vorwurf konfrontierten, er leiste revisionistischen Positionen Vorschub, 
liefere den Leugnern der nationalsozialistischen Verbrechen Argumente für 
deren Position. Im Zuge der dadurch ausgelösten Debatte, in der es zentral

94



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

darum ging zu klären, auf welche Weise „eine stabile Wahrheit der Ereig­
nisse in einem fraglos instabilen literarischen Medium" gewährleistetwerden 
könne (492, S. 140), hat White sich bemüht, seine Position zu präzisieren 
(419; 489). Die in diesem Zusammenhang vorgenommene Differenzierung 
zwischen einer als gegeben betrachteten außersprachlichen und einer 
sprachlich konstruierten Wirklichkeit wirft allerdings, wie Hans-Jürgen 
Goertz kürzlich betont hat, mehr Fragen auf als sie beantwortet. Indem Hay­
den White die Auffassung vertritt, die unbestreitbare Tatsache, dass histo­
rische Erfahrung nie unmittelbar, sondern immer als durch Sprache struktu­
riert wahrgenommen wird, heiße nicht, die Existenz einer objektiven, unab­
hängig von der Perzeption der Menschen sich manifestierenden Wirklichkeit 
zu negieren, setzt er ontologisch eine Realität voraus, die erkenntnistheore­
tisch in sprachlicher Gestalt erscheint (421, S. 17). Die dadurch vollzogene 
Gegenüberstellung zwischen bloßen Fakten einerseits und interpretierender 
Geschichtsschreibung andererseits trage nicht nur nichts zur Lösung des 
Problems bei, wie eine empirisch fundierte Historiographie auszusehen 
habe, sie verschleiere außerdem, dass Fakten als historische Fakten immer 
schon interpretierte Fakten sind (421, S. 23).

Hayden White vorzuwerfen, dass er seine in Metahistory entwickelte 
Theorie der Geschichtsschreibung später widerrufen habe, dadurch unglaub­
würdig geworden und deshalb keiner Beachtung wert sei (418, S. 34f.), ist 
nicht redlich. Was soll daran verwerflich sein, wenn ein Wissenschaftler 
seine eigenen Prämissen und Befunde immer neu einer kritischen Reflexion 
unterzieht, und weshalb sollen zur Diskussion gestellte Modelle schlagartig 
ihre Relevanz einbüßen, nur weil die ihnen inhärente Problematik klarer ins 
Bewusstsein tritt? Es ist denn auch nur eine Minderheit unter den sich an der 
Narrativitätskontroverse beteiligten Historikern, welche die Bedeutung von 
Hayden Whites Metahistory gering veranschlagt und etwa betont, Whites 
abstrakte Schemata hätten sich als theoretisch nicht anschlussfähig erwiesen 
(400, S. 137) beziehungsweise sein Konzeptsei für die Praxis der Geschichts­
schreibung folgenlos geblieben. Nicht wenige Autoren heben demgegen­
über das Anregungspotential von Hayden Whites Thesen hervor: Metahistory 
verdanke die Geschichtswissenschaft auch in Deutschland „eine erneute 
Sensibilisierung für das eigene Schreiben und eine erhöhte Aufmerksamkeit 
für die Sprache der Qüellen" (423, S. 68; vgl. auch 404, S. 325); Whites 
Überlegungen hätten den Anstoß zu einer produktiven Reflexion über die 
Prämissen historischer Tätigkeit geliefert (425, S. 230). Peter Schöttler plä­
diert denn auch für eine gleichermaßen selbstbewusste und pragmatische 
Auseinandersetzung mit den im Kontext des,Iinguistic turn' vertretenen Posi­
tionen (461), ebenso Ute Daniel, die in diesem Zusammenhang zugleich an 
jene weiterhin klärungsbedürftigen Probleme erinnert, die sich mit Blick auf 
die ,Textualität' der Geschichte stellen (127, S. 439-442).

Inwiefern die von der Kontroverse um Metahistory ausgehenden theore­
tisch-methodischen Impulse eine nachhaltige Wirkung gezeitigt haben, lässt 
sich zum jetzigen Zeitpunkt nicht einfach beantworten. Anders als im ang- 
lo-amerikanischen Raum (424) scheint die durch Hayden White ausgelöste 
Auseinandersetzung mit den Modi historiographischer Darstellung (noch) 
keine neuen Formen der Geschichtsschreibung generiert zu haben. Hinge-

Anregungen durch 
, Metahistory'

95

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Was ist ein wissen­
schaftlicher Text?

gen hat sie auf die theoretische Selbstvergewisserung der Historiker befruch­
tend gewirkt und nicht nur in den USA -  zu denken wäre etwa an die auch 
hierzulande rezipierte Mediävistin Gabrielle M. Spiegel (463; 464) - ,  son­
dern auch in Deutschland dazu angeregt, neue Konzepte von Geschichts­
schreibung zu entwerfen, welche der ,Textualität' historischer Darstellung 
gerecht werden, ohne deren Anspruch auf Wissenschaftlichkeit zu untermi­
nieren. Es ist insbesondere Jörn Rüsen, der wiederholt dafür plädiert hat, die 
Rationalität und damit die Modernität der Geschichtsschreibung nicht preis­
zugeben (458; 459). Rüsen anerkennt die grundsätzlich narrative Struktur 
historischer Sinnbildungsleistung; die Frage, die sich der Historiker zu stel­
len habe, laute jedoch nicht einfach, was es heiße historisch zu erzählen, 
sondern was es heiße, vernünftig historisch zu erzählen (455). Rüsens ge­
schichtstheoretische Bemühungen zielen darauf, Geschichtsschreibung als 
empirisch fundierte und methodisch regulierte Form der ,narratio' zu be­
gründen und der Geschichtswissenschaft damit jene disziplinäre Autonomie 
zurückzugeben, die Hayden White ihr abgesprochen hatte.

Dass die von Hayden White ausgehende Provokation den Blick für die 
sich aus der narrativen Verfasstheit geschichtlicher Darstellung ergebenden 
Herausforderungen geschärft und die geschichtstheoretische Reflexion auch 
in Deutschland bereichert hat, scheint unzweifelhaft. In den zahlreichen kri­
tischen Stellungsnahmen zu Hayden Whites Poetik der Geschichtsschrei­
bung ist allerdings ein Aspekt noch kaum beleuchtet worden, dem für die 
Auseinandersetzung mit der Historiographie als spezifischer Form der Erzäh­
lung erhebliche Bedeutung zukommt. Gemeint ist der institutionelle Status 
der Geschichtsschreibung, das heißt jene Stelle, die sie innerhalb des kultu­
rellen Kommunikationssystems einnimmt. Zu Recht wurde moniert, die in 
Metahistory begründete ,Literarisierung der Historie' untergrabe das empiri­
sche Fundament geschichtswissenschaftlicher Darstellung (447, S. 8) und 
gehe mit einem Verlust an methodischer Rationalität einher; überzeugend 
wurde argumentiert, die Verankerung historischer Tätigkeit in einer vorbe­
grifflichen Sicht der Geschichte rede dem Relativismus historischer Erkennt­
nis das Wort. Nicht hinreichend reflektiert wurde hingegen die Problematik 
der für Metahistory kennzeichnenden einseitigen Fokussierung auf den Text 
und dessen formale Gestaltung. Nun ist eine derartige Fokussierung bei 
einem Autor, der seine Prägung durch den französischen Strukturalismus nie 
verleugnet hat (484, S. 14), wenig überraschend; die damit einhergehende 
Verengung der Perspektive wirft allerdings ein grundsätzliches Problem auf. 
Indem Hayden White den Kontext, in dem ein Werk sich verorten lässt, wei­
testgehend ausblendet, gerät aus dem Blick, dass der in einer Kommunikati­
onsgemeinschaft geltende Konsens darüber, was einen wissenschaftlichen 
Text auszeichnet, darüber entscheidet, welcher Status einer Geschichtser­
zählung zukommt. Es genügt demnach nicht, die spezifische Wertigkeit der 
wissenschaftlichen Historiographie mit dem Hinweis zu begründen, narrativ 
verfahrende Darstellung von Geschichte sei prinzipiell mit deskriptiven und 
analytischen Elementen durchsetzt, sei im Sinne der analytischen Philoso­
phie Arthur C. Dantos als Erzählung immer zugleich Erklärung und damit er­
kenntnisstiftend, wie dies etwa Wolfgang J. Mommsen getan hat (443, 
S. 73 f.). Eine kategoriale Unterscheidung zwischen wissenschaftlicher und

96



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

poetischer Narration von Geschichte lässt sich, das immerhin hat Hayden 
White zu Recht herausgestellt, allein durch die Berücksichtigung der sprach­
lichen Konfiguration eines Textes nicht gewinnen. „Rein als sprachliche 
Kunstwerke gesehen sind Geschichtswerke und Romane nicht voneinander 
unterscheidbar" (481, S. 145) -  so sein gleichermaßen lapidarer und zutref­
fender Befund. Die Historiographie Rankescher Prägung gründet, wie der 
Germanist Daniel Fulda herausgearbeitet hat, in einem goethezeitlichen 
Textmodell und unterscheidet sich hinsichtlich ihrer Erzählmodi in der Tat 
nicht wesentlich von zeitgenössischen poetischen Geschichtserzählungen 
(420). Der historische Roman des 19. Jahrhunderts wiederum greift auf Kon­
ventionen wissenschaftlicher Darstellung zurück, wie etwa Viktor von Schef­
fels aus den Recherchen zu einer Habilitationsschrift hervorgegangener und 
mit einem umfangreichen Anmerkungsapparat versehener Ekkehard (1855) 
belegt. Dass Theodor Mommsens Römische Geschichte (1854), ungeachtet 
der Tatsache, dass sie 1902 mit dem Nobelpreis für Literatur gewürdigt 
wurde, nicht nur den Zeitgenossen als wissenschaftliches Werk galt, wäh­
rend die nicht selten auf sorgfältigen historischen Vorarbeiten beruhenden 
Geschichtsromane des 19. Jahrhunderts der fiktionalen Dichtung zugeordnet 
wurden, hängt also weniger mit deren spezifischer Textorganisation zusam­
men, als vielmehr mit deren Position innerhalb des literarischen Kommuni­
kationssystems. Es g ilt demnach, den unterschiedlichen sozialen, kulturellen 
und institutionellen Status historiographischer und poetischer Geschichtsdar­
stellung zu berücksichtigen, wie Hans-Jürgen Lüsebrink in seiner Kritik an 
Hayden White betont hat (442, S. 359); es g ilt in diesem Zusammenhang au­
ßerdem, die von Roger Chartier wiederholt angemahnte,materiale' und me­
diale Bedingtheit eines Textes in die Reflexion zu integrieren (406; 408).

Ausgehend von Überlegungen George Dickies habe ich kürzlich darge­
legt, welche Bedeutung kollektiven Zuschreibungen zukommt, wenn es 
darum geht, den Status eines literarischen Artefakts zu bestimmen (472, 
S. 330-339). In seiner 1974 publizierten Studie Art and the Aesthetic hat 
der amerikanische Philosoph am Beispiel von Marcel Duchamps Ready- 
Mades gezeigt, dass deren Geltung als Kunstwerk nicht primär im Gegen­
stand selbst gründet, sondern vielmehr aus einem sozialen Konsens über 
dessen kulturelle Signifikanz resultiert. Es sind Institutionen wie Museen, 
Galerien, Kunstzeitschriften oder akademische Institute und die in ihnen tä­
tigen Individuen (Kuratoren, Kritiker, Wissenschaftler), die letztlich darüber 
entscheiden, ob eine Schöpfung beanspruchen darf, Kunst zu sein. Die 
Klassifizierung eines Artefakts als Kunstwerk erfolgt nun allerdings nicht 
völlig losgelöst von der konkreten Beschaffenheit des jeweiligen künstleri­
schen Gegenstands. Damit die institutionelle Verortung einer kulturellen 
Schöpfung konsensuell geschehen kann, bedarf es einer den Urhebern und 
Betrachtern gemeinsamen Auffassung darüber, welche Eigenschaften ein 
künstlerisches Werk auszeichnen. Nur wenn das einzelne Kunstobjekt auf 
offensichtliche Weise Teil hat an einer kollektiv festgelegten Vorstellung des­
sen, was in Vergangenheit und Gegenwart Kunst war und ist, erscheint es in 
der Wahrnehmung seiner Betrachter als Kunstwerk.

Was George Dickie m it Blick auf Kunstwerke herausgestellt hat, nämlich 
dass jede künstlerische Manifestation in eine historisch spezifische kulturelle

97



Forschungskontroversen

Konventionen 
über,Fakten' 

und,Fiktionen'

Regeln rationaler 
Erkenntnis

Praxis eingebunden ist, welche deren Produktion und Rezeption steuert, trifft 
mutatis mutandis auch für historiographische Hervorbringungen zu. Ob ein 
Geschichtswerk als wissenschaftlich gelten darf, hängt nicht in erster Linie 
von dessen konkreter Textgestalt ab, sondern davon, inwiefern es durch den 
Rekurs auf Kategorien szientifischer Rationalität den Status als wissenschaft­
liches Artefakt anstrebt und inwiefern eben dieser Status von den dazu befug­
ten Institutionen bestätigt wird. Übertragen auf das hier interessierende Prob­
lem des Verhältnisses zwischen faktischer und fiktionaler Narration von His­
torie bedeutet dies, dass es vor allem institutionelle Gegebenheiten sind, 
welche eine Differenzierung zwischen den beiden genannten Modi der Ge­
schichtsdarstellung erlauben. Nicht eine textzentrierte Betrachtungsweise, 
sondern die Berücksichtigung der Systeme,Wissenschaft' und,Kunst' mit den 
ihnen inhärenten Konventionen öffnet den Blick für die unterschiedliche Be­
deutung wissenschaftlicher und poetischer Geschichtsschreibung. Für die 
Klassifikation einer konkreten Geschichtserzählung ist deren Struktur dem­
nach sekundär, relevanter sind einerseits paratextuelle Merkmale und ande­
rerseits kontextuelle Parameter. So dienen Gattungsbezeichnungen wie V o ­
rnan', ,Novelle', , Biographie' oder,Abhandlung' im Untertitel ebenso einer 
institutionellen Verortung wie das Vorhandensein eines Anmerkungsapparats 
oder einer Bibliographie. Vor- und Nachworte, welche die Intention eines 
Werks offen legen, der Klappentext, Inhaltsverzeichnisse oder die typogra­
phische Gestaltung eines Buches sind weitere Signale, die den jeweiligen Sta­
tus eines Textes suggerieren. Aufschlussreich sind darüber hinaus kontex­
tuelle, das Kommunikationssystem ,Kultur' betreffende Momente: Die Zeit­
schrift oder die Reihe, in der ein Text erscheint, die Wahl eines Verlags, Modi 
der Vermittlung wie Dichterlesung oder wissenschaftlicher Vortrag erleich­
tern es dem Rezipienten, ein Werk richtig einzuordnen. Die hier angeführten 
Indikatoren fü r,Faktizität' beziehungsweise , Fiktionalität' sind also an Kon­
ventionen gebunden, die darüber entscheiden, welchen Erwartungen eine 
Geschichtsdarstellung zu entsprechen hat, damit ihr wissenschaftlicher oder 
dichterischer Status gerechtfertigt erscheint. Diese Konventionen betreffen 
nicht nur die vorgängig genannten para- und kontextuellen Elemente, son­
dern, noch grundsätzlicher, die Auffassung darüber, was ein wissenschaftli­
cher beziehungsweise poetischer Text zu leisten habe.

Mit Blick auf das System ,Wissenschaft' nun gilt, dass der Text wahrheits­
gemäße Aussagen enthalten und die Verifizierung des Ausgesagten ermögli­
chen soll. Von einem historiographischen Werk erwartet der Leser demge­
mäß, dass es Problemstellung und Ergebnis explizit darlegt, dass es mit Hilfe 
methodisch geregelter Verfahrensweisen die Geltung der rekonstruierten 
Geschichte sichert, dass es hinsichtlich der verwendeten Quellen transpa­
rent bleibt. Nur wenn es dem Autor gelingt, sein Werk als Ergebnis eines kri­
tischen Denkprozesses, im Laufe dessen Fiktionales und Faktisches vonei­
nander geschieden wurden, zu vermitteln, wird der Adressat seiner Ge­
schichtserzählung bereit sein, dieser den Status einer wissenschaftlichen 
Darstellung zuzugestehen.

Mit der Metahistory zu verdankenden Einsicht, dass die historiographi­
schen Werke (nicht nur) des 19. Jahrhunderts sich hinsichtlich ihrer narrati­
ven Konfiguration nicht grundsätzlich von den zeitgenössischen poetischen

98



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

Geschichtserzählungen unterscheiden, ist demnach noch nicht allzu viel ge­
wonnen. Die Aneignung und Darstellung geschichtlicher Vergangenheit 
vollzieht sich im Rahmen historisch spezifischer kommunikativer Praktiken, 
,Faktizität' erweist sich damit nicht als Konstitutionsprinzip des Textes, son­
dern als Ergebnis einer Produzentenintentionen und Rezipientenerwartun­
gen zur Deckung bringenden Kommunikationssituation. Sowohl der Dichter 
als auch der Historiker versucht, im Medium der Sprache Aussagen über die 
Vergangenheit zu machen und bedient sich dabei der Kulturtechnik des Er­
zählens -  darin ist Hayden White Recht zu geben. Es ist außerdem richtig, 
dass sowohl die wissenschaftliche als auch die poetische Geschichtsnarra­
tion das Ergebnis einer subjektiven Sinnbildungsleistung darstellen. Der Er­
zähl- und Konstruktcharakter auch der wissenschaftlichen Historie im pli­
ziert allerdings nicht, w ie die Kritiker von Metahistory richtig betont haben, 
dass ein historiographisches Werk den Bezug zu dem, was Geschichtsfor­
scher als ,res gestae' bezeichnen, notwendigerweise preisgibt und die me­
thodischen Instrumente, die eine größtmögliche Annäherung an ebendiese 
,res gestae' ermöglichen sollen, für obsolet erklärt. Um seinen institutionel­
len Status zu wahren, muss ein historiographischer Text ungeachtet seines 
erzählenden Duktus in der Lage sein, den Regeln rationaler Erkenntnissiche­
rung zu gehorchen und den an ihn herangetragenen Erkenntnis- und Wahr­
heitsanspruch zu erfüllen (441, S. 627). Am Ende läuft der Unterschied zw i­
schen Historiographie und Dichtung wohl w irklich darauf hinaus, dass der 
Vorwurf der Geschichtsfälschung weder den inkriminierten Literaten noch 
seine Leser in Aufregung versetzen dürfte, und seinen Status als Poet in kei­
nerlei Weise gefährdet, während derselbe Vorwurf für den beschuldigten 
Historiker in letzter Konsequenz den Ausschluss aus der Scientific Commu­
nity bedeuten kann.

b) Bild als Quelle: Der,iconic turn'

Bilder und Geschichte

In Anlehnung an die von Lawrence Stone 1979 in der Zeitschrift Fast and 
Present postulierte ,Wiederkehr der Erzählung' ließe sich m it Blick auf die 
Entwicklungen seit den frühen 1990er Jahren von einer,Wiederkehr des Bil­
des' in der Geschichtswissenschaft sprechen. In der Tat fällt auf, dass der 
wiederholten Klage über den visuellen Analphabetismus vieler Historiker 
mittlerweile mit einer zunehmenden Zahl von Publikationen begegnet wird, 
die sich m it Bildern als historischen Quellen befassen. Es dürfte kein Zufall 
sein, dass Francis Haskells Historyand its Images. Art and the Interpretation 
o f the Past (1993) [dt. Die Geschichte und ihre Bilder. Die Kunst und die 
Deutung der Vergangenheit (1995) (517)] (dazu 515) und Peter Burkes Eye- 
witnessing. The Uses o f Images as Historical Evidence (2001) [dt. Augen­
zeugenschaft. Bilder als historische Quellen (2003) (505)] bereits kurz nach 
ihrem Erscheinen auch in deutscher Übersetzung vorlagen. Die zunächst 
vornehmlich im angio-amerikanischen Kontext geführte Diskussion um ,Vi­
sual Culture' (538) hat in jüngerer Zeit auch den deutschsprachigen Raum

99

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Frühe Auseinan­
dersetzungen mit 

Bildern als 
Quellen

erreicht und sowohl die Rückbesinnung auf ältere Theorieangebote als auch 
neue Ansätze der Bildkritik begünstigt. Der von Bernd Roeck unlängst ange­
mahnte und zugleich prognostizierte ,visual turn' (547) scheint stattzufin­
den, wie nicht nur die Kataloge wissenschaftlicher Verlage belegen, sondern 
auch Forschergruppen wie etwa der am Historischen Seminar der Universi­
tät Hamburg angesiedelte Arbeitskreis,Historische Bildforschung'. Dass das 
Motto des 46. Deutschen Historikertags (2006) „CeschichtsBilder" lautete, 
darf ebenfalls als Indikator für die Relevanz des Themas gelten.

Es wäre nun allerdings verfehlt anzunehmen, erst die Erfahrung der mit 
dem Siegeszug der elektronischen Medien einhergehenden Bilderflut habe 
das Interesse der Geschichte als Wissenschaft auf visuelle Artefakte gelenkt. 
Seit ihren Anfängen hat die neuzeitliche Historiographie sich des überliefer­
ten Bilderfundus bedient, um zu Erkenntnissen zu gelangen (517), und auch 
den Vertretern der sich modernisierenden Geschichtswissenschaft im 19. 
Jahrhundert war der Quellenwert bildlicher Darstellungen bewusst. Johann 
Gustav Droysen hat in seiner Historik visuelle Artefakte ausdrücklich dem 
Quellenmaterial des Geschichtsforschers zugerechnet (506, S. 72f., 81 f. 
und 426). Nicht die Exponenten der in der Nachfolge Rankes stehenden his­
toristischen Geschichtswissenschaft waren es allerdings, die in ihren Studien 
auf das piktoriale Erbe der Vergangenheit zurückgriffen, sondern Vertreter 
der Kulturgeschichte, namentlich Jacob Burckhardt oder Karl Lamprecht 
(548, S. 31 -34). Burckhardts letztlich gescheitertes Vorhaben einer „integra­
len Kunst- und Kulturgeschichte der Renaissance" (548, S. 25) offenbart in 
aller Deutlichkeit, welche Signifikanz der Basler Historiker Gemälden, 
Skulpturen und architektonischen Artefakten zumindest in seinen program­
matischen Äußerungen zuschrieb, da in ihnen das ihn interessierende Typi­
sche einer Kultur mit erhöhter Evidenz zum Ausdruck komme. Parallel zur 
theoretischen Auseinandersetzung mit dem bildlicher Überlieferung inhä­
renten Erkenntnispotential erschienen seit dem späten 19. Jahrhundert au­
ßerdem eine große Zahl reich illustrierter kulturhistorischer Werke, die ihrer 
Leserschaft ein anschauliches Bild historischen Geschehens vermitteln w o ll­
ten. Zu nennen wären hier etwa Gustav Freytags Bilder aus der deutschen 
Vergangenheit (1859-1867), Otto Henne am Rhyns Kulturgeschichte des 
deutschen Volkes (1886) oder Georg Hirths Kulturgeschichtliches Bilder­
buch aus drei Jahrhunderten (1881-1890).

Ein methodisch überzeugendes und wirkungsmächtiges Modell für den 
Umgang mit Bildern als historischen Quellen ist den hier nur angedeuteten 
frühen Bemühungen um Bildzeugnisse allerdings ebenso wenig zu verdan­
ken wie den durch die 1928 anlässlich des VI. Internationalen Historikertref­
fens in Oslo ins Leben gerufene Internationale Ikonographische Kommission 
angeregten Initiativen (523, S. 213 ff.). Dem zwei Jahre später gegründeten 
Deutschen Ikonographischen Ausschuss gelang es nicht, über erste, in kon­
zeptioneller Hinsicht problematische programmatische Äußerungen hinaus­
zukommen; um die Mitte der 1930er Jahre stellte er seine Tätigkeit ein. Wäh­
rend in Frankreich im Kontext der Anna/es-Historiographie den Bildquellen 
durchaus Bedeutung zukam -  zu nennen wären in diesem Zusammenhang 
etwa die iconographie serielle oder Jacques Le Goffs Postulat e ine r,histoire 
de l'imaginaire' (524, S. 77-79 ; 533, S. 67-71 ; 565, S. 297-300) - ,  fanden

100

pabsteve

pabsteve



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

im Deutschland der Nachkriegszeit die ohnehin seltenen Forderungen nach 
einer systematischeren Beschäftigung mit den methodischen Problemen his­
torischer Bildanalyse nur geringe Resonanz. Dies gilt auch noch für Rainer 
Wohlfeils seit der Mitte der 1980er Jahre zur Diskussion gestellte Überlegun­
gen zu einer,Historischen Bildkunde', die immerhin daran erinnerten, dass 
für die Bearbeitung von Bildquellen ein erprobtes und allgemein anerkanntes 
Instrumentarium fehlte, obwohl ihnen insbesondere in der Althistorie, der 
Mediävistik und der Geschichte der Frühen Neuzeit -  aber keinesfalls nur 
dort -  erhebliche forschungspraktische Bedeutung zukam (573; 575).

Es dürfte nicht zuletzt der wachsende Erfolg kulturgeschichtlicher For­
schungsansätze sein, der einer systematischeren Auseinandersetzung mit Bil­
dern als historischen Quellen seit den frühen 1990er Jahren auch in Deutsch­
land den Weg geebnet hat. Die Auffassung historischen Handelns als wertge­
leitet und sinnstiftend hat den Blick auch und gerade auf jene Quellen 
gelenkt, die besonders geeignet scheinen, die mentalen Dispositionen ge­
schichtlicher Akteure zu enthüllen (537). Das gegenwärtig zu beobachtende 
Interesse für das piktoriale Erbe der Vergangenheitfindetallerdings nicht nur 
in dem von der Neuen Kulturgeschichte propagierten weiten Quellenbegriff 
seine Begründung, es ist auch eine Reaktion auf die zunehmend zahlreichen 
Versuche von-Kunsthistorikern, Philosophen und Medienwissenschaftlern, 
ein theoretisches Modell zu entwickeln, mittels dessen die spezifische Be­
schaffenheit visueller Artefakte und deren aus dieser Beschaffenheit resultie­
rende Wirkungen beschrieben werden können. Mit den anhaltenden Bemü­
hungen um e ine ,Bildwissenschaft' verbinden auch Historiker die Hoffnung, 
den Umgang mit bildlicher Überlieferung auf ein solideres methodisches 
Fundament stellen zu können. Der Blick auf die jüngst veröffentlichten Bei­
träge zu Bildern als historischen Quellen macht allerdings deutlich, dass die 
Diskussion erst am Anfang steht und ein in sich konsistentes und praktikables 
Konzept für die Analyse von Bildzeugnissen weiterauf sich warten lässt.

Unklar ist zum jetzigen Zeitpunkt nicht nur, wie eine den spezifischen Be­
dürfnissen historischer Bildanalyse angepasste bildkritische Methode ausse­
hen könnte, unklar erscheint bisweilen auch die semantische Reichweite 
des Begriffs,Bild':,Bild' bezeichnet erstens materielle Artefakte, die der Ver­
anschaulichung eines realen oder fiktiven Sachverhalts dienen. Der Begriff 
steht jedoch auch und zweitens für eine sprachliche Figur, die Metapher, 
und umfasst schließlich und drittens die ,Bilder im Kopf', das heißt jene 
ideellen Konzepte, deren handlungsleitende Funktion von Vertretern der 
Neuen Kulturgeschichte wiederholt herausgestellt wurde. Zwischen gegen­
ständlichen Bildern und den verschiedenen Formen nichtgegenständlicher 
Visualisierung kann es zu Grenzverwischungen kommen, etwa dann, wenn 
eine Metapher graphisch gestaltet wird oder wenn am Zustandekommen 
einer Vorstellung auch bildliche Artefakte beteiligt waren. Ungeachtet der 
komplexen Beziehungen, die zwischen graphischen, sprachlichen und 
mentalen Bildern bestehen (534), richtet sich der Fokus im Folgenden in ers­
ter Linie auf Bilder als materielle Artefakte. Allerdings wirft auch ein derart 
eng gefasster, auf gegenständliche picturae reduzierter Bildbegriff Probleme 
auf: Wenn von Bildern als historischen Quellen die Rede ist, werden nicht 
selten auch Skulpturen in die Betrachtung integriert, obwohl sie als dreidi-

Was ist ein Bild?

101

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

mensionale Objekte der Sachkultur zuzurechnen sind. Noch entscheiden­
der dürfte sein, dass auch bewegte Bilder, in erster Linie Filme, und damit 
Medien, deren Rezeption sowohl durch sprachlich-akustische als auch 
durch optische Wahrnehmung gekennzeichnet ist, zum Fundus der Bild­
quellen gehören. Obwohl es sich bei filmischen Dokumenten um eine be­
sonders wirkungsmächtige Form visueller Kommunikation handelt und die 
internationale Forschung zu Dokumentar- und Spielfilmen als historischen 
Quellen und als Modi der Geschichtsdarstellung zunehmend an Umfang ge­
winnt (vgl. z.B. 509; 510; 511; 513; 532; 535; 549; 558; 560; 561; 562; 
563; 569), sollen die durch sie aufgeworfenen methodologischen Fragen 
nicht weiter verfolgt werden. Wenn es darum geht, die spezifische Beschaf­
fenheit von Bildern und die sich für den Historiker daraus ergebenden me­
thodischen Herausforderungen zu reflektieren, scheint es sinnvoll, das Au­
genmerk auf jene unbewegten Bilder zu richten, die geschichtliches Ge­
schehen von Anfang an begleitet haben. Dies soll in den nun folgenden 
Ausführungen dadurch geschehen, dass zunächst einige unter dem Schlag­
wort ,iconic turn' subsumierte, in unterschiedlichen Fachtraditionen ange­
siedelte theoretische Positionen benannt werden, die zur Herausbildung 
einer Bildwissenschaft einen aktuellen Beitrag leisten wollen. In einem 
zweiten Schritt wird es dann darum gehen darzustellen, inwiefern und auf 
welche Weise theoretische Angebote insbesondere aus der Kunstgeschichte 
und der Kulturanthropologie aufgegriffen und für die Auseinandersetzung 
mit Bildern als historischen Quellen fruchtbar gemacht worden sind.

Auf dem Weg zu einer Bildwissenschaft?

In expliziter Anlehnung an Richard Rorty hat der amerikanische Anglist und 
Kunsthistoriker W. J. T. Mitchell 1992 in einem in der Zeitschrift ArtForum 
erschienen Aufsatz (539) einen ,pictorial turn' postuliert und in diesem Zu­
sammenhang Überlegungen formuliert, wie den Provokationen der visuel­
len Kultur der Gegenwart zu begegnen sei. Mitchells Postulat wurde auch 
im deutschsprachigen Raum aufgegriffen: Bereits 1994 setzte der Kunstwis­
senschaftler Gottfried Boehm in seinem viel beachteten Aufsatz Die Wieder­
kehr der Bilder (499) dem den Forschungsdiskurs beflügelnden Schlagwort 
des,linguistic turn' dasjenige des ,iconic turn' entgegen und initiierte damit 
eine Debatte, deren Ende noch nicht abzusehen ist (536). Angesichts der 
durch die modernen Medien erzeugten Allgegenwart visueller Reize, so der 
Befund, sei der Moment gekommen, den abendländischen Logozentrismus 
mit seiner Orientierung an der Sprache als Medium der Kommunikation hin­
ter sich zu lassen und den Bildern und dem für sie charakteristischen „Wech­
selspiel von Visualität, Apparat, Institutionen, Diskurs, Körpern und Figurati- 
vität" (539, S. 19) endlich jene Beachtung zu schenken, die sie verdienten. 
Der Aufruf verhallte nicht ungehört. Innerhalb weniger Jahre erschienen 
gleich mehrere deutschsprachige Monographien und Sammelbände, die 
sich mit dem Phänomen ,Bild' aus philosophischer, medienwissenschaftli­
cher und kunsthistorischer Sicht befassten. So entwickelten etwa Gernot 
Böhme (501), Reinhard Brandt (503) oder Lambert Wiesing (570; 571) aus 
philosophischer Perspektive Modelle einer Phänomenologie beziehungs-

102



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

weise Hermeneutik des Bildes. Bereits 1991 hatte außerdem Oliver R. 
Scholz einen kritischen Überblick über ältere philosophische Bildtheorien 
veröffentlicht (556). Angesichts der Dominanz von Bildern in den modernen 
Medien ist es kaum verwunderlich, dass auch Kommunikationswissen­
schaftler Bilder zu ihrem Forschungsgegenstand erkoren und in diesem Zu­
sammenhang grundsätzlichere Überlegungen zur spezifischen Leistung v i­
sueller Artefakte formuliert haben. Neben kommunikationstheoretischen 
(508) und allgemeiner medienwissenschaftlichen (519; 530) Publikationen 
sind hier insbesondere Marion G. Müllers auch für Historiker aufschlussrei­
che Beiträge zum Problem visueller Kommunikation zu nennen (540; 541). 
Vor allem jedoch sind es Kunsthistoriker, die sich in jüngerer Zeit erneut sys­
tematisch m it den vielfältigen Fragestellungen befasst haben, die der Um­
gang mit visuellen Artefakten aufwirft (496). Kennzeichnend für die in die­
sem Zusammenhang formulierten Positionen ist, dass sie die Zuständigkeit 
der Kunstgeschichte nicht auf ästhetische Artefakte beschränken. Als .Wis­
senschaft von den Bildern', so das Postulat, verfügt die Kunstgeschichte über 
bildanalytische Instrumentarien, die sich auch an nichtkünstlerischen Visua­
lisierungen sinnvoll anwenden lassen.

Nicht nur in seinem bereits erwähnten programmatischen Essay Die Wie­
derkehr der Bilder, sondern auch in späteren Veröffentlichungen geht es 
Gottfried Boehm, m it dessen Namen sich im deutschsprachigen Raum das 
Schlagwort ,iconic turn' zuerst verbindet, darum, die Autonomie des künst­
lerischen Bildes gegen die massenhaft auftretenden visuellen Manifestatio­
nen der modernen Mediengesellschaft zu behaupten. Dem Bild eigne eine 
,ikonische' Gestalt, die sich weder aus der mit einem jeweiligen Artefakt in 
Zusammenhang stehenden Textüberlieferung noch den für die Genese und 
die Rezeption eines Bildes relevanten kulturgeschichtlichen Kontexten er­
klären lasse. Zwar leugnet Boehm keinesfalls, dass jedes Werk sich im Span­
nungsfeld von Kunst und Geschichte bewegt und kein Bild völlig losgelöst 
von den spezifischen historischen Bedingungen, in denen es seine Wirkung 
entfaltet, betrachtet werden kann, zentral geht es ihm jedoch darum, die „v i­
suelle Präsenz" (498, S. 326) und damit die besondere Eigenart bildlichen 
Ausdrucks herauszustellen und vor den Zumutungen der medial erzeugten 
Bilderflut in Schutz zu nehmen. Gottfried Boehms phänomenologischer An­
satz kommt insofern Bedeutung zu, als er auf der „Nicht-Identität" von Bild 
und Text insistiert und die ,lkonizität' bildlicher Artefakte reflektiert; für His­
toriker dürfte sein primär am Bild als Kunstwerk ausgerichtetes Verständnis 
ikonischer Überlieferung allerdings nur bedingt anschlussfähig sein.

Erhellender scheint da der anthropologische Ansatz Hans Beltings, der 
eine Form der Betrachtung fordert, die den sozialen Kontext eines Artefakts 
nicht ausblendet und das Augenmerk auf die Funktion richtet, die einem 
Bild zugeschrieben werden kann (494; 495; 497). Bilder, so die Überzeu­
gung, spiegeln auf komplexe Weise menschliche Erfahrung und gewinnen 
ihre Relevanz im Rahmen historisch je verschiedener Formen individueller 
und kollektiver Aneignung und Deutung. Auch Wolfgang Kemps rezeptions­
ästhetische Modellierung kunsthistorischer Forschung (527; 528), Martin 
Warnkes Bemühungen um eine ,politische Ikonographie' (568) oder Horst 
Bredekamps Vermittlung von Medientheorie und Kunstwissenschaft (504)

103



Forschungskontroversen

richten den Fokus weniger auf die Aura des Bildes als eines ästhetischen Ob­
jekts als vielmehr auf die komplexen kommunikativen Prozesse, die sich mit 
der Herstellung und Wahrnehmung visueller Artefakte verbinden.

Die vorgängig benannten Positionen bilden ein komplementär aufei­
nander bezogenes Ensemble unterschiedlicher Perspektiven, ohne sich in 
ihrer Gesamtheit zu einer konsistenten Bildtheorie zu verdichten. Ob ein in 
sich geschlossener, Grenzziehungen zwischen den Fächern überwindender 
theoretischer Rahmen für die Beschäftigung mit visuellen Artefakten über­
haupt möglich und wünschenswert ist, gehört allerdings ohnehin zu den 
kontrovers diskutierten Problemen bildwissenschaftlicher Forschung. Klaus 
Sachs-Hombachs engagiertes Plädoyer für eine interdisziplinär angelegte, 
zeichentheoretisch fundierte allgemeine Bildwissenschaft (550; 551; 552) 
ist zwar vereinzelt auf Zustimmung gestoßen (553), die Auseinandersetzung 
mit Bildern verläuft jedoch weiterhin im Rahmen sich voneinander unter­
scheidender Fachtraditionen. Die Frage, ob wir uns auf dem Weg zu einer 
Bildwissenschaft befinden, muss demzufolge dann verneint werden, wenn 
,Bildwissenschaft' auf einen allgemeinen Theorierahmen zielt. Sie kann je­
doch bejaht werden, wenn der Begriff die zunehmend differenzierte Ausei­
nandersetzung mit den methodischen Problemen der Bildanalyse meint, 
eine Auseinandersetzung, welcher auch die Geschichtswissenschaft wich­
tige Impulse verdanken könnte, sofern sie bereit ist, in Bildern einen von 
Texten kategorial verschiedenen Quellentypus zu erkennen und die auch 
außerhalb eines engeren Fachkontexts gewonnenen Erkenntnisse für die ei­
gene Arbeit fruchtbar zu machen.

Die Neue Kulturgeschichte undder,iconic turn'

Der,iconic turn' hat nicht nur im Bereich der Philosophie, der Kommunika­
tionswissenschaft und der Kunstgeschichte die Diskussion um den Stellen­
wert visueller Artefakte dynamisiert, er ist auch für den historischen Fachdis­
kurs nicht ohne Folgen geblieben. Die von Michael Maurer bereits 1994 an­
gemahnte „Historik der Bildquellen" (537, S. 86) ist gegenwärtig allerdings 
weiterhin eher Programm als Wirklichkeit; der wiederkehrende Ruf nach 
einem problembewussteren Umgang mit visuellen Artefakten und die in die­
sem Zusammenhang erhobenen Forderungen nach einer dem Medium 
,Bild' angemessenen Quellenkritik (z.B. 567, S. 293) scheinen bislang nur 
in begrenztem Maße Gehör gefunden zu haben. Dies erklärt sich nicht zu­
letzt daraus, dass Bilder innerhalb der methodologischen Reflexion im Fach 
Geschichte lange nur eine marginale Rolle spielten. Thematisiert wurden sie 
allenfalls in Publikationen, deren primäre Aufgabe in der Einführung in das 
Studium der Geschichte bestand (502, S. 264-268; 514; 520; 543, 
S. 115-121; 546, S. 256; 566; 572, S. 281-292 und S. 372-375), und vor 
allem im Rahmen geschichtsdidaktischer Überlegungen, die um die Frage 
kreisten, auf welche Weise Bilder als visuelle Vergegenwärtigungen von Ge­
schehenem in den Geschichtsunterricht zu integrieren seien (554; dort wei­
tere Literatur). In Anbetracht der Genese der modernen Geschichtswissen­
schaft, die ihr methodisches Rüstzeug wesentlich den bereits vor ihr etablier­
ten philologischen Disziplinen verdankt und sich von Anfang an vorrangig

104



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

an schriftlicher Überlieferung orientierte, erscheint dies wenig überra­
schend. Angesichts der (nicht nur) quantitativen Bedeutung erhaltener Bild­
zeugnisse stellt sich jedoch die Frage, weshalb der umfangreiche Fundus an 
Bildern nicht konsequenter für die historische Arbeit genutzt worden ist.

Die Schwierigkeiten, mit denen sich Historiker konfrontiert sehen, wenn 
sie auf visuelle Artefakte zurückgreifen -  die Heterogenität der Bildgattun­
gen, die unterschiedlichen Modi der Produktion, Distribution und Präsenta­
tion von Bildern, die vielfältigen Cebrauchszusammenhänge, in denen Bil­
der ihre Funktion entfalten -  sind offenkundig, vermögen jedoch die „Ikono- 
phobie" der Geschichtswissenschaft (531, S. 1) nicht zu rechtfertigen. Es trifft 
zu, dass die Vielgestaltigkeit visueller Artefakte die Arbeit mit Bildquellen 
nicht unbedingt erleichtert. Neben künstlerischen Objekten wie Gemälden, 
Zeichnungen oder Druckgraphik, gehören Buchminiaturen, Bildchroniken, 
illustrierte Flugblätter, Wandmalereien, Historienbilder, Wappenscheiben, 
Emblemsammlungen, Plakate, Bildpostkarten, Karikaturen, Comics oder 
Photographien genauso zum historisch relevanten Bildinventar wie Landkar­
ten, Stadtpläne oder technische Skizzen. Die jeweilige Gestaltungsnorm der 
ihr übergeordneten Bildgattung muss bedacht werden, wenn eine visuelle 
Quelle für wissenschaftliche Fragestellungen herangezogen wird, was vom 
Historiker eine spezifische Bildkompetenz erfordert. Allerdings gilt dies auch 
für schriftliche Quellen, die unterschiedliche Textsorten repräsentieren und 
nur adäquat interpretiert werden können, wenn die in ihnen wirksam wer­
denden Gattungstraditionen nicht ignoriert werden. Auch hinsichtlich der 
materialen Beschaffenheit von Bildern und deren spezifischer Distributions­
beziehungsweise Präsentationsform gilt es zu differenzieren. Bilder verdan­
ken sich unterschiedlichen technischen Verfahren, sie können auf unter-; 
schiedlichen Trägern (Stein, Holz, Leinwand, Papier usw.) fixiert sein; sie 
werden als Unikate oder seriell angefertigt, vor den Blicken nicht Befugter 
geschützt oder massenhaft reproduziert; ihre Präsentation kann im Rahmen 
eines religiösen oder kulturellen Raumes (Kirche, Kunstmuseum usw.) erfol­
gen oder mit H ilfe ,moderner', sich an einen potentiell unbegrenzten Adres­
satenkreis richtender Druck- und Bildmedien (Zeitung, Zeitschrift, Bildband, 
Fernsehdokumentation usw.). Die Form ihrer Vermittlung ist konstitutiv für 
die Bedeutung, die visuelle Artefakte in einem spezifischen Kontext gewin­
nen, und muss vom Historiker demnach bedacht werden, wenn er auf bild­
liche Überlieferung zurückgreift. Allerdings ist auch in diesem Fall eine Ana­
logie zu Textquellen gegeben, deren Relevanz sich nur demjenigen er­
schließt, der auch deren Verbreitungsweisen in den Blick nimmt. Und 
schließlich darf nicht unberücksichtigt bleiben, in welchen historisch und 
kulturell sich wandelnden Verwendungszusammenhängen visuelle Artefakte 
ihre historische Bedeutung erlangen. Dass Bilder Bestandteil sozialer -  reli­
giöser, politischer, didaktischer, ästhetischer -  Praktiken bilden, die es zu 
rekonstruieren gilt, wenn man ihre Funktion benennen will, stellt den Histo­
riker allerdings vor Herausforderungen, die er in ähnlicher Weise auch zu 
meistern hat, wenn er sich mit schriftlichen Quellen beschäftigt.

Ohnehin lassen sich mit Blick auf bildliche Überlieferung ungeachtet der 
unbestrittenen hermeneutischen Differenz zwischen Text- und Bildanalyse 
Problemlagen beschreiben, die auch für schriftliche Überlieferung kenn-

Schwierigkeit und 
Notwendigkeit 
einer Bildkunde

Analogie der 
Quellenprobleme 
von Text und Bild

105

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Eigenart von 
Bildern

zeichnend sind: Wie im Falle schriftlicher Quellen handelt es sich auch bei 
Bildern nicht um eine wirklichkeitsgetreue Wiedergabe realer Verhältnisse; 
der Bezug zur Wirklichkeit, die sie repräsentieren, erweist sich vielmehr als 
mittelbar und perspektivisch. Dies gilt nicht nur für Malerei und Graphik, 
sondern beispielsweise auch für Photographien und damit für jenes mo­
derne Bildmedium, das in besonderem Maße den Anspruch auf visuelle Evi­
denz erhebt. Der nur begrenzt mimetische Charakter photographischer A b­
bildungen' lässt sich nicht allein aus der Tatsache ableiten, dass sie, dies gilt 
zumindest für ältere Bilddokumente, meistens schwarz-weiß reproduzieren, 
was das menschliche Auge bunt wahrnimmt, und dass sie plastische Gegen­
stände zweidimensional wiedergeben (516, S. 436). Durch die Wahl des 
Filmmaterials, durch Kameraeinstellung und Blickwinkel, durch die Ent­
scheidung zugunsten eines bestimmten Bildausschnitts, durch nachträglich 
vorgenommene Retuschen können photographische Aufnahmen manipu­
liert werden und damit zu Bildern werden, die „lügen" (518; 525). Bilder 
stellen nicht nur keine objektiven Abbilder geschichtlicher Realitäten dar, 
sie stehen in historisch zu rekonstruierenden Bezügen zu anderen Bildern, 
erweisen sich bei näherer Betrachtung als „in hohem Maße selbstreferenti­
ell" (559, S. 18). Bevor ihr Sinngehalt erfasst werden kann, müssen sie dem­
nach in jenem umfassenderen Zeichensystem verortet werden, dessen Teil 
sie sind; als grundsätzlich mehrdeutige Objekte bedürfen Bilder einer Kon­
textual isierung, die es überhaupt erst ermöglicht, adäquate von inadäquaten 
Interpretationen zu unterscheiden. Damit wird zugleich deutlich, dass nicht 
nur die aus schriftlichen, sondern auch die aus bildlichen Quellen gewonne­
nen Befunde das Ergebnis letztlich subjektiver Erkenntnisoperationen dar­
stellen. Wie auch Texte bilden visuelle Artefakte den Kristallisationspunkt 
unterschiedlicher Perspektiven, sind Ausdruck der spezifischen Auffassung 
von Wirklichkeit eines sie gestaltenden Individuums oder Kollektivs und 
spiegeln zugleich die mentalen Dispositionen ihrer Betrachter.

So offenkundig die Analogien sind, die sich in erkenntnistheoretischer 
Hinsicht mit Blick auf visuelle und verbale Aussagen festhalten lassen, so 
wenig bestreitbar ist zugleich, dass Bilder und Texte sich in ihrer Eigenart 
unterscheiden. Das Bild erreicht -  so der Kunsthistoriker Max Imdahl -  
„durch Konzentration" eine „das Textlogische übertreffende Sinneinheit" 
(522, S. 53), es verfügt über eine eigenständige Logik (500) und eine daraus 
resultierende besondere Suggestivkraft. Anders als sprachliche ermöglichen 
visuelle Artefakte eine simultane Wahrnehmung, sie sind gekennzeichnet 
durch eine „optische Koinzidenz von Noch, Nicht-mehr, Schon und Noch- 
nicht" (522, S. 54). Bilder und Texte konstituieren demnach unterschiedliche 
symbolische Formen, gehen nicht ineinander auf; zugleich jedoch gilt, dass 
im Medium der Sprache bisweilen nur unzureichend beschrieben werden 
kann, was ein Bild anschaulich zum Ausdruck bringt, und umgekehrt Bilder 
nicht selten auf Texte angewiesen sind, um verstanden zu werden. Die 
besondere Einprägsamkeit von Bildern -  darauf hat nicht nur Max Imdahl 
hingewiesen -  ist wesentlich dem Umstand geschuldet, dass sie das Dar­
gestellte zeitlich verdichtet und anschaulich zum Ausdruck bringen, als wir­
kungsmächtige Abbreviaturen' von Erfahrung fungieren. Die hier beschrie­
bene Ökonomie bildlicher Manifestationen markiert nun allerdings auch

106

pabsteve

pabsteve



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

deren Grenzen: Eine den Entstehungs- und Rezeptionskontext eines visuel­
len Artefakts berücksichtigende Analyse von Bildern ist ohne den Einbezug 
schriftlicher Quellen, die über die Genese und historisch dokumentierte 
Wahrnehmungen eines Bildes Auskunft geben, kaum möglich. Außerdem 
lassen sich komplexe, sich über einen längeren Zeitraum erstreckende Ge- 
schehenszusammenhänge in Bildern nur schwer ausdrücken; , lesbar' wer­
den diese oft erst durch die sie erschließende Textüberlieferung. Schließlich 
enthalten gerade die für historische Fragestellungen besonders aufschlussrei­
chen Bildquellen nicht selten Textelemente, sind durch eine Kombination 
von sprachlichen und visuellen Zeichen charakterisiert. Sowohl die Be­
schreibung von Bildern, als auch deren Erschließung und Interpretation sind 
ohne den Rückgriff auf sprachliche Operationen nicht zu leisten; zu einem 
methodisch bewussten Umgang mit Bildern gehört deshalb auch die Fähig­
keit, im Bewusstsein der je verschiedenen Modi sprachlicher und visueller 
Kommunikation die vielfältigen Bezüge zwischen einem Bild und den ihm 
eingeschriebenen beziehungsweise zugeordneten Texten zu reflektieren und 
für die Analyse fruchtbar zu machen.

Den sich für den historischen Erkenntniswert eines visuellen Artefakts in­
teressierenden Wissenschaftler stellen bildliche Quellen unzweifelhaft vor 
nicht geringe Herausforderungen. Dass eine differenzierte, die Entstehungs­
bedingungen, die formale und inhaltliche Beschaffenheit, die Distributions- 
und Gebrauchsweisen und die historisch variablen Rezeptionsmodi eines 
Bildes oder einer Bildsequenz gleichermaßen erhellende Analyse nicht ein 
Ding der Unmöglichkeit darstellt, hat immerhin eine nicht unbeträchtliche 
Zahl von Fallstudien kunsthistorischer und vereinzelt auch historischer 
Provenienz gezeigt (vgl. z. B. 521). Weitaus schwieriger scheint es, auf die 
Fragen, die Bilder als historische Quellen aufwerfen, eine angemessen kom­
plexe theoretische Antwort zu finden. In jüngerer Zeit veröffentlichte ein­
schlägige Forschungsbeiträge haben zwar durchaus zu einer Sensibilisierung 
für die sich m it dem wissenschaftlichen Gebrauch von visuellen Artefakten 
verbindenden methodischen Herausforderungen beigetragen (493; 557), 
eine systematische Begründung der Arbeit mit Bildquellen haben sie in der 
Regel weder angestrebt noch geleistet. Es fällt denn auch auf, dass die im Be­
reich der Philosophie, der Kommunikationstheorie und der Kunstgeschichte 
seit Beginn der 1990er Jahre entflammte Diskussion um eine noch zu entwi­
ckelnde Bildwissenschaft von Historikern bislang nur vereinzelt aufgegriffen 
und mit B lickauf die Bedürfnisse historischer Forschung reflektiert wurde.

Wer nach einem Modell sucht, mittels dessen sich die Arbeit mit Bildquel­
len begründen ließe, bleibt weiterhin angewiesen auf die von Rainer Wohl­
feil formulierten Überlegungen zu einer,Historischen Bildkunde'. Wohlfeils 
theoretisch exponiertes und praktisch erprobtes (574) Konzept historischer 
Bildforschung hat zwar innerhalb der Geschichtswissenschaft nur eine 
schwache Resonanz gefunden (564, S. 29-54), bietet jedoch einen Ansatz, 
auf den Historiker m it Gewinn zurückgreifen können.

Die These, dass visuellen Artefakten ein „historischer Dokumentensinn" 
eigen ist (575, S. 18), dass mithin jedes Bild als historische Quelle dienen 
könne, bildet die Prämisse von Wohlfeils Modell e iner,Historischen Bild­
kunde'. Ein Bild, so Wohlfeil, lasse „auf der Grundlage seiner historischen

Rainer Wohlfeil

107

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Entstehungsbedingungen und -Zusammenhänge geschichtswissenschaftliche 
Erkenntnisse erschließen über den denkenden und fühlenden, handelnden 
und leidenden Menschen" (575, S. 18). Als Quellen suigeneris bedürften vi­
suelle Artefakte einer ihrer Eigenart angepassten analytischen Methode, einer 
historischen Bildkunde', die es dem Geschichtsforscher erlaubt, verschie­
dene Betrachtungsebenen zu integrieren. Determinierend für die spezifische 
Form und Funktion eines Bildes seien dabei nicht nur die Intention und die 
Kunstfertigkeit seines Schöpfers, sondern auch die die Produktion und Re­
zeption beeinflussenden Bildtraditionen und -konventionen sowie vor allem 
der gesellschaftliche Kommunikationszusammenhang, in dem es wirksam 
werde.

In ausdrücklicher Anlehnung an das vom Kunsthistoriker Erwin Panofsky 
entwickelte dreistufige Modell der Bildinterpretation (544; 545) unterschei­
det Wohlfeil idealtypisch zwischen einer ,vor-ikonographischen Beschrei­
bung', einer Jkonographisch-historischen Analyse' und einer den histori­
schen Dokumentensinn erschließenden ,ikonologischen Interpretation'. 
Geht es auf der Ebene der ,vor-ikonographischen Beschreibung' zunächst 
darum, die formale und motivische Gestaltung eines visuellen Artefakts zu 
erfassen und im Sinne einer Quellenkritik nach dessen Echtheit, Urheber­
schaft und Überlieferung zu fragen, so zielt die Jkonographisch-historische 
Analyse' auf die Entschlüsselung des Dargestellten. Letztere gliedert Wohl­
feil in drei Schritte: In einem ersten Schritt soll das bildlich Dargestellte in 
Beziehung zu künstlerischen und literarischen Traditionen gesetzt werden, 
die seine Bedeutung erhellen. In einem zweiten Schritt gilt es, die Intention 
seines Urhebers zu ermitteln, bevor im dritten und wichtigsten Schritt der 
gesellschaftliche Kontext, in den das Werk eingebettet ist, untersucht wird. 
Dabei muss sowohl die Genese des Werks (Auftraggeber, Künstler, Technik 
usw.) als auch dessen Funktion (Wissensvermittlung, Erinnerung, Propa­
ganda, Werbung, Repräsentation usw.) innerhalb eines zu spezifizierenden 
Umfelds in den Blick genommen und in diesem Zusammenhang der zeitge­
nössische, aber auch der spätere ,Gebrauch' eines Bildes bedacht werden. 
Auf der Ebene der,Interpretation' schließlich strebt der Historiker nach einer 
Erkundung dessen, was das Bild als historisches Dokument mit Blick auf die 
jeweilige Fragestellung verrät. Im Bewusstsein der historischen Distanz, die 
zwischen ihm und seinem Untersuchungsgegenstand liegt, trägt der wissen­
schaftliche Interpret sich aus dem ihn leitenden Erkenntnisinteresse erge­
bende Fragen an das Bild heran und versucht, auf diese Fragen eine Antwort 
zu finden. Bildliche Überlieferung kann dann beispielsweise als Indikator 
mentaler und psychischer Dispositionen historischer Individuen und Kollek­
tive verstanden werden oder Aufschluss geben über kulturelle Wandlungs­
prozesse, die den historischen Akteuren selbst nicht bewusst waren.

Erwin Panofsky Es dürfte kein Zufall sein, dass Rainer Wohlfeil in seinem Bestreben, ein 
und Aby Warburg für Historiker praktikables Konzept der Bildanalyse zu entwerfen, auf Pa­

nofskys ikonographisch-ikonologische Methode zurückgegriffen hat. Wie in 
noch stärkerem Maße Aby Warburg, dessen Vorarbeiten zu einer bildbasier­
ten Kulturwissenschaft die Exponenten eines ikonographisch-ikonologi- 
schen Zugriffs auf visuelle Artefakte Entscheidendes verdanken, geht es Pa­
nofsky weniger um Fragen des künstlerischen Stils als vielmehr um die Be-

108

pabsteve

pabsteve



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

deutungen, die Bilder erzeugen. Wenn nun Bilder durch ein komplexes Ge­
füge von Sinnschichten gekennzeichnet sind, die es herauszuarbeiten gilt, 
bedarf es einer Berücksichtigung der Bild- und Textüberlieferung, aus der 
sich diese Sinnschichten überhaupt erst erschließen lassen. Als besonders 
anschlussfähig für Historiker erscheint die Ikonologie demnach, weil sie 
zum einen, zumindest in der Theorie, nicht nur Kunstwerke, sondern poten­
tiell jede Form bildlicher Darstellung in die Analyse miteinbezieht, und weil 
sie zum anderen und vor allem nicht auf der Autonomie des Bildes beharrt, 
sondern diesem einen Platz innerhalb eines historisch jeweils spezifischen 
kulturellen Zusammenhangs zuweist (505, S. 39-52 ; 507; 526). Indem sie 
die Grenzen zwischen ästhetischen und nicht-ästhetischen Visualisierungen 
verwischt und damit affin zu postmodernen Auffassungen erscheint, indem 
sie außerdem den Fokus auf im Medium des Bildes bewerkstelligte Akte der 
Sinnstiftung richtet und damit ein Postulat der Neuen Kulturgeschichte er­
füllt, erweist die ikonographisch-ikonologische Methode nicht nur ihren 
Nutzen für historische Fragestellungen, sondern auch ihre ungebrochene 
Aktualität. Die Wiederentdeckung Aby Warburgs und der von ihm be­
gründeten Warburg-Schule seit den 1980er Jahren ist ebenso ein Indiz für 
das anhaltende Interesse an der durch ihn angeregten Bedeutungsforschung 
wie die Tatsache, dass jüngst Marion G. Müller Panofskys Schema der ikono- 
graphisch-ikonologischen Bildbeschreibung und Interpretation aufgegriffen 
und mit Blick auf die kommunikationsgeschichtlichen Entwicklungen der 
vergangenen Jahrzehnte adaptiert hat (541).

Das von Panofsky entwickelte Modell der Bildinterpretation und die da­
raus abgeleiteten Überlegungen Wohlfeils sind innerhalb der Geschichts­
wissenschaft allerdings auch auf Widerspruch gestoßen. Eine Alternative zu 
einer an der ikonographisch-ikonologischen Tradition orientierten h is to r i­
schen Bildkunde' hat beispielsweise Bernd Roeck in seinem kürzlich er­
schienenen Buch Das historische Auge (548) mehr angedeutet als theore­
tisch ausgeführt. Anders als Wohlfeil erkennt er in Panofskys bildanalyti­
schem Ansatz und insbesondere in dessen Postulat einer Jkonologischen 
Interpretation' „keine praktikablen Kategorien, schon gar nicht für einen his­
torischen Zugriff" (548, S. 49). In kritischer Distanz zu Panofsky und dessen 
durch das „verderbliche Virus der Ikonologie" (548, S. 77) infizierten Erben 
plädiert er dafür, Anregungen aus der Kulturanthropologie für Fragen der 
Bildinterpretation fruchtbar zu machen. Wenn ein Bild als historische 
Quelle genutzt werden soll, gelte es zunächst, die Umstände seiner Genese, 
das Milieu, dem es entstammt, zu rekonstruieren. Als theoretisches Modell 
einer derartigen „Umkreisung des Kunstwerks" schlägt Roeck Clifford 
Geertz' Konzept d e r ,dichten Beschreibung' vor (548, S. 79) und demons­
triert anschließend am Beispiel frühneuzeitlicher Kunstwerke, wie eine dem 
Geertzschen Modell verpflichtete Bildanalyse aussehen könnte: Der Blick 
hat sich, so die These, auf den Zeitpunkt (Datierung) und den Ort (Lokalisie­
rung) der Entstehung, den Urheber (Identifizierung) und schließlich den 
Kunstmarkt, der über den (nicht nur) zeitgenössischen Status eines Artefakts 
entscheidet, zu richten (548, S. 79-101).

Roecks Studie erhebt nicht den Anspruch, eine Historik der Bilder zu for­
mulieren. Im Rahmen seiner wissenschaftsgeschichtlich ausgerichteten Be-

109

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Historizität und
Ästhetizität

Notwendige 
Interdisziplinarität

trachtung geht es dem Autor vielmehr darum, die vielfältigen Versuche, das 
Verhältnis zwischen Kunst und Geschichte einer Klärung zuzuführen, darzu­
stellen und zu diskutieren. Ob die in diesem Zusammenhang postulierten 
methodischen Anregungen gegenüber dem Wohlfeilschen Modell einen 
Fortschritt darstellen, darf allerdings bezweifelt werden. Erstens wird der Be­
griff der ,dichten Beschreibung' nicht näher erläutert; inwiefern der von 
Geertz im Hinblick auf die Wahrnehmung kultureller Phänomene ent­
wickelte hermeneutische Ansatz als Bezeichnung für die von Roeck exem­
plarisch durchgeführte Rekonstruktion der Entstehungsbedingungen von 
visuellen Artefakten taugt, bleibt offen. Zweitens lässt das Insistieren auf den 
methodischen Problemen, die sich mit der Rekonstruktion der Werkgenese 
verbinden, jene historisch dokumentierten Rezeptionsweisen von Kunst in 
den Hintergrund treten, deren Relevanz für historische Erkenntnis schon 
David Freedberg überzeugend demonstriert hatte (512). Zumindest in dieser 
Hinsicht weist Roecks Vorschlag einer ,dichten Beschreibung' visueller 
Artefakte übrigens Ähnlichkeiten mit der von ihm kritisierten ikonogra- 
phisch-ikonologischen Methode auf, welche die sozialen Praktiken, die den 
Bildgebrauch bestimmen, ebenfalls vernachlässigt. Nicht von ungefähr hat 
Peter Burke in seinen Überlegungen zu Bildern als historischen Quellen 
denn auch davor gewarnt, die gesellschaftlichen Kontexte visueller Überlie­
ferung zu ignorieren und in diesem Zusammenhang auch psychoanalyti­
schen, strukturalistischen und semiotischen Ansätzen der Bildanalyse eine 
Absage erteilt (505, S. 195-217). Außerdem und drittens konzentriert sich 
Roeck in seinen Überlegungen auf Kunstwerke und blendet damit jene zahl­
reichen Bildquellen aus, die nicht dem Bereich künstlerischer Darstellung 
zugerechnet werden.

Immerhin ermöglicht es ihm die auf künstlerische Manifestationen gerich­
tete Betrachtungsweise an eine von Historikern oft übersehene Tatsache zu 
erinnern, nämlich daran, dass Bildern eine ästhetische Dimension eigen 
sein kann, die es auch dann zu berücksichtigen gilt, wenn ein Artefakt pri­
mär als historische Quelle interessiert. Hatte Martin Knauer in diesem Zu­
sammenhang noch auf die Gefahren einer ,Enthistorisierung' hingewiesen, 
die dann drohten, wenn man dem Bild als Kunstwerk eine von zeitlichen 
und räumlichen Bedingtheiten abstrahierende ästhetische Präsenz unter­
stelle (529, S. 43), so betont der Kunsthistoriker Klaus Krüger die „Unhinter- 
gehbarkeit der ästhetischen Form" (533, S. 56). In kritischer Auseinanderset­
zung mit einer,Historischen Bildkunde' Wohlfeilscher Prägung, die, so Krü­
ger, „alle nur erdenklichen Außenbedingungen der Bilder in Rechnung" 
ziehe, „nur nicht die ihnen innewohnenden und ihre Phänomenalität aller­
erst konstituierenden Bedingungen selbst" (533, S. 68f.), plädiert er für eine 
Ästhetizität und Historizität vermittelnde Form der Bildanalyse, welche die 
spezifische Medialität visueller Artefakte nicht als sekundär betrachtet und 
methodisch übergeht, sondern sie reflektiert und zugleich historisch fun­
diert. Sekundiert wird er von Jean-Claude Schmitt, der am Beispiel mittelal­
terlicher Kunst aus historischer Warte vorführt, wie eine die Dimension des 
Ästhetischen integrierende Bildinterpretation aussehen könnte (555).

Obwohl es demnach in den vergangenen Jahren nicht an Versuchen ge­
mangelt hat, die Arbeit mit Bildquellen auf ein methodisch solides Funda-

110



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

ment zu stellen (524, S. 65-87 ; 565), fehlt zum jetzigen Zeitpunkt ein ak­
zeptiertes theoretisch fundiertes Modell, auf das sich Historiker stützen 
könnten, wenn sie sich mit visueller Überlieferung befassen. Möglicher­
weise liegt das hier konstatierte Defizit in der Natur der Sache: Dass „der 
Bildbegriff nur ein interdisziplinärer sein kann" -  worauf unter anderen 
Hans Belting hingewiesen hat (553, S. 123) - ,  ergibt sich aus der Komplexi­
tät des Beziehungsgefüges, in dem Bilder stehen. Sie verfügen über eine Ma­
terialität, die es ebenso zu bedenken gilt, wie die auf sie einwirkenden kul­
turellen Traditionen, die durch sie ermöglichten Verwendungszusammen­
hänge und die von ihnen ausgehenden Wirkungen. So disparat die 
theoretische und praktische Beschäftigung mit Bildern bisweilen erscheint, 
so einig sind sich die meisten ihrer wissenschaftlichen Interpreten, dass es 
eines multidisziplinären Zugangs zu visuellen Artefakten bedarf. Das immer 
wieder erhobene „Postulat der Methodenkombination" (542, S. 454) ist 
denn auch weniger als Bankrotterklärung zu verstehen; es bietet vielmehr 
die Chance, die durch die Kunstgeschichte, die Philosophie, die Kommuni­
kationstheorie, die Semiotik, die Wahrnehmungspsychologie oder neuer­
dings die Neurowissenschaften zur Verfügung gestellten Instrumentarien 
dem jeweiligen historischen Erkenntnisinteresse entsprechend flexibel zu 
nutzen. Wie dies im Einzelnen geschieht, bleibt weiterhin Sache des For­
schers, solange es ihm gelingt, jene Vorstellungen, die sich auch und gerade 
in Bildern verfestigen und die den Fokus einer als „Geschichte der Imagina­
tionen" verstandenen historischen Kulturwissenschaft bilden (515, S. 322), 
auf überzeugende Weise zu erhellen.

c) Symbolische Handlungen als „Quelle": Der,performative turn'

Performanz und Geschichte

D er, linguistic turn', wie er die erkenntnistheoretische Auseinandersetzung 
in den Kulturwissenschaften seit den 1970er Jahren bestimmte, sei so die 
Theaterwissenschaftlerin Erika Fischer-Lichte in einer 2001 veröffentlichten 
Studie über Ästhetische Erfahrung, in den 1990er Jahren durch den ,perfor- 
mative turn' abgelöst worden (588, S. 9). Der Begriff ,performative turn' 
meint in diesem Zusammenhang die Einsicht, dass kulturelle Phänomene 
mitsamt der ihnen zugrunde liegenden geschichtlichen Dynamik auch und 
wesentlich das Ergebnis von performativ bewerkstelligten Aushandlungspro­
zessen darstellen, und die aus dieser Einsicht resultierende Hinwendung zu 
inszenierten Formen kollektiver Interaktion wie Ritual, Fest, Zeremoniell 
oder Jubiläum. Fischer-Lichtes Befund, die Leitmetapher,Kultur als Text' sei 
mittlerweile von der Leitmetapher,Kultur als Performance' verdrängt wor­
den, ist kaum zu widerlegen, w ie nicht nur die steigende Zahl einschlägiger 
Studien und Aufsätze belegt, sondern auch die Tatsache, dass sich nicht we­
nige der in den vergangenen Jahren von der Deutschen Forschungsgemein­
schaft bewilligten Sonderforschungsbereiche im weitesten Sinn mit Fragen 
der Performanz beschäftigen. Dies gilt nicht nur für den SFB 447 ,Kulturen 
des Performativen -  PerformativeTurns im Mittelalter, in der Frühen Neuzeit

Kultur als 
,performance'

111

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

Typen von 
Performativität

und in der Moderne', sondern auch für den SFB 485 ,Norm und Symbol. 
Die kulturelle Dimension sozialer und politischer Integration', den SFB 496 
Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme vom M it­
telalter bis zur Französischen Revolution', den SFB 537 , Institutionalität und 
Geschichtlichkeit', den SFB 584 ,Das Politische als Kommunikationsraum in 
der Geschichte', den SFB 619 ,Ritualdynamik: Soziokulturelle Prozesse in 
historischer und vergleichender Perspektive' oder den SFB 640 Repräsenta­
tionen sozialer Ordnungen im Wandel. Interkulturelle und intertemporäre 
Vergleiche'.

Dass an den meisten der vorgängig genannten Forschungsverbünde Histo­
riker beteiligt sind, dürfte kein Zufall sein. Die sich seit geraumer Zeit 
abzeichnende Durchsetzung ,kulturalistischer' Ansätze innerhalb der Ge­
schichtswissenschaft hat zum hier konstatierten Wechsel der Forschungs­
perspektive nicht unerheblich beigetragen. Wenn, wie dies die Neue Kultur­
geschichte postuliert, der Blick des Geschichtsforschers sich nicht nur auf Er­
eignisse und Strukturen, sondern auch und vor allem auf historische Akteure 
und deren vielfältige kulturelle Praktiken zu richten hat, gewinnen performa- 
tive Modi sozialer Kommunikation an Bedeutung. Die mit existenziellen 
Erfahrungen wie Geburt, Erwachsenwerden, Eheschließung oder Tod ver­
bundenen gesellschaftlichen Rituale, die Inszenierungen eines jeweils be­
anspruchten beziehungsweise erreichten politischen, sozialen oder öko­
nomischen Status, die physisch-performative Veranschaulichung von Macht­
beziehungen oder Geschlechterordnungen, kurz all jene Formen sich 
primär des Körpers bedienender symbolischer Kommunikation, die es Indi­
viduen und Kollektiven erlauben, sich ihrer Position innerhalb eines histo­
risch und kulturell variablen gesellschaftlichen Gefüges zu vergewissern, 
verdienen, so die Überzeugung, dieselbe Aufmerksamkeit w ie sprachliche 
Interaktion. Sie versinnbildlichen Hoffnungen und Ängste von Menschen, 
geben Auskunft über politische, soziale, ökonomische und kulturelle Inter­
aktionsweisen und erhellen so mentale Dispositionen sowie Sinnstiftungs­
muster der handelnden und leidenden geschichtlichen Akteure.

Der Blick auf die stetig anwachsende Literatur zu Aspekten der Perfor­
manz macht allerdings deutlich, dass es sich, wie etwa Marvin Carlson be­
tont, bei Performanz um „an essentially contested concept" handelt (587, 
S. 5), und dass Kulturwissenschaftler nicht nur mit unterschiedlichen, son­
dern auch tendenziell unscharfen Begriffen operieren, wenn sie performa- 
tive Phänomene behandeln. So ist etwa von , Inszenierung', von ,Perform­
ance', von R itua l' oder allgemein von ,Performanz' beziehungsweise ,Per­
formativität' die Rede; eine definitorische Differenzierung der nicht selten 
synonym verwendeten Termini erfolgt nur selten und erweist sich als in der 
Tat schwierig und nicht immer sinnvoll. Hilfreich ist in diesem Zusammen­
hang immerhin die von Fischer-Lichte vorgeschlagene Unterscheidung zw i­
schen ,cultural performance' als Bezeichnung für jede Art von Aufführung -  
etwa künstlerische Darbietungen, (sportliche) Wettkämpfe, Rituale (Hoch­
zeiten, Begräbnisse, Hinrichtungen, Krönungen), Zeremonien oder Feste - ,  
/Inszenierung' als Begriff, der den besonderen Modus der Herstellung von 
Aufführungen, die spezifischen Kulturtechniken, m it denen etwas zur Er­
scheinung gebracht w ird, umreißt, und R itua l' als Terminus für eine beson-

112



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

dere Gattung von Aufführungen (591). Kennzeichnend für,cultural perform­
ances' im Sinne von Aufführungen ist deren ephemerer Charakter: Sie sind 
als Form gestischer Kommunikation, an der die jeweils beteiligten Akteure 
als körperlich Anwesende partizipieren (die also auf physischer Ko-Präsenz 
beruht), weder fixier- noch wiederholbar (591, S. 38f.). Das,Ritual' als eine 
Sonderform kultureller ,performance' wiederum lässt sich bestimmen als 
eine formalisierte und symbolisch aufgeladene Handlung beziehungsweise 
Handlungssequenz, die auf Inszenierungsregeln basiert, welche von den da­
ran Beteiligten konsensuell festgelegt sind (591, S. 48). Ein vergleichbarer 
Ritualbegriff begegnet auch in neueren Publikationen geschichtswissen­
schaftlicher Provenienz. So definiert Barbara StolIberg-RiIinger das Ritual als 
„eine aus mehreren Elementen bestehende, formal normierte, symbolische 
Handlungssequenz [...], die eine spezifische Wirkmächtigkeit besitzt" (613, 
S. 503 f.). Normiert sind Rituale insofern, als sie Konventionen folgen, die 
den Beteiligten vertraut sind und kaum Handlungsfreiräume ermöglichen. 
Ihre Wirkmächtigkeit ergibt sich aus dem Umstand, dass sie spirituelle, so­
ziale, politische Zustände zu ändern vermögen und die in den rituellen Akt 
involvierten Akteure auf spezifische Verhaltensweisen verpflichten. Auffüh­
rungscharakter kommt ihnen zu, weil sie sich als inszenierte, in der Regel 
öffentlich begangene Handlungen von alltäglichen Praktiken unterscheiden. 
Symbolische Kraft kommt ihnen dadurch zu, dass sie auf einen Ordnungszu­
sammenhang außerhalb ihrer selbst verweisen. Auch Frank Rexroth definiert 
Rituale als „kulturspezifische, kollektive, formalisierte und repetitive Hand­
lungsweisen", die entweder dem Zweck dienen, „ihren Gegenstand -  sei es 
eine Person, eine Sache oder die Gruppe selbst -  zu verändern (so die fu n k ­
tionalistischen' Lesarten)", oder aber, „bei den Beteiligten Wissen über die 
Sinnhaftigkeit der erfahrenen Welt und ihre Einbettung in größere kosmische 
Zusammenhänge [zu] erzeugen, [zu] reorganisieren und [zu] externalisieren 
(so d ie , interpretativen' Lesarten)" (610, S. 303).

Nicht ganz unproblematisch ist übrigens der vorwiegend von Historikern 
verwendete Begriff der symbolischen Kommunikation'. Zwar trifft es zu, 
dass rituelle Handlungen auf einen Bereich außerhalb ihrer selbst verweisen 
und dass sie in diesem Sinne „Aktionsformen des Symbols" darstellen (611, 
S. 61); Individuen und Kollektiven stehen allerdings auch nicht-performative 
Formen symbolischer Kommunikation -  etwa im Medium der Schrift oder 
der bildlichen Darstellung -  zur Verfügung. Symbolische Kommunikation' 
erscheint demnach als zutreffender, jedoch unspezifischer Ausdruck für per- 
formativ bewerkstelligte Formen zwischenmenschlicher Interaktion.

Es ist so gesehen kein Zufall, dass es die Begriffe ,Performanz', Inszenie­
rung' und ,Ritual' waren, die sich innerhalb der kulturwissenschaftlichen 
Diskussion um performative Praktiken im deutschsprachigen Raum durch­
zusetzen vermochten. Dies dürfte nicht zuletzt damit Zusammenhängen, 
dass die genannten Termini sich mit einer Reihe theoretischer Konzepte ver­
binden, welchen die neuere Ritualwissenschaft, im anglo-amerikanischen 
Raum als ,ritual studies' längst etabliert (584, S. 7 -33; 598; 601; 621), ent­
scheidende Einsichten verdankt, theoretische Konzepte, die es im Folgenden 
in knapper Form vorzustellen gilt.

Ritual

113



Forschungskontroversen

Theorien der Performanz

Die theoretische Auseinandersetzung mit kollektiven Handlungsmustern, die 
sich unter Begriffen wie ,Performanz', ,Inszenierung' und vor allem ,Ritual' 
subsumieren lassen, hat nicht erst seit der Ausrufung eines ,performative turn' 
begonnen. Systematische Überlegungen zum Phänomen der Performanz 
wurden vielmehr bereits seit dem frühen 20. Jahrhundert in verschiedenen 
wissenschaftlichen Disziplinen formuliert, und wer zum gegenwärtigen Zeit­
punkt nach einem praktikablen Erklärungsmodell performativ bewerkstellig­
ter Kommunikation sucht, sieht sich vor die Wahl zwischen zahlreichen und 
oft disparaten theoretischen Ansätzen gestellt (584; 617; 620). Zu den Klassi­
kern der Ritualforschung gehören etwa Les rites de passage (1909) [dt. Über­
gangsriten (1986)] des belgischen Ethnologen Arnold van Cennep, Les formes 
elementares de la vie religieuse (1912) [dt. Die elementaren Formen des reli­
giösen Lebens (1981)] des französischen Soziologen Emile Durkheim, The 
Symbolic Uses o f Politics (1964) [dt. Politik als Ritual. Die symbolische Funk­
tion staatlicher Institutionen und politischen Handelns (1976, 2005)] des 
amerikanischen Politologen Murray Edelman, Interaction Ritual (1967) [dt. 
Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation (1971)] des ka­
nadischen Soziologen Erving Goffman oder The Ritual Process. Structure and 
Anti-StructureH 969) [dt. Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur (1989) (615)] 
des schottischen Kulturanthropologen Victor W. Turner. Die genannten Auto­
ren und Werke stehen stellvertretend für jene Disziplinen, die sich besonders 
intensiv mit performativen Praktiken von Individuen und Kollektiven befasst 
haben. Neben der Soziologie -  hier wären nicht nur Durkheim und Goffman 
zu nennen, sondern etwa auch Pierre Bourdieu mit seiner Praxeologie und vor 
allem seiner Habitustheorie- ,  sind dies die Kulturanthropologie -  Mary Dou­
glas, Clifford Geertz oder Stanley]. Tambiah verdienen in diesem Zusammen­
hang Erwähnung -  und die Politologie. Wichtige Beiträge zu Fragen der Per­
formanz stammen außerdem aus der Sprachphilosophie -  zu erinnern wäre 
etwa an die Arbeiten John L. Austins und John R. Searles - ,  der Religionswis­
senschaft -  man denke beispielsweise an die Studien von Catherine Bell (582; 
583) - ,  der Geschlechterforschung, hier insbesondere Judith Butler, sowie der 
Theaterwissenschaft, in Deutschland prominent vertreten durch Erika Fischer­
Lichte.

Angesichts der mittlerweile kaum mehr überschaubaren theoretischen Be­
mühungen um den Begriff und das Phänomen der Performanz erweist sich 
eine Auswahl als ebenso notwendig wie schwierig. Immerhin zeichnen sich 
in der aktuellen deutschsprachigen Diskussion Präferenzen ab, die aus ge­
schichtswissenschaftlicher Perspektive zu begrüßen sind, lenken sie doch 
den Blick auf Modelle, die gerade für Historiker besondere Erhellungskraft 
versprechen. Nachfolgend sollen deshalb vier als besonders bedeutsam ein­
gestufte, sich unterschiedlichen Fachtraditionen verdankende Ansätze kurz 
skizziert werden: John L. Austins Sprechakttheorie, Victor W. Turners Auffas­
sung des Rituals, Judith Butlers Performanzmodell sowie Erika Fischer-Lich­
tes Konzept derjheatra litä t'.

Beim inzwischen zum „umbrella term der Kulturwissenschaften" (618, 
S. 10) avancierten Begriff ,Performanz' handelt es sich ursprünglich um

114



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

einen terminus technicus der Sprachphilosophie, genauer der Sprechakt­
theorie, wie sie in ihren Grundzügen von John L. Austin fundiert und von 
John R. Searle weiterentwickelt wurde. Den Ausgangspunkt von Austins wir­
kungsmächtiger Abhandlung How to Do Things with Words (1962) [dt. Zur 
Theorie der Sprechakte (1972) (581)] bildet die Unterscheidung zwischen 
,konstativen' und ,performativen' Äußerungen. Letztere sind dadurch ge­
kennzeichnet, dass sie, anders als beschreibende, ,konstative' Äußerungen, 
nicht auf einen Bereich außerhalb ihrer selbst referieren, der darüber ent­
scheidet, ob sie wahre oder falsche Aussagen tätigen, sondern Handlungen 
vollziehen, die dann bedeutsam werden beziehungsweise gelingen, wenn 
die mit dem Sprechakt verbundene Intention erreicht wird. Als Beispiele für 
performative Äußerungen wären etwa Tauf- oder Trauformeln zu nennen, 
die im Akt des Sprechens zugleich eine Handlung, die Aufnahme des Täuf­
lings in die ecclesia Christi beziehungsweise die Stiftung der Ehe zwischen 
einem Mann und einer Frau, ausführen. Austin hat in der Folge sein sprechakt­
theoretisches Modell modifiziert und differenziert und in diesem Zusam­
menhang jede verbale Äußerung als Sprechakt bezeichnet. Sprechakte um­
fassen dann sowohl ,Lokutionen', d. h. auf eine grammatikalisch und lexika­
lisch sinnvolle Aussage reduzierte Äußerungen, als auch Jllokutionen', d. h. 
rollengebundene Äußerungen, die für sich eine bestimmte Kraft bean­
spruchen, beispielsweise Versprechen oder Drohungen. Im Unterschied zur 
,Lokution', also „dass man etwas sagt", vollzieht man als Sprecher mittels 
der ,lllokution' eine Handlung, „indem  man etwas sagt" (581, S. 115). Die 
,Perlokution' schließlich bezeichnet die Wirkung, die durch eine Äußerung 
beim Adressaten hervorgerufen wird.

Die Bedeutung John L. Austins für die Auseinandersetzung mit Perfor­
manz liegt nicht nur darin, dass er einen Begriff prägte, auf den sich der 
theoretische Diskurs in der Folge immer wieder berufen hat, und zum Im­
pulsgeber für kommunikationstheoretische Ansätze wie denjenigen Jürgen 
Habermas' oder Jacques Derridas wurde. Sie ist vielmehr auch und vor al­
lem darin zu sehen, dass Austin Sprechen als Handeln konzeptionalisiert 
und auf den Bedingungen für das Gelingen von Sprechakten insistiert hat. 
Unzweifelhaft finden sprachliche Äußerungen in der Regel im Rahmen 
einer Kommunikationssituation statt, an der mehrere Akteure beteiligt sind. 
Ob nun ein illokutionärer Akt seine wirklichkeitskonstituierende Kraft zu 
entfalten vermag und damit im Sinne Austins gelingt, hängt nicht allein und 
nicht einmal primär von der Intention des Sprechers, sondern auch und vor 
allem von den sozialen Kontextbedingungen ab, also davon, ob eine Äuße­
rung in Einklang mit konsensuell festgelegten Kommunikationsregeln steht 
und von den Rezipienten verstanden und realisiert wird.

Dass Performanz eine Form meist öffentlicher Interaktion darstellt, welche 
nur gelingen kann, wenn die daran Beteiligten die mit einem spezifischen 
Handlungsmuster verbundenen Konventionen kennen und befolgen, wurde 
auch innerhalb der anthropologischen Diskussion wiederholt betont. Aller­
dings verdanken w ir der Kulturanthropologie nicht nur die Einsicht in die 
Bedeutung von Regularien performativer Praxis und in das gemeinschafts- 
und systemstabilisierende Potential ritueller Handlungen, sondern auch eine 
erhöhte Sensibilität für die gesellschaftsverändernde Kraft ritualisierter For-

Sprechakttheorie: 
John L. Austin und 
John R. Searle

Victor W. Turners 
Ritualtheorie

115



Forschungskontroversen

Judith Butlers 
Performanzmodell

men intersubjektiver Kommunikation. Ein besonders wirkungsmächtiges 
Modell performativer Praxis hat Victor W. Turner zur Diskussion gestellt, der 
in mehreren Publikationen die dynamisierende Funktion von Ritualen postu­
liert hat: Im Anschluss an Arnold van Genneps Les rites de passage erkennt 
er in rituellen Handlungsmustern ein wirksames Mittel, Erfahrungen des 
Umbruchs, des Übergangs (Turner spricht in diesem Zusammenhang von 
,Liminalität') kollektiv zu bewältigen. Grundlegende Bedeutung kommt da­
bei der Dialektik von ,Struktur' und ,Communitas' zu (615, S. 94-127). 
Steht,Struktur' für ein soziales Organisationsmodell, das durch Institutiona- 
lität, Normativität und Rationalität gekennzeichnet ist, bezeichnet ,Commu- 
nitas' eine spontane, sich in einem spezifischen Moment ereignende Form 
kollektiver Interaktion. M it ,Struktur' verbindet sich die Vorstellung von Ge­
meinschaft als vergleichsweise statischer, durch politische Machtverhält­
nisse, soziale Hierarchien, moralisch-religiöse Prinzipien determinierter 
Ordnung; ,Communitas' hingegen verkörpert jene ,liminalen' Bereiche, in 
denen menschliche Kommunikation jenseits der normativen Setzungen 
möglich ist, die eine soziale Gruppe gemeinhin leiten. Als unmittelbar aus 
dem Augenblick entstehende, ephemere Form von Gemeinschaft, die nach 
eigenen Gesetzen funktioniert, bildet ,Communitas' nicht nur einen Gegen­
satz zu ,Struktur', sie ist nach Turner zugleich der zentrale Katalysator eines 
Transformationsprozesses, der die (historische) Veränderung sozialer Struk­
turen begründet. Indem ,Communitas' strukturelle Vorgaben zu durchbre­
chen vermag, trägt sie dazu bei, soziale Ordnungsmuster zu hinterfragen 
und schließlich zu modifizieren; indem sie diese Ordnungsmuster auf ritua­
lisierte und damit kontrollierte Art und Weise transformiert, ermöglicht sie 
deren weitere Existenz. Rituale sind demnach nicht einfach als Ensemble 
verbindlich vorgeschriebener Handlungen innerhalb einer fest gefügten so­
zialen Ordnung zu verstehen, sie erscheinen vielmehr als eine Form zumin­
dest partiell kreativer Performanz und verfügen über die Kraft, menschliche 
Gesellschaften zu erneuern. Rituale dienen nicht einfach der Festigung im 
Wesentlichen statisch gedachter sozialer Strukturen, sondern sie haben An­
teil an jenen Prozessen, mittels derer eine soziale Gruppe sich immer neu 
reflektiert und organisiert.

Weniger um die gemeinschaftsstiftende und verändernde Dimension ri­
tueller Praktiken als vielmehr um den Zusammenhang zwischen Performanz 
und Geschlechteridentität geht es Judith Butler in ihrem 1988 entstandenen 
Aufsatz Performative Acts and Gender Constitution. An Essay in Phenomeno- 
logy and Feminist Theory [dt. Performative Akte und Geschlechterkonstitu- 
tion. Phänomenologie und feministische Theorie (2002) (586)]. Zwar hat die 
amerikanische Philosophin in einigen später erschienenen Werken, vor al­
lem in Gender Trouble. Feminism and the Subversion o f Identity (1989) [dt. 
Das Unbehagen der Geschlechter (1991)], Bodies that Matter. On the Discur- 
sive Limits of,Sex' (1993) [dt. Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen 
des Geschlechts (1997)] und Excitable Speech. A Politics o f Performance 
(1997) [dt. Haß spricht. Zur Politik des Performativen (1998)], ihren Ansatz 
kontinuierlich revidiert; grundlegend bleibt jedoch die Überzeugung, „dass 
das, was als Geschlechteridentität bezeichnet wird, eine performative Leis­
tung ist, die durch gesellschaftliche Sanktionen und Tabus erzwungen wird"

116



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

(586, S. 302). Geschlecht, so die Prämisse, ist keine biologisch begründete 
Kategorie, sondern etwas, das handelnd hergestellt wird. Durch die Art, wie 
ein Individuum denkt, spricht und agiert, weist es sich ,Weiblichkeit' bezie­
hungsweise ,Männlichkeit' zu und wird als Geschlechtswesen wahrnehm­
bar. Im Rückgriff auf John L. Austins Sprechakttheorie betont Butler, dass Aus­
sagen wie ,Sie ist eine Frau' insofern Jllokutionen' sind, als sie Geschlecht 
nicht beschreiben, sondern konstituieren; in Auseinandersetzung mit Jacques 
Derridas Konzept der,Iteration' weist sie außerdem darauf hin, dass die W ir­
kung performativer Akte wesentlich davon abhängt, inwiefern sie sich in 
eine autoritative Tradition zu stellen vermögen, Wiederholungen oder Zitate 
etablierter Praktiken darstellen. Das bedeutet, dass der Einzelne seine Identi­
tät nicht völlig frei bestimmen und performativ realisieren kann, sondern ge­
bunden bleibt an das,Weiblichkeit' beziehungsweise,Männlichkeit' erzeu­
gende Repertoire an Handlungsmustern, das innerhalb einer spezifischen 
Kultur zur Verfügung steht. Indem Butler Geschlechteridentität nicht essen- 
tialistisch versteht, sondern sie als Effekt der durch körperliche Akte zum Aus­
druck gebrachten Verinnerlichung gesellschaftlicher Codes definiert, lenkt 
sie den Blick auf die Bedeutung, die Handlungen für die soziale Verortung 
von Subjekten zukommt. Nicht nur der geschlechtliche, auch der religiöse, 
politische oder ökonomische Status, den ein Mensch innerhalb eines Kollek­
tivs einnimmt, verdankt sich seiner Fähigkeit, die diesem Status angemesse­
nen Verhaltensweisen zu verkörpern und seinem Anspruch mittels performa­
tiver Äußerungen Geltung zu verschaffen.

Im deutschsprachigen Raum ist die Diskussion um Performanz insbeson­
dere durch die Interventionen der Theaterwissenschaftlerin Erika Fischer­
Lichte geprägt worden, die in mehreren Publikationen ein Konzept von 
,Theatralität' entwickelt hat, das, so das Postulat, als kulturanalytisches Mo­
dell für unterschiedliche Formen öffentlicher Interaktion fungieren kann 
(588, S. 267-343; 590; 592; 593; vgl. auch 589). Nun ist die Einsicht, dass 
performative Prozesse und theatralische Aufführungen verwandte Phäno­
mene darstellen, keinesfalls neu (605). So hat etwa Erving Goffman in The 
Presentation o f Self in Everyday Life (1959) [dt. W ir alle spielen Theater. Die 
Selbstdarstellung im Alltag (1969)] den inszenierten Charakter alltäglicher 
Handlungen aufgezeigt. Auch Victor W. Turner betont nicht nur in From Ri­
tual to Theatre. The Human Seriousness o f Play (1982) [dt. Vom Ritual zum 
Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels (1989)] die Affinität des Rituals 
zum Drama. Zu erwähnen wären in diesem Zusammenhang außerdem die 
wegweisenden Arbeiten des amerikanischen Theaterwissenschaftlers und 
Dramaturgen Richard Schechner, der das anthropologisch fundierte Konzept 
der,cultural performance', verstanden als eine kollektive Sinn- und Hand­
lungsmuster zum Ausdruck bringende Inszenierung, für seine Theaterarbeit 
fruchtbar macht, und nicht zuletzt Judith Butler, welche die Bedingungen 
der Verkörperung geschlechtlicher Identität wiederholt mit denjenigen einer 
Theateraufführung verglichen hat. Bei Fischer-Lichte erfährt die Engführung 
von ästhetischer und kultureller Erfahrung im Begriff der Jheatralität' aller­
dings eine deutliche Radikalisierung,,Theater' wird zur Metapher für kultu­
relle Kommunikation überhaupt. Im Zentrum von Fischer-Lichtes Modell 
steht die ,Aufführung', also jenes Geschehen, in dem die konstitutiven Ele-

Erika 
Fischer-Lichtes 
Konzept von 
Theatralität

117

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

mente theatraler Interaktion gebündelt in Erscheinung treten. Kennzeich­
nend für den Aufführungsbegriff sind die gleichzeitige Anwesenheit von 
Schauspielern und Zuschauern (,Ko-Präsenz'), das körperliche und damit 
sinnlich wahrnehmbare Agieren der an der Aufführung Beteiligten sowie die 
Ereignishaftigkeit und damit Unwiederholbarkeit der theatralen Interaktion.

Aufführungen verdanken sich einer „Erzeugungsstrategie" (593, S. 14), sie 
sind intentional in dem Sinne, dass sie als Ergebnis einer Planung beschrie­
ben werden können, die den Ablauf der performativ bewerkstelligten Kom­
munikation zwischen Schauspielern und Zuschauern zu steuern versucht. Fi­
scher-lichte wählt hierfür den in der theaterwissenschaftlichen Forschung 
seit längerem etablierten Begriff der, Inszenierung', betont jedoch zugleich 
die Grenzen, die dem inszenatorischen Willen gesetzt sind: , Inszenierung' 
bezeichne zunächst nur eine Absicht; ob diese Absicht erreicht wird, das 
heißt, ob die Wahrnehmung der Zuschauer mit der Intention des Inszenators 
korrespondiert, entscheide sich erst im Moment der Aufführung. M it,Wahr­
nehmung' ist ein weiterer Begriff genannt, der für Fischer-Lichtes Konzept 
der ,Theatralität' von grundlegender Bedeutung erscheint. Inszenierungen 
wenden sich an Rezipienten, deren Wahrnehmung nicht weniger entschei­
dend ist für die Wirkung einer Aufführung als die dieser Aufführung inhärente 
Intention. Während einer Aufführung laufen im Zuschauer komplexe physio­
logische, affektive, energetische, motorische und kognitive Prozesse ab, die 
dessen Wahrnehmung und die aus dieser Wahrnehmung resultierende Inter­
pretation determinieren. In seiner Funktion als Beobachter sowohl des Ge­
schehens auf der Bühne als auch der Reaktionen, die die theatrale Aktion in 
ihm auslöst, hat der Zuschauer maßgeblichen Anteil an der Wirkung einer 
Aufführung; er ist es letztlich, der über deren Erfolg entscheidet. Die beson­
dere Intensität der Wahrnehmung, die Aufführungen ermöglichen, leitet 
schließlich über zum Begriff der,Körperlichkeit', der neben , Inszenierung' 
und ,Wahrnehmung' dritten für Fischer-Lichtes Ansatz konstitutiven Katego­
rie. Aufführungen sind wesentlich dadurch charakterisiert, dass die Akteure 
physisch präsent sind und mit Hilfe ihres Körpers Botschaften vermitteln. Von 
Belang ist in diesem Zusammenhang nicht nur, dass der Leib der Schauspie­
ler körperliche Wirkungen auf den Zuschauer ausüben kann, sondern dass er 
zugleich als semiotischer, das heißt zeichenhafter Körper erscheint. Mimik, 
körperliche Bewegungsmuster oder Gesten bedürfen der Deutung durch den 
Betrachter; welche Rolle ein Schauspieler verkörpert, drückt er allererst 
durch physisch bewerkstelligte performative Akte aus.

Worin nun liegt der Erkenntniswert des vorgängig knapp umrissenen Mo­
dells? Kultur gründet nicht nur in statischen Phänomenen, in Monumen­
ten', sondern auch in dynamischen ,cultural performances', in Aufführun­
gen'. Wie Fischer-Lichte hervorhebt, nähern sich kulturelle Inszenierungen 
der theatralen Wirklichkeit an und zwar insofern, als sie als Situationen er­
fahren werden, „in der ein Akteur an einem häufig besonders hergerichte­
ten Ort zu einer bestimmten Zeit sich, einen anderen oder etwas vor den 
Blicken der anderen (Zuschauer) darstellt oder zur Schau stellt" (593, S. 8). 
Das Konzept der ,Theatralität' ermöglicht es, die an derartigen Vorgängen 
auf komplexe Weise interagierenden Ebenen der Produktion (,Inszenie­
rung'), Vermittlung (,Körperlichkeit') und Rezeption (,Wahrnehmung') zu

118

pabsteve

pabsteve



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

untersuchen, ohne die Spezifik performativer Kommunikation aus den Au­
gen zu verlieren. Als Ensemble performativer Akte vermögen kulturelle Ins­
zenierungen ihre Bedeutung immer erst im Moment ihrer Aufführung zu ge­
winnen, können hinsichtlich ihrer Wirkung und Relevanz nicht allein aus 
den sie leitenden Intentionen beurteilt werden. Fischer-Lichtes Modell nun 
lenkt den Blick nicht nur auf den ephemeren Charakter kultureller Inszenie­
rungen, sondern auch auf die besondere, gleichermaßen kognitive, psychi­
sche und physische Wirkungen generierende Macht, die von kommunizie­
renden Körpern ausgeht, und den Stellenwert, der den Adressaten zu­
kommt, die als Affizierte und Interpreten des Geschehens zunehmend die 
Rolle des Zuschauers hinter sich lassen, um in diejenige eines Protagonisten 
zu schlüpfen.

Die Neue Kulturgeschichte und der,performative turn'

Wer sich in historischer Perspektive mit ritualisierten Formen kulturellen 
Handelns befasst, kann auf theoretische Modelle zurückgreifen, die es ihm 
erlauben, sich seinem Gegenstand problembewusst und differenziert zu nä­
hern. Die oben referierten Positionen bieten jedoch nicht nur Lösungsan­
sätze für komplexe theoretisch-methodische Probleme an, sondern werfen 
auch Fragen auf: Victor W. Turners Insistieren auf der transformativen Kraft 
von Ritualen könnte leicht vergessen lassen, dass Rituale immer auch dazu 
dienen konnten, einen erreichten Status Quo zu legitimieren und zu stabili­
sieren. Judith Butlers radikaler Konstruktivismus, der Geschlechteridentität 
unabhängig von der konkreten biologischen Beschaffenheit eines Indi­
viduums ausschließlich in dessen sozial begründeten Verhaltensweisen ver­
ankert, versperrt die Sicht auf den komplexen Zusammenhang zwischen 
,Materialität' und Zeichenhaftigkeit menschlicher Körper. Erika Fischer­
Lichtes Postulat der Ereignishaftigkeit kultureller,performances' bedeutet ge­
rade für Kulturhistoriker eine nicht geringe Herausforderung: Wie lässt sich 
durch performative Strategien erzeugter Sinn historisch rekonstruieren, 
wenn er sich einem flüchtigen und damit nur schwer dokumentierbaren Ge­
schehen verdankt?

Dennoch stellen die hier genannten Modelle ein Instrumentarium zur Ver­
fügung, das gerade für Geschichtswissenschaftler von Nutzen sein kann und 
auch schon in konkreten Fallstudien erprobt wurde. So greifen beispiels­
weise Christian Horn und Matthias Warstat bei ihrer Untersuchung von Fes­
ten der Arbeiterbewegung in der Weimarer Republik oder der Inszenierung 
des absolutistischen Herrschaftskörpers im 17. Jahrhundert auf Fischer-Lich­
tes Ansatz zurück (599; 600). Maren Möhring legt ihrer Analyse der deut­
schen Nacktkultur zwischen 1890 und 1930 Butlers Performanzmodell zu­
grunde (603). Silvia Serena Tschopp zieht Turners Ritualkonzept heran, um 
Funktionsweisen patriotischer Jubiläen zu erhellen (614).

Die genannten Aufsätze sind eher zufällig ausgewählte Beispiele aus der 
zunehmend unübersichtlichen historischen Forschung zu ritualisierten For­
men kultureller Interaktion (602; dort weitere Literatur). Herrschereinzüge, 
Krönungsfeierlichkeiten, höfisches Zeremoniell, Bürger- und Arbeiterfeste, 
städtische Jubiläen oder parlamentarische Kommunikation sind nur einige

Probleme

Fallstudien

119

pabsteve



Verdrängung der
Rituale durch 

Rationalisierung?

Forschungskontroversen

von zahllosen historischen Praktiken, die in den vergangenen Jahren unter­
sucht wurden. Ein Vorreiterrolle kam dabei der Mediävistik zu, die sich auf 
eine lange Tradition der Beschäftigung mit Ritualen berufen kann -  exemp­
larisch hierfür dürften Marc Blochs Studie über wundertätige Könige (Les 
rois thaumaturges, 1924) [dt. Die wundertätigen Könige (1998)], Percy Ernst 
Schramms Untersuchungen zu englischen Krönungsakten (Geschichte des 
englischen Königtums im Lichte der Krönung, 1937) oder Ernst H. Kantoro­
w icz' Analyse des Verhältnisses zwischen Sakralität und Herrschaft (Laudes 
regiae. A Study in Liturgical Acclamations and Medieval Ruler Worship, 
1946) sein (610). Auch im Bereich der frühneuzeitlichen Historie sind die 
dem ,performative turn' zu verdankenden Anregungen aufgegriffen worden 
und haben in den vergangen Jahren die Forschung beflügelt (580; 612; 613). 
Nicht erst durch Edward Muirs theoretisch informierte Monographie Ritual 
in Early Modern Europe (1997) (604) ist auch im deutschsprachigen Raum 
ins Bewusstsein der Frühneuzeit-Forscher getreten, w ie lohnend die Be­
schäftigung mit der performativen Dimension historischer Erfahrungen sein 
kann. Eher lückenhaft präsentiert sich, von deutschsprachigen Beiträgen zu 
den ,Gender Studies' einmal abgesehen (602, S. 18ff.), zum jetzigen Zeit­
punk hingegen die historische Forschung zu performativen Phänomenen des 
19. und 20. Jahrhunderts. Es sagt einiges über die Relevanz aus, die dem Per­
formanzbegriff innerhalb der Neuesten Geschichte zukommt, dass es im 
Wesentlichen zwei Studien sind, welche in diesem Zusammenhang immer 
wieder genannt werden: Johannes Paulmanns Pomp und Politik. Monar­
chenbegegnungen in Europa zwischen Anden Regime und Erstem Welt­
krieg (2000) sowie Thomas Mergels Parlamentarische Kultur in der Weima­
rer Republik. Politische Kommunikation, symbolische Politik und Öffent­
lichkeit im Reichstag (2002).

Angesichts der Vorreiterrolle, die die Mediävistik für sich beanspruchen 
darf, wenn es darum geht, Probleme der Performanz zu thematisieren, über­
rascht es kaum, dass die sich mit dem ,performative turn' verbindenden For­
schungskontroversen vorwiegend im Bereich der Mittelalterhistorie ausge­
tragen wurden. Neben der stärker auf spezifische Aspekte mittelalterlichen 
Zeichenverständnisses zielenden Auseinandersetzung zwischen Gerd Alt­
hoff (576; 578) und Johannes Fried (595) sind es vor allem zwei auch die 
Neuere Geschichte interessierende Fragenkomplexe, die Anlass zu mehr 
oder weniger kontroversen Debatten boten und bieten. Sie sollen abschlie­
ßend kurz umrissen werden.

Ein erstes wiederholt diskutiertes Problem betrifft die Signifikanz, die Ri­
tualen in verschiedenen Epochen zukam. Gegen ältere modernisierungs­
theoretische Positionen, insbesondere Norbert Elias' in Über den Prozeß 
der Zivilisation (1939) (134) exponierte These, die Entstehung der Moderne 
verdanke sich einer m it der Verdrängung symbolischer Handlungsweisen 
einhergehenden Rationalisierung des Denkens und Handelns, vertreten 
eine Reihe von Historikern die Auffassung, dass Formen und Funktionen ri­
tueller Interaktion seit dem Mittelalter zwar einem Wandel unterlagen, dass 
sich dieser Wandel jedoch nicht als „linear fortschreitende Eliminierung 
symbolisch-rituellen zugunsten rational-diskursiven Handelns" beschreiben 
lässt (612, S. 390). Es ist insbesondere Gerd Althoff, der in aller Deutlichkeit

120



4. Die Quellen der Kulturgeschichte

darauf hingewiesen hat, dass Rituale im Mittelalter moderne Rationalitäts­
standards erfüllen konnten (576; 577, S. 398-401). Im Rahmen seines funk­
tionalistischen Verständnisses symbolischer Handlungen stellt Althoff denn 
auch heraus, in welchem Maße Rituale als machtvolle Instrumente der 
Herrschaftssicherung genutzt wurden. Politische Rituale im Mittelalter, so 
sein Fazit, sind gemacht 579, S. 189-194), ihnen ist eine spezifische 
„Grammatik und Semantik" eigen (579, S. 28), die in erster Linie dazu 
dient, die mit ihnen verbundene Intention der Stabilisierung von Herrschaft 
zu bekräftigen. Sukkurs erhält A lthoff neuerdings vom Soziologen Karl-Sieg­
bert Rehberg, der mit Blick auf die mittelalterliche ,Kultur der Geste' davor 
gewarnt hat, rationale Planung und magische Wirkung ritueller Kommuni­
kation als scharfe Gegensätze zu begreifen (609). Rituale bilden, wie Reh­
berg in mehreren Publikationen überzeugend dargelegt hat (606; 607; 608), 
bis in die Gegenwart ein konstitutives Moment institutioneller Ordnungen; 
sie sind ein „Spezifikum des Institutionellen" (609, S. 36), das, und dies gilt 
auch für moderne Institutionen, immer der durch Rituale gewährleisteten 
„Aura der Sichtbarkeit" (609, S. 35) bedürfe. Es trifft zwar zu, dass, wie Bar­
bara Stollberg-Rilinger hervorhebt, angesichts einer begrenzten schriftli­
chen Positivierung von Normen und dem geringen formalen Organisations­
grad von Herrschaft in der Vormoderne symbolischen Handlungen in M it­
telalter und Früher Neuzeit ein besonderer Stellenwert zukam (613, 
S. 513-517), dennoch kann, w ie Stollberg-Rilinger gleichzeitig betont, von 
einem Verschwinden des Rituellen in den modernen Gesellschaften keine 
Rede sein. Auch Frank Rexroth hat kürzlich in Erinnerung gerufen, welch 
differenzierte Erkenntnisse der für Fragen der Performanz geschärfte Blick 
auf moderne Phänomene ermöglicht (610, S. 403) und sich von der Vorstel­
lung kritisch distanziert, eine dem Prinzip der Rationalität huldigende Mo­
derne hätte sich von ritualisierten Formen sozialer Interaktion, wie sie für 
frühere, angeblich durch Irrationalität, unregulierte Emotionalität und kör­
perliche Zügellosigkeit gekennzeichnete Epochen üblich gewesen seien, 
längst verabschiedet.

Herrscht hinsichtlich der Ubiquität von Ritualen unter Historikern mittler­
weile weitgehender Konsens, so steht die Diskussion der Quellenfrage und 
damit des wohl grundlegendsten Problems, das sich mit der historischen Er­
forschung performativer Phänomene verbindet, noch am Anfang. Rituale 
sind keine Quellen, sie erscheinen in Quellen. Wenn nun für ritualisierte For­
men öffentlicher Kommunikation gilt, dass „Bedeutung erst im Augenblick 
des Äußerns, Aufführens oder sich Verhaltens hervorgebracht" wird (602, 
S. 10), steht der Historiker vor der Schwierigkeit, etwas, dem nur ,in actu' 
W irklichkeit zukommt, auf wissenschaftlich plausible Weise zu beschreiben. 
Wie im Übrigen für jedes historische Ereignis g ilt auch für symbolische 
Handlungen, dass sie dem Historiker in Form von Texten und Bildern überlie­
fert werden, dass im Medium des Körpers vollzogene Äußerungen in ein an­
deres Medium, eine Beschreibung oder ein visuelles Artefakt, übertragen 
und auf Dauer gestellt werden. Bemerkenswerterweise wurden die Konse­
quenzen, die sich aus diesem Befund ergeben, bisher noch kaum reflektiert. 
Symptomatisch hierfür sind etwa Gerd Althoffs Publikationen, in denen er 
das Problem, welche Relevanz mittelalterlichen Ritualen in der Wahrneh-

Quellenprobleme

121

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Forschungskontroversen

mung der zeitgenössischen Beteiligten und Beobachter zukam, ausführlicher 
und scharfsinniger Überlegungen würdigt, die methodische Crux, die darin 
besteht, dass Rituale nur mittelbar zugänglich sind, jedoch bestenfalls kurz 
erwähnt (579, S. 187). Bereits Johannes Fried hatte wiederholt und nach­
drücklich darauf hingewiesen, dass das Gedächtnis auch der in einer durch 
Mündlichkeit geprägten Kultur sozialisierten ,Zeitzeugen', entgegen früherer 
Annahmen, keinesfalls als verlässlich gelten darf. Die diesen,Zeitzeugen' zu 
verdankenden Darstellungen oraler und performativer Praktiken sind über­
dies nicht nur von bedingter Zuverlässigkeit, sie unterliegen von dem Mo­
ment an, in dem sie festgehalten werden, den Bedingungen des Mediums 
ihrer Überlieferung (594; 596; 597). Mittlerweile ist es vor allem Philippe 
Buc, der die methodologische Problematik historischer Ritualforschung the­
matisiert (585). Wie auch David A. Warner (616) warnt Buc davor, von einer 
verschriftlichten Mitteilung vorschnell auf symbolische Handlungen und die 
durch sie erzeugten Bedeutungen zu schließen. Der Autor mit seiner subjek­
tiven Perspektive und die die Rezeption einer Quelle beeinflussenden litera­
rischen Konventionen dürften, so die These, in der Wahrnehmung des Histo­
rikers nicht einfach hinter den dargestellten Phänomenen verschwinden; die 
zeitgenössischen Modi der Verschriftlichung lebensweltlicher Erfahrung, die 
historisch spezifische ,Textualität' der rituelle Handlungen dokumentieren­
den Quelle müssten vielmehr in all ihren Konsequenzen berücksichtigt wer­
den (585, S. 4). Womit sich der Historiker befasst, ist nicht „ritual-in-perform- 
ance", sondern „ritual-in-text" (585, S. 8); was schriftliche und -  zu ergän­
zen wäre -  bildliche Quellen vermitteln, ist nicht die objektive Darstellung 
ritueller Abläufe, sondern die subjektive Interpretation desjenigen, der diese 
Abläufe in einen spezifischen literarischen oder graphischen Konventionen 
gehorchenden Text übersetzt hat. Das Problem im Umgang mit historischen 
Phänomenen der Performanz besteht demnach zum einen darin, dass eine 
Handlung, die ihren Sinn im Augenblick des Sich-Ereignens entfaltet, durch 
die Festschreibung ihrer eigentümlichen Medialität beraubt wird, und zum 
anderen darin, dass die durch die Handlung ursprünglich generierte Bedeu­
tung überlagert wird von der Interpretation ebendieser Handlung, die dem 
jeweiligen Urheber einer Quelle zu verdanken ist. Zugang hat der Historiker 
demzufolge weniger zu den ihn interessierenden symbolischen Praktiken als 
vielmehr zu den jeweiligen Wahrnehmungen derjenigen, die diese Praktiken 
zeitgleich oder zu einem späteren Zeitpunkt aufgezeichnet haben.

Die Einsicht in die methodischen Schwierigkeiten historischer Ritualfor­
schung zwingt den Geschichtswissenschaftler, jene Sorgfalt walten zu las­
sen, die im Umgang mit schriftlichen und bildlichen Quellen generell erwar­
tet werden darf, sie bedeutet jedoch, wie mehrere kürzlich erschienene Fall­
studien belegen (602; 619), keinesfalls das Ende der historischen 
Beschäftigung mit Performanz. Welches Potential der,performative turn' im 
Gegenteil für kulturhistorische Analysen bietet, hat jüngst noch einmal Bar­
bara StolIberg-Rilinger vor Augen geführt (613). Ihr differenzierter und prob­
lembewusster Überblick über Stand und Perspektiven der historischen Erfor­
schung symbolischen Handelns entwirft ein gleichermaßen attraktives und 
ambitioniertes Programm, das allerdings noch in weiten Teilen der Umset­
zung bedarf.

122



Bibliographie

I. Einleitung

(1) Abernathy, David: The Dynamics of Global 
Dominance. European Overseas Empires 
1415-1980. New Haven, Conn. 2000.

(2) Anderson, Benedict: Die Erfindung der Nation. 
Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts. 
Frankfurt a.M ./New York 1996, 2. um ein 
Nachwort von Thomas Mergel erw. Aufl. 
Frankfurta.M./New York2005 [ImaginedCom- 
munities, London 1983].

(3) Balibar, Etienne/Immanuel Wallerstein: Rasse, 
Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Ham­
burg 1990 [Race, nation, classe, Paris 1988].

(4) Becker, Gary S.: Ökonomische Erklärung 
menschlichen Verhaltens. Tübingen 1993.

(5) Beckermann, Ansgar: Biologie und Freiheit. 
Zeigen die neueren Ergebnisse der Neurobiolo­
gie, dass w ir keinen freien W illen haben? In: 
Heinrich Schmidinger/Clemens Sedmak 
(Hrsg.): Der Mensch -  ein freies Wesen?. 
Darmstadt 2005, S. 111 -12 4 . ■

(6) Bittlingmayer, Uwe H.: „Wissensgesellschaft" 
als W ille  von Vorstellung. Konstanz 2005.

(7) Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kri­
tik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Übersetzt 
von Bernd Schwibs und Achim Russer. Frank­
furt a.M. 1987 [La distinction, Paris 1979].

(8) Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum und ,Klassen'. 
Le^on sur la le^on. Zwei Vorlesungen. Frank- 
fu rta .M . 1991.

(9) Brecht, Christoph/Wolfgang Fink (Hrsg.): „U n­
vollständig, krank und halb." Zur Archäologie 
moderner Identität. Bielefeld 1996.

(10) Bruns, Claudia/Walter Tilmann (Hrsg.): Von 
Lust und Schmerz. Eine historische Anthropolo­
gie der Sexualität. Köln 2004.

(11) Burke, Peter (Hrsg.): New Perspectives on His- 
torical W riting. Cambridge 1991.

(12) Burke, Peter: Was ist Kulturgeschichte? Aus 
dem Engi. von Michael Bischoff. Frankfurta.M. 
2005.

(13) Burschei, Peter: Das Quälen des Körpers. Eine 
historische Anthropologie der Folter. Köln u.a. 
2000.

(14) Bynum, Caroline W.: Warum das ganze Theater 
m it dem Körper? Die Sicht einer Mediävistin. 
In: Historische Anthropologie 4 (1996), S. 1­
33.

(15) Clemm, Christiane: Quetzalcöatl und Pepsi- 
cöatl. „Lo mexicano" und die Amerikanisie­
rung der mexikanischen Kultur. Aspekte eines 
Akkulturations- und Assimilationsprozesses. 
München 1984.

(16) Davis, Mike: Die Geburt der Dritten Welt. 
Hungerkatastrophen und Massenvernichtung 
im imperialistischen Zeitalter. Berlin 2004.

(17) Delacampagne, Christian: Die Geschichte des 
Rassismus. Düsseldorf u.a. 2005.

(18) Demel, Walter: W ie die Chinesen gelb wurden. 
Ein Beitrag zur Frühgeschichte der Rassentheo­
rien. In: Historische Zeitschrift Bd. 255 (1992), 
S. 625-665.

(19) Detel, Wolfgang/Claus Zittel (Hrsg.): Wissens­
ideale und Wissenskulturen in der frühen Neu­
zeit. Berlin 2002.

(20) Dinges, Martin: Der Maurermeister und der Fi­
nanzrichter. Ehre, Geld und soziale Kontrolle 
im Paris des 18. Jahrhunderts. Göttingen 1994.

(21) Dinges, Martin (Hrsg.): Männer -  Macht -  Kör­
per. Hegemoniale Männlichkeiten vom Mittel­
alter bis heute. Frankfurt a. M. 2005.

(22) Dinzelbacher, Peter (Hrsg.): Europäische Men­
talitätsgeschichte. Hauptthemen in Einzeldar­
stellungen. Stuttgart 1993.

(23) Doering-Manteuffel, Anselm: W ie westlich 
sind die Deutschen? Amerikanisierung und 
Westernisierung im 20. Jahrhundert. Göttingen 
1999.

(24) Eder, Klaus (Hrsg.): Klassenfrage, Lebensstil 
und kulturelle Praxis. Theoretische und empiri­
sche Beiträge zur Auseinandersetzung mit 
Pierre Bourdieus Klassentheorie. Frankfurt 
a.M. 1989.

(25) Ehmer, Josef/Markus Cerman/Christa Hämmer­
le (Hrsg.): Historische Familienforschung. Er­
gebnisse und Kontroversen. Michael Mitterauer 
zum 60. Geburtstag. Frankfurt a.M./New York 
1997.

(26) Erll, Astrid/Ansgar Nünning (Hrsg.): Medien des 
kollektiven Gedächtnisses. Konstruktivität -  
Historizität -  Kulturspezifität. Berlin/New York 
2004 (Media and Cultural Memory Bd. 1).

(27) Erll, Astrid: Kollektives Gedächtnis und Erinne­
rungskulturen. Eine Einführung. Stuttgart/Wei- 
mar2005.

(28) Erkman Akerson, Fatma: Bildgeschichte im os­
manischen Reich. Ein anderes Konzept der

123

pabsteve

pabsteve



Bibliographie

Weltrezeption. In: Alois Wierlacher/Georg 
Stötzel (Hrsg.): Blickwinkel. Kulturelle Optik 
und interkulturelle Cegenstandskonstitution. 
Akten des III. Internationalen Kongresses der 
Gesellschaft für Interkulturelle Germanistik 
Düsseldorf 1994. Düsseldorf 1994, S. 235­
248.

(29) Espagne, Michel: Les transferts culturels franco- 
allemands. Paris 1999.

(30) Eßbach, Wolfgang (Hrsg.): W ir -  ihr -  sie. 
Identität und Alterität in Theorie und Methode. 
Würzburg 2000.

(31) Etzemüller, Thomas: 1968 -  Ein Riss in der Ge­
schichte? Gesellschaftlicher Umbruch und 
68er Bewegungen in Westdeutschland und 
Schweden. Konstanz2005.

(32) Farrenkopf, John: Prophet of Decline. Spengler 
on World History and Politics. Baton Rouge 
2001.

(33) Fehr, Ernst/Urs Fischbacher: The Nature of 
Human Altruism. In: Nature 425 (2003), 
S. 787-791.

(34) Fink, Hermann: Amerikanisierung in der deut­
schen Wirtschaft. Sprache, Handel, Güter und 
Dienstleistungen. Frankfurt a.M. u.a. 1995.

(35) Freist, Dagmar: Geschlechtergeschichte: Nor­
men und soziale Praxis. In: Anette Völker-Rasor 
(Hrsg.): Frühe Neuzeit. Oldenbourg Geschich­
te Lehrbuch. München 2000, München 22 0 06, 
S. 183-202.

(36) Freytag, Nils: Aberglauben im 19. Jahrhundert. 
Preußen und seine Rheinprovinz zwischen Tra­
dition und Moderne 1815-1918. Berlin 2003.

(37) Fuchs, Thomas/Sven Trakulhun (Hrsg.): Das 
eine Europa und die Vielfalt der Kulturen. Kul­
turtransfer in Europa 1500-1800. Berlin 2003 
(Aufklärung und Europa Bd. 12).

(38) Fuchs, Thomas: Traditionstheorie als Metatheo­
rie. Kritische Bemerkungen aus der Geschichts­
wissenschaft. In: Erwägen -  Wissen -  Ethik 15 
(2004), S. 244-246.

(39) Geyer, Christian (Hrsg.): Hirnforschung und 
Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Ex­
perimente. Frankfurt a.M. 2004.

(40) Giesecke, Michael: Sinnenwandel, Sprachwan­
del, Kulturwandel. Studien zur Vorgeschichte 
der Informationsgesellschaft. Frankfurt a.M. 
1992.

(41) Hall, Catherine (Hrsg.): Cultures of Empire. Co­
lonisers in Britain and the Empire of the 19,h and 
20 ,h Centuries. A Reader. Manchester 2000.

(42) Hammel, Eugene A.: A Theory of Culture for 
Demography. In: Population and Development 
Review 16 (1990) 3, S. 455 -485 .

(43) Hardtwig, Wolfgang: Politische Kulturge­
schichte der Zwischenkriegszeit 1918-1939. 
Göttingen 2005 (= Geschichte und Gesell­
schaft, Sonderheft 21).

(44) Hinz, Michael: Der Zivilisationsprozess: My­
thos oder Realität? Wissenschaftssoziologische 
Untersuchungen zur Elias-Duerr-Kontroverse. 
Opladen 2002.

(45) Hoffmann, Carl A./Rolf Kießling (Hrsg.): Kom­
munikation und Region. Konstanz 2001 (Forum 
Suevicum Bd. 4).

(46) Hübinger, Gangolf: Konzepte und Typen der 
Kulturgeschichte. In: Wolfgang Küttler (Hrsg.): 
Geschichtsdiskurs, Bd. 4: Krisenbewußtsein, 
Katastrophenerfahrungen und Innovationen 
1880-1945. Frankfurt a.M . 1997, S. 136­
152.

(47) Hunt, Lynn A./Victoria E. Bonnell (Hrsg.): Be- 
yond the Cultural Turn. New Directions in the 
Study of Society and Culture. Berkeley u.a.
1999 (Studies on the History of Society and Cul­
ture Bd. 34).

(48) Hunt, W olf D.: Rassismus. Die soziale Kon­
struktion natürlicher Ungleichheit. Münster 
1999.

(49) Huntington, Samuel P.: Kampf der Kulturen. 
Neugestaltung der W eltpo litik  im 21. Jahrhun­
dert. München 1996 [The Clash of Civilizati- 
ons, New York 1996],

(50) Jarausch, Konrad H./Hannes Siegrist (Hrsg.): 
Amerikanisierung und Sowjetisierung in 
Deutschland 1945-1970. Frankfurt a.M. u.a. 
1997.

(51) Kaser, Karl: Macht und Erbe. Männerherrschaft, 
Besitz und Familie im östlichen Europa 
1500-1900. W ien 2000.

(52) Köpke, Wulf/Schmelz, Bernd (Hrsg.): Das ge­
meinsame Haus -  Fundgrube Europa. Biblio­
graphie zur europäischen Kulturgeschichte. 
Bonn 1999.

(53)/Landwehr, Achim/Stefanie Stockhorst: Einfüh­
rung in die Europäische Kulturgeschichte. Stutt­
gart 2004.

(54) : Lorenz, Maren: Leibhaftige Vergangenheit. Ein­
führung in die Körpergeschichte. Tübingen 
2000.

(55) /Lüdtke, Alf: Alltagsgeschichte, Mikro-Historie, 
I historische Anthropologie. In: Hans-Jürgen 
| Goertz (Hrsg.): Geschichte. Ein Grundkurs. 
‘ Reinbek 1998, S. 557-578 .

(56)^ Lüsebrink, Hans-Jürgen: Volkskultur und Eliten­
kultur. Mentalitätskritische und kulturhistori- 
sehe Ansätze zur Neuperspektivierung einer 
tradierten Dichotomie. In: Wolfgang Klein/

124

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve



Bibliographie

Waltraud Naumann-Beyer (Hrsg.): Nach der 
Aufklärung? Beiträge zum Diskurs der Kultur­
wissenschaften. Berlin 1995, S. 37-50.

(57) Maase, Kaspar/Gerd Hallenberger/Mel van Ei­
teren (Hrsg.): Amerikanisierung der Alltagskul­
tur? Zur Rezeption US-amerikanischer Populär­
kultur in der Bundesrepublik und in den Nie­
derlanden. Hamburg 1990.

(58) Manstetten, Reiner: Das Menschenbild in der 
Ökonomie. Der homo oeconomicus und die 
Anthropologie von Adam Smith. Freiburg i.Br. 
2002.

(59) Martschukat, Jürgen/Olaf Stieglitz: „Es ist ein 
Junge". Einführung in die Geschichte der 
Männlichkeiten in der Neuzeit. Tübingen 
2005.

(60) Maurer, Michael: Geschichte und Geschichten. 
Anmerkungen zum publizistischen und wissen­
schaftlichen Ort der neueren ,histoire scanda- 
leuse'. In: Geschichte in Wissenschaft und Un­
terricht 42 (1991), S. 674-691.

(61) Meyer, John W.: Weltkultur. Wie die westlichen 
Prinzipien die Welt durchdringen. Frankfurt 
a.M.2005. '

(62) Mitterauer, Michael/Reinhard Sieder: Vom Pat­
riarchat zur Partnerschaft. Zum Strukturwandel 
der Familie. München 1999.

(63) Mitterbauer, Helga: Kulturtransfer -  ein viel­
schichtiges Beziehungsgeflecht. In: Newsletter 
Moderne 2 (1999) H. 1, S. 23-25 [URL http:// 
www-gewi.uni-graz.at/moderne/heft2m.htm 
(27.4.2006)].

(64) Münch, Paul/Rainer Walz (Hrsg.): Tiere und 
Menschen. Geschichte und Aktualität eines 
prekären Verhältnisses. München u.a. 1998.

(65) Musner, Lutz/Gotthart Wunberg/Christina Lut­
ter (Hrsg.): Cultural turn. Zur Geschichte der 
Kulturwissenschaften. Wien 2001 (Kulturwis­
senschaft Bd. 3).

(66) Nach Feierabend. Zürcher Jahrbuch für Wis­
sensgeschichte 1 (2005) ff.

(67) Niethammer, Lutz: Kollektive Identität. Heimli­
che Quellen einer unheimlichen Konjunktur. 
Reinbek bei Hamburg 2000.

(68) Opitz, Claudia: Um-Ordnungen der Ge­
schlechter. Einführung in die Geschlechterge- 
schichte. Tübingen 2005.

(69) Osterhammel, Jürgen: Die Entzauberung 
Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im 
18. Jahrhundert. München 1998.

(70) Osterhammel, Jürgen: Liberalismus als kultu­
relle Revolution. Die widersprüchliche Welt­
wirkung einer europäischen Idee. Stuttgart 
2004.

(71) Peukert, Detlev J. K.: Die Weimarer Republik. 
Krisenjahre der Klassischen Moderne. Frankfurt 
a.M. 1987 (Neue Historische Bibliothek).

(72) Puff, Helmut: Sodomy in Reformation Ger­
many and Switzerland 1400-1600. Chicago/ 
London 2003.

(73) Raphael, Lutz: Geschichtswissenschaft im Zeit­
alter der Extreme. Theorien, Methoden, Ten­
denzen von 1900 bis zur Gegenwart. München 
2003.

(74) Reinhard, Wolfgang: Geschichte der europäi­
schen Expansion. 4 Bde. Stuttgart 1983 -1990.

(75) Reinhard, Wolfgang: Parasit oder Partner? 
Europäische Wirtschaft und Neue Welt 
1500-1800. Münster 1997.

(76) Reinhard, Wolfgang: Geschichte als Delegiti- 
mation. In: Jahrbuch des Historischen Kollegs 
2002,5.27-37.

(77) Reinhard, Wolfgang: Lebensformen Europas. 
Eine historische Kulturanthropologie. München 
2004.

(78) Reinhard, Wolfgang: Unsere Lügengesell­
schaft. Warum w ir nicht bei der Wahrheit blei­
ben. Hamburg 2006.

(79) Reulecke, Jürgen (Hrsg.): Generationalität und 
Lebensgeschichte im 20. Jahrhundert. Mün­
chen 2003 (Schriften des Historischen Kollegs. 
Kolloquien Bd. 58).

(80) Samuel, Raphael: Theatres of Memory, Bd. 1: 
Past and Present in Contemporary Culture. 
New York 1994.

(81) Sarasin, Philipp: Mapping the Body. Körperge­
schichte zwischen Konstruktivismus, Politik 
und „Erfahrung". In: Historische Anthropologie 
7(1999), S. 437-451. '

(82) Schleier, Hans: Geschichte der deutschen Kul­
turgeschichtsschreibung. 2 Bde. Waltrop 2002 
(Wissen und Kritik Bd. 24).

(83) Schlögl, Rudolf: Mentalitätengeschichte. In: 

chte/Tutorium/Fhemenkomplexe/Grundlagen/ 
Forschungsrichtungen/Mentalitatengeschichte/ 

] hauptteil_mentalitatengeschichte.html (20. 4.

http://www.uni-konstanz.de/FuF/Philo/Geschi

2006)
(84) Schmale, Wolfgang (Hrsg.): Kulturtransfer. 

Kulturelle Praxis im 16. Jahrhundert. Wien 
2003.

(85) Schmale, Wolfgang: Mentalitätengeschichte. 
Historiographische Wenden. In: Anette Völker­
Rasor (Hrsg.): Frühe Neuzeit. Oldenbourg Ge­
schichte Lehrbuch. München 2000, München 
22006,S. 167-182.

(86) Schobert, Alfred/Siegfried Jäger (Hrsg.): Mythos 
Identität. Fiktion mit Folgen. Münster 2004.

125

pabsteve



Bibliographie

(87) Schulz, Andreas/Gundula Grebner (Hrsg.): 
Generationswechsel und historischer Wan­
del. München 2003 (= Historische Zeitschrift, 
Beiheft 36).

(88) Schwarzkopf, Jutta/Adelheid von Saldern/Sil- 
ke Lesemann: Geschlechtergeschichte. Von 
der Nische in den Mainstream. In: Zeitschrift 
für Geschichtswissenschaft 50 (2002), 
S. 485-504.

(89) Schwichtenberg, Cathy (Hrsg.): The Madonna 
Connection. Representational Politics, Sub- 
cultural Identities and Cultural Theory. Boul­
der, Col. 1993.

(90) Segalen, Martine: Die Familie. Geschichte, 
Soziologie, Anthropologie. Aus d. Franz, von 
Annette Roeder. Frankfurt a.M. 1990 [Socio- 
logiedelafamille, Paris 1931],

(91) Segev, Tom: Elvis in Jerusalem. Die moderne 
israelische Gesellschaft. Berlin 2003.

(92) Sharkey, Heather J.: Living with Colonialism. 
Nationalism and Culture in the Anglo-Egyp- 
tian Sudan. Berkeley u.a. 2003.

(93) Sieder, Reinhard: Sozialgeschichte auf dem 
Weg zu einer historischen Kulturwissen­
schaft? In: Geschichte und Gesellschaft 20 
(1994), S. 445-468.

(94) Spengler, Oswald: Der Untergang des Abend­
landes. Umrisse einer Morphologie der Welt­
geschichte. 2 Bde. München 1918/22.

(95) Tanner, Jakob: Historische Anthropologie zur 
Einführung. Hamburg 2004.

(96) Wagnleitner, Reinhold: Coca-Colonisation 
und Kalter Krieg. Die Kulturmission der USA 
in Österreich nach dem Zweiten Weltkrieg. 
Wien 1991.

(97) Weber, Wolfgang E. J.: Hayden White in 
Deutschland. In: Storia della Storiografia 14 
(1994) 25, S. 89-102.

(98) Weber, Wolfgang E. J.: Völkische Tendenzen 
in der Geschichtswissenschaft. In: Uwe 
Puschner (Hrsg.): Handbuch zur „Völkischen 
Bewegung" 1871-1918. München 1996, 
S. 834-858.

(99) Wehler, Hans-Ulrich: Konflikte zu Beginn des 
20. Jahrhunderts. München 2003.

(100) Weigel, Siegrid/Ohad Parnes (Hrsg.): Genera­
tion. Zur Genealogie des Konzepts -  Konzep­
te von Genealogie. Paderborn 2005.

(101) Welzer, Harald: Erinnern und Weitergeben. 
Überlegungen zur kommunikativen Tradie­
rung von Geschichte. In: Bios 11 (1998), 
S. 155-170.

(102) Welzer, Harald/Sabine Moller/Karoline 
Tschuggnall: „Opa war kein Nazi!" National­

sozialismus und Holocaust im Familienge­
dächtnis. Frankfurt a. M. 2002.

(103) Welzer, Harald: Das kommunikative Ge­
dächtnis. Eine Theorie der Erinnerung. Mün­
chen 2002.

(104) Wenzel, Harald (Hrsg.): Die Amerikanisie­
rung des Medienalltags. Frankfurt a.M./New 
York 1998.

(105) Zerubavel, Yael: Recovered Roots. Collective 
Memory and the Making of Israel in National 
Tradition. Chicago 1996.

II. Forschungskontroversen

1. Überblick

(106) Große Kracht, Klaus: Die zankende Zunft. 
Historische Kontroversen in Deutschland 
nach 1945. Göttingen 2005.

(107) Hunt, Lynn (Hrsg.): The New Cultural History. 
Berkeley u.a. 1989

(108) Poirrier, Philippe: Les enjeux de l'histoire cul- 
turelle. [Paris] 2004.

(109) Ritter, Gerhard: Zum Begriff der „Kulturge­
schichte". Ein Diskussionsbeitrag. In: Histo­
rische Zeitschrift Bd. 171 (1951), S. 293-302.

(110) Schröder, Stephan Michael: Von Gelees, 
symbolischen Formen und drohender Balka­
nisierung der Wissenschaft. 150 Jahre Be­
griffstraditionen von „Kulturwissenschaft". 
In: Bernd Henningsen/Ders. (Hrsg.): Vom 
Ende der Humboldt-Kosmen. Konturen von 
Kulturwissenschaft. Baden-Baden 1997, 
S. 57-115.

2. Der Kulturbegriff der Kulturgeschichte

(111) Adelung, Johann Christoph: ,Die Cultur'. In: 
Ders.: Grammatisch-kritisches Wörterbuch 
der Hochdeutschen Mundart, mit beständiger 
Vergleichung der übrigen Mundarten, beson­
ders aber der Oberdeutschen, Bd. I, A-E. 2. 
verm. u. verb. Aufl. Leipzig 1793. Zit. nach 
ND Hildesheim/New York 1970 (Documenta 
Linguistica, Reihe II), Sp. 1354f.

(112) Bachmann-Medick, Doris: Einleitung. In: 
Dies. (Hrsg.): Kultur als Text. Die anthropolo­
gische Wende in der Literaturwissenschaft. 2. 
aktualis. Aufl. Tübingen/Basel 2004, S. 7-64.

(113) Bachmann-Medick, Doris: Textualität in den 
Kultur- und Literaturwissenschaften. Grenzen 
und Herausforderungen. In: Dies. (Hrsg.): Kul­
tur als Text. Die anthropologische Wende in

126



Bibliographie

der Literaturwissenschaft. 2. aktualis. Aufl. 
Tübingen/Basel 2004, S. 298-338 .

(114) Berg, Eberhard/Martin Fuchs (Hrsg.): Kultur, 
' soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographi­
schen Repräsentation. Frankfurt a.M . 1993.

(115) Berg, Eberhard/Martin Fuchs: Phänomenolo­
gie der Differenz. Reflexionsstufen ethnogra­
phischer Repräsentation. In: Dies. (Hrsg.): 
Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der eth­
nographischen Repräsentation. Frankfurta.M. 
1993, S. 11 -108 .

(116) Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur. 
Tübingen 2000 [The Location of Culture, Lon- 
don/New York 1994].

(117) Böhme, Hartmut: Vom Cultus zur (Kulturw is­
senschaft. Zur historischen Semantik des Kul­
turbegriffs. In: Renate Glaser/Matthias Luserke 
(Hrsg.): Literaturwissenschaft -  Kulturwissen­
schaft. Positionen, Themen, Perspektiven. 
Opladen 1996, S. 48 -6 8 .

(118) Böhme, Hartmut/Peter Matussek/Lothar M ül­
ler: Orientierung Kulturwissenschaft. Was sie 
kann, was sie w ill. Reinbek 2000.

(119) Bollacher, Martin (Hrsg.): Johann Gottfried 
Herder. Geschichte und Kultur. Würzburg 
1994.

(120) Bourdieu, Pierre: Entwurf einer Theorie der 
Praxis auf der ethnologischen Grundlage der 
kabylischen Gesellschaft. Übersetzt von Cor­
dula Pialoux und Bernd Schwibs. Frankfurt 
a.M . 1976 [Esquisse d'une theorie de la prati- 
que, precede de trois etudes d’ethnologie 
kabyle, Genf 1972],

(121) Brieler, U lrich: D ie Unerbittlichkeit der Histo­
rizität. Foucault als Historiker. Köln u.a. 1998 
(Beiträge zur Geschichtskultur Bd. 14).

(122) Burkart, Günter/Gunter Runkel (Hrsg.): Luh­
mann und die Kulturtheorie. Frankfurt a.M. 
2004.

(123) Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen 
Formen. Erster Teil: Die Sprache. 5., unv. 
A u fl.(N D de r2 . Aufl. 1953) Darmstadt 1972.

(124) Cicero, [Marcus Tullius]: Gespräche in Tuscu­
lum. Hrsg, und übersetzt von O lo f Gigon. 
Düsseldorf/Zürich 2003 (Bibliothek der Alten 
Welt) [Tusculanaedisputationes],

(125) Conrad, Christoph/Martina Kessel: Geschich­
te ohne Zentrum. In: Dies. (Hrsg.): Geschichte 
schreiben in der Postmoderne. Beiträge zur 
aktuellen Diskussion. Stuttgart 1994, S. 9 -3 6 .

(126) Conrad, Christoph/Martina Kessel (Hrsg.): 
Kultur&Geschichte. Neue Einblicke in eine 
alte Beziehung. Stuttgart 1998.

(127) Daniel, Ute: Kompendium Kulturgeschichte.

Theorien, Praxis, Schlüsselwörter. Frankfurt 
a.M . 2001. Zit. nach 4. verb. u. erg. Aufl. 
2004.

(128) Dubiel, Helmut: Kulturtheorie der Frankfurter 
Schule. In: Helmut Brackert/Fritz Wefelmeyer 
(Hrsg.): Kultur. Bestimmungen im 20. Jahr­
hundert. Frankfurta.M. 1990, S. 255-275.

(129) Dülmen, Richard van: Norbert Elias und der 
Prozeß der Zivilisation. D ie Zivilisationstheo­
rie im Lichte der historischen Forschung. In: 
Ders.: Gesellschaft der Frühen Neuzeit. 
Kulturelles Handeln und sozialer Prozeß. 
Beiträge zur historischen Kulturforschung. 
W ien u.a. 1993 (Kulturstudien Bd. 28), 
S. 361-371.

(130) Dunning, Eric (Hrsg.): Norbert Elias. 4 Bde. 
London 2003.

(131) During, Simon: Cultural Studies. A Critical In- 
troduction. London/New York2005.

(132) Ebrecht, Jörg/Frank Hillebrandt (Hrsg.): Bour­
dieus Theorie der Praxis. Erklärungskraft -  
Anwendung -  Perspektiven. Wiesbaden 
2002, 2. durchges. Aufl. Wiesbaden 2004.

(133) Eliaeson, Sven: Max Weber's Methodologies. 
Interpretation and Critique. Cambridge/Mal- 
den, Mass. 2002.

(134) Elias, Norbert: Über den Prozeß der Z ivilisa­
tion. Soziogenetische und psychogenetische 
Untersuchungen. 2 Bde. 1. Aufl. Basel 1939. 
Zit. nach Neuausgabe 1997. Frankfurt a.M. 
1997 (= Gesammelte Schriften Bd. 3/I und 3/ 
II).

(135) Epple, Angelika: Wahrheit, Macht, Subjekt. 
Historische Kategorien im Werk Michel Fou­
caults. In: Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hrsg.): 
Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd. 2: 
Paradigmen und Disziplinen. Hrsg, von Fried­
rich Jaeger und Jürgen Straub. Stuttgart 2004, 
S. 416-429 .

(136) Fechner-Smarsly, Thomas: Clifford Geertz' 
„D ichte Beschreibung" -  ein Modell für die 
Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft? 
In: Jürg Glauser/Annegret Heitmann [unter 
der redaktionellen M itarbeit von Christiane 
Küster] (Hrsg.): Verhandlungen m it dem New 
Historicism. Das Text-Kontext-Problem in 
der Literaturwissenschaft. Würzburg 1999, 
S. 81 -101 .

(137) Fisch, Jörg: Art. „Z ivilisation, Kultur". In: Otto 
Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck 
(Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Histo­
risches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache 
in Deutschland, Bd. 7. Stuttgart 1992, 
S. 679-774.

127

pabsteve



Bibliographie

(138) Fleischer, Michael: Kulturtheorie. System­
theoretische und evolutionäre Grundlagen. 
Oberhausen 2001.

(139) Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. 
Eine Archäologie der Humanwissenschaften. 
Aus dem Französischen von Ulrich Köppen. 
Frankfurt a.M. 1971 [Les mots et les choses, 
Paris 1966],

(140) Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. 
Aus dem Französischen von Ulrich Köppen. 
Frankfurt a. M. 1973 [L' archeologie du savoir, 
Paris 1969].

(141) Foucault, Michel: Der Mensch ist ein Erfah­
rungstier. Gespräch mit Ducio Trombadori. 
Übersetzt von Horst Brühmann. Mit einem 
Vorwort von Wilhelm Schmid. Mit einer Bib­
liographie von Andrea Hemminger. Frankfurt 
a.M. 1996.

(142) Frede, Dorothea/Reinold Schmücker (Hrsg.): 
। Ernst Cassirers Werk und Wirkung. Kultur und 
' Philosophie. Darmstadt 1997.

(143) Garber, Jörn: Von der Menschheitsgeschichte 
zur Kulturgeschichte. Zum geschichtstheoreti­
schen Kulturbegriff der deutschen Spätaufklä­
rung. In: Jutta Held (Hrsg.): Kultur zwischen 
Bürgertum und Volk. Berlin 1983 (= Argu­
ment-Sonderband 103), S. 76-97.

(144) Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Be­
merkungen zu einer deutenden Theorie von 
Kultur. In: Ders.: Dichte Beschreibung. Beiträ­
ge zum Verstehen kultureller Systeme. Über­
setzt von Brigitte Luchesi und Rolf Binde­
mann. Frankfurta.M. 1983, S. 7-43.

(145) Geertz, Clifford: „Deep play": Bemerkungen 
zum balinesischen Hahnenkampf. In: Ders.: 
Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen 
kultureller Systeme. Übersetzt von Brigitte Lu­
chesi und Rolf Bindemann. Frankfurt a.M. 
1983, S. 202-260.

(146) Gephart, Werner: Handeln und Kultur. Vielfalt 
und Einheit der Kulturwissenschaften im 
। Werk Max Webers. Frankfurt a. M. 1998.

(147) i Graeser, Andreas: Ernst Cassirer. München 
' 1994.

(148) Häfner, Ralph: Johann Gottfried Herders Kul­
turentstehungslehre. Studien zu den Quellen 
und zur Methode seines Geschichtsdenkens. 
Hamburg 1995 (Studien zum achtzehnten 
Jahrhundert Bd. 19).

(149) Hansen, Klaus P.: Kultur und Kulturwissen­
schaft. Eine Einführung. Tübingen/Basel 
1995, 3. vollst, überarb. u. erw. Aufl. Tübin­
gen/Basel 2003.

(150) Jaeger, Friedrich: Der Kulturbegriff im Werk

Max Webers und seine Bedeutung für eine 
moderne Kulturgeschichte. In: Geschichte 
und Gesellschaft 18 (1992), S. 371-393.

(151) Jaeger, Friedrich: Historische Kulturwissen­
schaft. In: Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hrsg.): 
Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd. 2: 
Paradigmen und Disziplinen. Hrsg, von Fried­
rich Jaeger und Jürgen Straub. Stuttgart 2004, 
S. 518-545.

(152) Jung, Thomas: Geschichte der modernen Kul­
turtheorie. Darmstadt 1999.

(153) Käsler, Dirk: Max Weber. Eine Einführung in 
Leben, Werk und Wirkung. Frankfurt a.M. 
u.a. 1995.

(154) Konersmann, Ralf: Kulturphilosophie. Leipzig 
1996.

(155) Kroeber, Alfred L./Clyde Kluckhohn: Culture. 
A Critical Review of Concepts and Definiti- 
ons. (ND der 2. Aufl. 1952). New York 1978.

(156) Krüger, Hans Joachim: Aspekte der Zivilisati­
onsanalysen von Norbert Elias. In: Helmut 
Brackert/Fritz Wefelmeyer (Hrsg.): Kultur. Be­
stimmungen im 20. Jahrhundert. Frankfurt 
a.M. 1990, S. 317-343.

(157) Landwehr, Achim: Geschichte des Sagbaren. 
Einführung in die Historische Diskursanalyse. 
Tübingen 2001.

(158) Lewis, Jeff: Cultural Studies. The Basies. Lon­
don u.a. 2002.

(159) Lichtblau, Klaus: Kulturkrise und Soziologie 
um die Jahrhundertwende. Zur Genealogie 
der Kultursoziologie in Deutschland. Frank­
furt a.M. 1996.

(160) Lindner, Rolf: Konjunktur und Krise des Kul­
turkonzepts. In: Lutz Musner/Gotthart Wun- 
berg(Hrsg.): Kulturwissenschaften. Forschung 
-  Praxis -  Positionen. Freiburg i.Br. 2003, 
S. 75-95.

(161) Lotman, Jurij M.: Über die Semiosphäre. In: 
Zeitschrift für Semiotik 12 (1990), S. 287­
305.

(162) Lüsebrink, Hans-Jürgen u.a.: Französische 
Kultur- und Medienwissenschaft. Eine Einfüh­
rung. Tübingen 2004.

(163) Lutter, Christina/Markus Reisenleitner: Cultur­
al Studies. Eine Einführung. Wien 1998.

(164) Mann, Thomas: Gedanken im Kriege (1914) 
[Erstdruck in: Die Neue Rundschau 25 (1914) 
2, S. 1471 —1484], In: Thomas Mann: Von 
Deutscher Republik. Politische Schriften und 
Reden in Deutschland. Nachwort von Hanno 
Helbling. Frankfurt a.M. 1984 (= Gesammelte 
Werke in Einzelbänden. Frankfurter Ausgabe, 
hrsg. v. Peter de Mendelssohn), S. 7 -25 .

128

pabsteve

pabsteve



Bibliographie

(165) Mann, Thomas: D ie Wiedergeburt der An­
ständigkeit (1931) [Erstdruck in: Der Staatseid 
Ihr 1 (1931), 1 - 4  vom 2., 9., 16., u. 23. 3. 
1931]. In: Thomas Mann: Von Deutscher Re­
publik. Politische Schriften und Reden in 
Deutschland. Nachwort von Hanno Helbling. 
Frankfurt a.M . 1984 (= Gesammelte Werke in 
Einzelbänden. Frankfurter Ausgabe, hrsg. v. 
Peter de Mendelssohn), S. 314-343 .

(166) Maset, Michael: Diskurs, Macht und Ge­
schichte. Foucaults Analysetechniken und die 
historische Forschung. Frankfurt a.M ./New 
York 2001.

(167) Montag, Warren: Louis Althusser. Basingstoke 
u. a. 2003 (Transitions).

(168) Nöth, W infried: Paradigmen des Dualismus 
„Kultur vs. Natur" und Ansätze zu dessen De- 
konstruktion. In: Urte Heldhuser/Thomas 
Schwietering (Hrsg.): Kultur und ihre Wissen­
schaft. Beiträge zu einem reflexiven Verhält­
nis. Konstanz2002, S. 4 9 -6 7 .

(169) Nünning, Ansgar/Vera Nünning (Hrsg.): Kon­
zepte der Kulturwissenschaften. Theoretische 
Grundlagen -  Ansätze -  Perspektiven. Stutt- 
gart/Weimar2003.

(170) Oexle, Otto Gerhard: Geschichte als histo­
rische Kulturwissenschaft. In: Wolfgang 
Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler (Hrsg.): Kultur­
geschichte Heute. Göttingen 1996 (= Ge­
schichte und Gesellschaft, Sonderheft 16), 
S. 1 4 -4 0

(171) Ort, Claus-Michael: Kulturbegriffe und Kul­
turtheorien. In: Ansgar NünningWera Nün­
ning (Hrsg.): Konzepte der Kulturwissen­
schaften. Theoretische Grundlagen -  Ansät­
ze -  Perspektiven. Stuttgart/Weimar 2003, 
S. 19 -38 .

(172) Orth, Ernst Wolfgang: Der Begriff der Kultur­
philosophie bei Ernst Cassirer. In: Helmut 
Brackert/Fritz Wefelmeyer (Hrsg.): Kultur. Be­
stimmungen im 20. Jahrhundert. Frankfurt 
a.M. 1990, S. 156-191.

(173) Orth, Ernst Wolfgang: Von der Erkenntnis­
theorie zur Kulturphilosophie. Studien zu 
Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen 
Formen. W ürzburg 1996 (Studien und Mate­
rialien zum Neukantianismus Bd. 8).

(174) Parsons, Talcott: The Social System. Glencoe, 
III. 1951, newed. London 1991.

(175) Parsons, Talcott/Gerald M. Platt: Die amerika­
nische Universität. Ein Beitrag zur Soziologie 
der Erkenntnis. Frankfurt a.M . 1990 [The 
American University, Cambridge, Mass. 
1973],

(176) Perpeet, W ilhelm : Zur Wortbedeutung von 
„Kultur". In: Helmut Brackert/Fritz Wefel­
meyer (Hrsg.): Naturplan und Verfallskritik. 
Zu Begriff und Geschichte der Kultur. Frank- 
fu rta .M . 1984, S. 2 1 -2 8 .

(177) Peukert, Detlev J. K.: D ie „letzten Menschen". 
Beobachtungen zur Kulturkritik im Ge­
schichtsbild Max Webers. In: Geschichte und 
Gesellschaft 12 (1986), S. 425-442 .

(178) Pflaum, Michael: Die Kultur-Zivilisation-Anti­
these im Deutschen. In: Johann Knobloch u.a. 
(Hrsg.): Europäische Schlüsselwörter. W ort­
vergleichende und wortgeschichtliche Stu­
dien, Bd. 3: Kultur und Zivilisation. München 
1967, S. 288-427 .

(179) Posner, Roland: Was ist Kultur? Zur semioti- 
schen Explikation anthropologischer Grund­
begriffe. In: Marlene Landsch/Heiko Karnow- 
si/lvan Bystrina (Hrsg.): Kultur-Evolution. 
Fallstudien und Synthese. Frankfurt a.M. 
1992, S. 1 -6 5 . [Geringfügig modifizierte Fas­
sung von: Roland Posner: Kultur als Zeichen­
system. Zur semiotischen Explikation kultur­
wissenschaftlicher Grundbegriffe. In: Aleida 
Assmann/Dietrich Harth (Hrsg.): Kultur als 
Lebenswelt und Monument. Frankfurt a.M. 
1991, S. 3 7 -7 4 ].

(180) Puhl, Klaus: Kultur als Struktur und Differenz: 
Strukturalismus und Poststrukturalismus. In: 
Elisabeth List/Erwin Fiala (Hrsg.): Grundlagen 
der Kulturwissenschaften. Interdisziplinäre 
Kulturstudien. Tübingen/Basel 2004, 
S. 119-139.

(181) Raphael, Lutz: Habitus und sozialer Sinn. Der 
Ansatz der Praxistheorie Pierre Bourdieus. In: 
Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hrsg.): Handbuch 
der Kulturwissenschaften, Bd. 2: Paradigmen 
und Disziplinen. Hrsg, von Friedrich Jaeger 
und Jürgen Straub. Stuttgart 2004, S. 266­
276.

(182) Reckwitz, Andreas: Die Transformation der 
Kulturtheorien. Zur Entwicklung eines Theo­
rieprogramms. Weilerswist 2000.

(183) Reckwitz, Andreas: Die Kontingenzperspekti­
ve d e r ,Kultur'. Kulturbegriffe, Kulturtheorien 
und das kulturwissenschaftliche Forschungs­
programm. In: Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen 
(Hrsg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, 
Bd. 3: Themen und Tendenzen. Hrsg, von 
Friedrich Jaeger und Jörn Rüsen. Stuttgart 
2004, S. 1 -2 0 .

(184) Rehberg, Karl-Siegbert: Zurück zur Kultur? Ar­
nold Gehlens anthropologische Grundlegung 
der Kulturwissenschaften. In: Helmut Brak-

129



Bibliographie

kert/Fritz Wefelmeyer (Hrsg.): Kultur. Bestim­
mungen im 20. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 
1990,5 .276-316.

(185) Sarasin, Philipp: Geschichtswissenschaft und 
Diskursanalyse. Frankfurta.M. 2003

(186) Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfüh­
rung. Hamburg 2005.

(187) Schiffauer, Werner: Der cultural turn in der 
Ethnologie und der Kulturanthropologie. In: 
Friedrich Jaeger/Jörn Rusen (Hrsg.): Handbuch 
der Kulturwissenschaften, Bd. 2: Paradigmen 
und Disziplinen. Hrsg, von Friedrich Jaeger 
und Jürgen Straub. Stuttgart 2004, S. 502­
517. "

(188) Schluchter, Wolfgang: Religion und Lebens­
führung. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1988.

(189) Schluchter, Wolfgang/Friedrich W ilhelm Graf 
(Hrsg.): Asketischer Protestantismus und der 
Geist des modernen Kapitalismus. Max We­
ber und Ernst Troeltsch. Tübingen 2005.

(190) Schwendtner, Rolf: (Theorie der) Subkultur -  
revisited. In: Urte Helduser/Thomas Schwiet- 
ring (Hrsg.): Kultur und ihre Wissenschaft. 
Beiträge zu einem reflexiven Verhältnis. Kons­
tanz 2002, S. 85-98 .

(191) Schwerhoff, Gerd: Zivilisationsprozeß und 
Geschichtswissenschaft. Norbert Elias' For­
schungsparadigma in historischer Sicht. In: 
Historische Zeitschrift Bd. 266 (1998), 
S. 561-605.

(192) Sewell, W illiam  H.: The Concept(s) of Cul- 
ture. In: Victoria E. Bonnell/Lynn Hunt (Hrsg.): 
Beyond the Cultural Turn. New Directions in 
the Study of Society and Culture. Berkeley 
u.a .1999 ,S .35-61.

(193) Sieder, Reinhard: Kulturwissenschaften. Fra­
gen und Theorien. Erste Annäherung. In: 
Christina Lutter/Margit Szöllösi-Janze/Heide- 
marie Uhl (Hrsg.): Kulturgeschichte. Fragestel­
lungen, Konzepte, Annäherungen. Innsbruck 
u.a. 2004 (Querschnitte Bd. 15), S. 13-36.

(194) Soeffner, Hans-Georg/Jürgen Raab: Kultur und 
Auslegung der Kultur. Kultursoziologie als so­
zialwissenschaftliche Hermeneutik. In: Fried­
rich Jaeger/Jörn Rüsen (Hrsg.): Handbuch der 
Kulturwissenschaften, Bd. 2: Paradigmen und 
Disziplinen. Hrsg, von Friedrich Jaeger und 
Jürgen Straub. Stuttgart2004, S. 546-567.

(195) Sokoll, Thomas: Kulturanthropologie und His­
torische Sozialwissenschaft. In: Thomas Mer- 
gel/Thomas Welskopp (Hrsg.): Geschichte 
zwischen Kultur und Gesellschaft. Beiträge 
zur Theoriedebatte. München 1997, S. 233­
272.

(196) Thurn, Hans Peter: Anthropologie als Vermitt­
lung und Versöhnung. Zu Claude Levi-Strauss' 
zivilisationskritischer Kulturtheorie. In: Hel­
mut Brackert/Fritz Wefelmeyer (Hrsg.): Kultur. 
Bestimmungen im 20. Jahrhundert. Frankfurt 
a.M. 1990, S. 344-367 .

(197) Treibei, Annette/Helmut Kuzmics/Reinhard 
Blomert (Hrsg.): Zivilisationstheorie in der Bi­
lanz. Beiträge zum 100. Geburtstag von Nor­
bert Elias. Opladen 2000 (Figurationen Bd. 1).

(198) Tschopp, Silvia Serena: Programmatischer 
Eklektizismus. Kulturgeschichte im Span­
nungsfeld europäischer Wissenschaftstraditio­
nen. In: Christina Lutter/Margit Szöllösi-Janze/ 
Heidemarie Uhl (Hrsg.): Kulturgeschichte. 
Fragestellungen, Konzepte, Annäherungen. 
Innsbruck u.a. 2004 (Querschnitte Bd. 15), 
S. 37-59 .

(199) Turner, Graeme: British Cultural Studies. An 
Introduction. London/New York 2003.

(200) Tylor, Edward B.: Primitive Culture. Resear­
ches into the Development of Mythology, Phi- 
losophy, Religion, Language, Art and Custom. 
2 Bde. London 1871.

(201) Vico, Giambattista: Principj di Scienza Nuova 
d'intornoalla comune natura delle nazioni, in 
questa terza impressione dal medesimo auto­
re in un gran numero di luoghi corretta, schia- 
rita, e notabilmente accresciuta (1744). A 
curadi F. N icolin i. Mailand/Neapel 1953.

(202) Vico, Giovanni Battista: Prinzipien einer neu­
en Wissenschaft über die gemeinsame Natur 
der Völker. Übersetzt von Vittorio Hösle und 
Christoph Jermann. M it einer Einleitung „Vico 
und die Idee der Kulturwissenschaft" von V it­
torio Hösle. 2 Bde. Hamburg 1990 [Principi 
di una scienza nuova d'intorno al la communa 
natura delle nazioni, 1744].

(203) Weber, Max: Die ,Objektivität' sozialwissen­
schaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis 
(1904). In: Ders.: Gesammelte Aufsätze zur 
Wissenschaftslehre. Hrsg, von Johannes 
Winckelmann. 4., erneut durchges. Aufl. Tü­
bingen 1973, S. 146-214.

(204) Weber, Max: Die protestantische Ethik und 
der „Geist" des Kapitalismus. Textausgabe auf 
der Grundlage der ersten Fassung von 1904/ 
05 mit einem Verzeichnis der wichtigsten Zu­
sätze und Veränderungen aus der zweiten Fas­
sung von 1920. Hrsg, und eingeleitet von 
Klaus Lichtblau und Johannes Weiß. Wein­
heim 32000.

(205) Wehler, Hans-Ulrich: Die Herausforderung 
der Kulturgeschichte. München 1998.

130



Bibliographie

(206) Williams, Raymond: Cesellschaftstheorie als 
Begriffsgeschichte. Studien zur historischen 
Semantik von ,Kultur'. München 1972 (Passa­
gen) [Culture and Society, 1780-1950, Lon­
don 1958].

(207) Williams, Raymond: Keywords. A Vocabulary 
of Culture and Society. Rev. ed. New York 
1983.

3. Der Gegenstand und die Methode der 
Kulturgeschichte

(208) Adelung, Johann Christoph: Versuch einer 
Geschichte der Cultur des menschlichen Ge­
schlechts. 2. Aufl. Leipzig 1800. Zit. nach 
ND [u. d. T: Versuch einer Geschichte der Kul­
tur des menschlichen Geschlechts] Königstein 
i.Ts. 1979.

(209) Altenbockum, Jasper von: W ilhelm  Heinrich 
Riehl 1823-1897. Sozialwissenschaft zw i­
schen Kulturgeschichte und Ethnographie. 
Köln u.a. 1994 (Münstersche historische For­
schungen Bd. 6).

(210) Below, G[eorg] v[on]: Rezension von: Karl 
Lamprecht: Deutsche Geschichte Bd. L -III. 
In: Historische Zeitschrift Bd. 71 (1893), 
S. 465-498.

(211) Below, Georg von: Die neue historische Me­
thode. In: Historische Zeitschrift Bd. 81 
(1898), S. 19 3 -2  73.

(212) Berghoff, Hartmut/ Jakob Vogel (Hrsg.): W irt­
schaftsgeschichte als Kulturgeschichte. D i­
mensionen eines Perspektivenwechsels. 
Frankfurt a. M ./New York 2004.

(213) Borscheid, Peter: Plädoyer für eine Geschich­
te des Alltäglichen. In: Ders./Hans J. Teute- 
berg (Hrsg.): Ehe, Liebe, Tod. Zum Wandel 
der Familie, der Geschlechts- und Generati­
onsbeziehungen in der Neuzeit. Münster 
1983 (Studien zur Geschichte des Alltags 
Bd. 1), S. 1 -14 .

(214) Borscheid, Peter: Alltagsgeschichte -  Mode­
torheit oder neues Tor zur Vergangenheit? In: 
Wolfgang SchiederA/olker Sellin (Hrsg.): So­
zialgeschichte in Deutschland. Entwicklun­
gen und Perspektiven im internationalen Zu­
sammenhang, Bd. 3: Soziales Verhalten und 
soziale Aktionsformen in der Geschichte. 
Götti ngen 1987, S. 78 -10 0 .

(215) Brocke, Bernhard vom: Kurt Breysig. Ge­
schichtswissenschaft zwischen Historismus 
und Soziologie. Lübeck/Hamburg 1971 (His­
torische Studien Bd. 417).

(216) Bruch, Rüdiger vom/Friedrich W ilhelm  Graf/

Gangolf Hübinger (Hrsg.): Kultur und Kultur­
wissenschaften um 1900 [I]. Krise der Moder­
ne und Glaube an die Wissenschaft. Stuttgart 
1990.

(217) Bruch, Rüdiger vom/Friedrich W ilhelm  Graf/ 
Gangolf Hübinger (Hrsg.): Kultur und Kultur­
wissenschaften um 1900 II. Idealismus und 
Positivismus. Stuttgart 1997.

(218) Brüggemeier, Franz-Joseph/Jürgen Kocka 
(Hrsg.): „Geschichte von unten -  Geschichte 
von innen". Kontroversen um Alltagsge­
schichte. Hagen 1985.

(219) Brunner, Otto: Das Problem einer europäi­
schen Sozialgeschichte. In: Ders.: Neue Wege 
der Verfassungs- und Sozialgeschichte, Göt­
tingen3 ! 980, S. 80 -102 .

(220) Burckhardt, Jacob: Geschichte des 17. und 
18. Jahrhunderts. In: Jacob Burckhardt-Ge­
samtausgabe, Bd. 7: Weltgeschichtliche Be- 
trachtungen/Historische Fragmente aus dem 
Nachlaß. Hrsg, von Albert Oeri/Emil Dürr. 
Berlin/Leipzig 1929, S. 367-419.

(221) Burckhardt, Jacob: Einleitung: Über die grie­
chische Kulturgeschichte als Gegenstand 
eines akademischen Kurses. In: Jacob Burck­
hardt-Gesamtausgabe, Bd. 8: Griechische 
Kulturgeschichte I. Hrsg. v. Felix Stähelin. 
Stuttgart u. a. 1930, S. 1 -11 .

(222) Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Be­
trachtungen. In: Ders.: Werke. Hrsg, von der 
Jacob Burckhardt-Stiftung. Kritische Gesamt­
ausgabe, Bd. 10: Aesthetik der bildenden 
Kunst. Über das Studium der Geschichte. M it 
dem Text der „Weltgeschichtlichen Betrach­
tungen" in der Fassung von 1905. Aus dem 
Nachlaß hrsg. v. Peter Ganz. München/Basel 
2000, S. 349-558.

(223) Burke, Peter: Eleganz und Haltung. [Die Viel­
falt der Kulturgeschichte. Über Selbstbeherr­
schung, Schabernack, Zensur, den Karneval in 
Rio und andere menschliche Gewohnheiten], 
Aus dem Englischen von Matthias Wolf. Berlin 
1998 [Varieties of Cultural History, Cam­
bridge 1997],

(224) Burke, Peter: Vico. Philosoph, Historiker, 
Denker einer neuen Wissenschaft. Aus dem 
Englischen von Wolfgang Heuss. Berlin 2001 
[Vico, Oxford u. a. 1985],

(225) Cesana, Andreas/Lionel Gossman (Hrsg.): Be­
gegnungen mit Jacob Burckhardt. Vorträge in 
Basel und Princeton zum hundertsten Todes­
tag -  Encounters w ith Jacob Burckhardt. Cen- 
tenary Papers. Basel/München 2004 (Beiträge 
zu Jacob Burckhardt Bd. 4).

131



Bibliographie

(226) Chickering, Roger: Karl Lamprecht. A German 
Academic Life (1856-1915). Atlantic High­
lands, NJ 1993.

(227) Chickering, Roger: The Lamprecht Controver- 
sy. In: Hartmut Lehmann (Hrsg.): Historiker­
kontroversen. Göttingen 2000 (Göttinger Ge­
spräche zur Geschichtswissenschaft Bd. 10), 
S. 15-29.

(228) Conze, Werner: Die Strukturgeschichte des 
technisch-industriellen Zeitalters als Aufgabe 
für Forschung und Unterricht. Opladen 1957.

(229) Conze, Werner: Die deutsche Geschichtswis­
senschaft seit 1945. Bedingungen und Ergeb­
nisse. In: Historische Zeitschrift Bd. 225 
(1977), S. 1-28.

(230) Daniel, Ute: „Kultur" und „Gesellschaft". 
Überlegungen zum Gegenstandsbereich der 
Sozialgeschichte. In: Geschichte und Gesell­
schaft 19 (1993), S. 69-99.

(231) Daniel, Ute: Quo vadis, Sozialgeschichte? 
Kleines Plädoyer für eine hermeneutische 
Wende. In: Winfried Schulze (Hrsg.): Sozial­
geschichte, Alltagsgeschichte, Mikro-His­
torie. Eine Diskussion. Göttingen 1994, 
S. 54-64.

(232) Daniel, Ute: Clio unter Kulturschock. Zu den 
aktuellen Debatten der Geschichtswissen­
schaft. In: Geschichte in Wissenschaft und 
Unterricht 48 (1997), S. 195-219 und 
S. 259-278.

(233) Daniel, Ute: Geschichte als historische Kultur­
wissenschaft. Konturen eines Wiedergängers. 
In: Heide Appelsmeyer/Elfriede Billmann- 
Mahecha (Hrsg.): Kulturwissenschaft. Felder 
einer prozeßorientierten wissenschaftlichen 
Praxis. Weilerswist2001, S. 195-214.

(234) Daniel, Ute: Geschichte schreiben nach der 
„kulturalistischen Wende". In: Archiv für So­
zialgeschichte 43 (2003), S. 576-599.

(235) Daniel, Ute: Kulturgeschichte. In: Ansgar 
Nünning/Vera Nünning (Hrsg.): Konzepte der 
Kulturwissenschaften. Theoretische Grundla­
gen -  Ansätze -  Perspektiven. Stuttgart/Wei- 
mar 2003, S. 186-204.

(236) Daniel, Ute: Alte und neue Kulturgeschichte. 
In: Günther Schulz u.a. (Hrsg.): Sozial- und 
Wirtschaftsgeschichte. Arbeitsgebiete -  Prob­
leme -  Perspektiven. 100 Jahre Vierteljahr­
schrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte. 
Stuttgart 2004 (=VSWG-Beihefte Bd. 169), 
S. 345-358.

(237) Diesener, Gerald (Hrsg.): Karl Lamprechtwei­
terdenken. Universal- und Kulturgeschichte 
heute. Leipzig 1993 (Beiträge zur Universal­

geschichte und vergleichenden Gesellschafts­
forschung Bd. 3).

(238) Dilthey, Wilhelm: Die Kultur der Renaissance 
in Italien. Ein Versuch von Jacob Burckhardt 
[Erstabdruck in: Berliner Allgemeine Zeitung 
(1862) Nr. 420, 10]. In: Gesammelte Schrif­
ten, Bd. 11: Vom Aufgang des geschichtlichen 
Bewusstseins. Jugendaufsätze und Erinnerun­
gen. 3. unv. Aufl. Stuttgart/Göttingen 1965, 
S. 70-76.

(239) Dinges, Martin: „Historische Anthropologie" 
und „Gesellschaftsgeschichte". Mit dem Le­
bensstilkonzept zu einer „Alltagskulturge­
schichte" der frühen Neuzeit. In: Zeitschrift 
für Historische Forschung 24 (1997), 
S. 179-214.

(240) Dinges, Martin: Neue Kulturgeschichte. In: 
Joachim Eibach/Günther Lottes (Hrsg.): Kom­
pass der Geschichtswissenschaft. Ein Hand­
buch. Göttingen 2002, S. 179-192.

(241) Dressel, Gert: Historische Anthropologie. 
Eine Einführung. M it einem Vorwort von Mi­
chael Mitterauer. Wien u. a. 1996.

(242) Dülmen, Richard van: Historische Kulturfor­
schung zur Frühen Neuzeit. Entwicklung -  
Probleme -  Aufgaben. In: Geschichte und 
Gesellschaft 21 (1995), S. 403-429.

(243) Dülmen, Richard van: Historische Anthropo­
logie. Entwicklung -  Probleme -  Aufgaben. 
Köln u.a. 22 001.

(244) Eakin-Thimme, Gabriela Ann: Die emigrier­
ten Historiker als Vermittler sozialgeschichtli­
cher Ansätze? In: Lutz Raphael (Hrsg.): Von 
der Volksgeschichte zur Strukturgeschichte: 
Die Anfänge der westdeutschen Sozialge­
schichte 1945-1968. Leipzig 2002 (=Com- 
parativ. Leipziger Beiträge zur Universalge­
schichte und vergleichenden Gesellschaftsfor- 
schungjg. 12 (2002) 1), S. 63-85.

(245) Eakin-Thimme, Gabriela Ann: Geschichte im 
Exil. Deutschsprachige Historiker nach 1933. 
München 2005 (Forum Deutsche Geschichte, 
8).

(246) Eibach, Joachim: Sozialgeschichte. In: Ders./ 
Günther Lottes (Hrsg.): Kompass der Ge­
schichtswissenschaft. Ein Handbuch. Göttin­
gen 2002, S. 9-22.

(247) Etzemüller, Thomas: Sozialgeschichte als 
< 3'4 politische Geschichte. Werner Conze und die 

Neuorientierung der westdeutschen Ge­
schichtswissenschaft nach 1945. München 
2001 (Ordnungssysteme. Studien zur Ideen­
geschichte der Neuzeit Bd. 9).

(248) Etzemüller, Thomas: Sozialgeschichte als poli-

132

pabsteve



Bibliographie

tische Geschichte. Die Etablierung der Sozial­
geschichte in der westdeutschen Geschichts­
wissenschaft. In: Lutz Raphael (Hrsg.): Von der 
Volksgeschichte zur Strukturgeschichte: Die 
Anfänge der westdeutschen Sozialgeschichte 
1945-1968. Leipzig 2002 (=Comparativ. 
Leipziger Beiträge zur Universalgeschichte 
und vergleichenden Gesellschaftsforschung 
12(2002)1),S. 12-33.

(249) Fahlbusch, Michael: Wissenschaft im Dienst 
der nationalsozialistischen Politik? Die 
„Volksdeutschen Forschungsgemeinschaften" 
von 1931 -1945. Baden-Baden 1999.

(250) Flaig, Egon: Angeschaute Geschichte. Zu Ja­
cob Burckhardts,Griechische Kulturgeschich­
te'. Rheinfelden 1987 (Wissenschaftsge­
schichte Bd. 8).

(251) Flemming, Jens: Kulturgeschichte als Integra- 
tions- und Leitwissenschaft? Anmerkungen zu 
Verlauf und Ergebnissen einer deutschen 
Diskussion. In: Dieter Sturma (Hrsg.): Kultur 
und Kulturwissenschaften. Lüneburg 1991 
(Kultur -  Medien -  Kommunikation. Lüne­
burger Beiträge zur Kulturwissenschaft Bd. 1), 
S. 8 -  23.

(252) Frevert, Ute: Neue Politikgeschichte. In: Joa­
chim Eibach/Günther Lottes (Hrsg.): Kompass 
der Geschichtswissenschaft. Ein Handbuch. 
Göttingen 2002, S. 152-164.

(253) Frevert, Ute/Heinz-Gerhard Haupt (Hrsg.): 
Neue Politikgeschichte. Perspektiven einer 
historischen Politikforschung. Frankfurt a.M./ 
New York 2005.

(254) Fuchs, Eckhardt: Englischer Methodenstreit 
und Lamprechtkontroverse in vergleichender 
Perspektive. In: Gerald Diesener (Hrsg.): Karl 
Lamprecht weiterdenken. Universal- und 
Kulturgeschichte heute. Leipzig 1993 (Beiträ­
ge zur Universalgeschichte und vergleichen­
den Gesellschaftsforschung Bd. 3), S. 242­
257.

(255) Gehrke, Hans-Joachim: Geschichtswissen­
schaft in kulturwissenschaftlicher Perspektive. 
In: Klaus E. Müller (Hrsg.): Phänomen Kultur. 
Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissen­
schaften. Bielefeld 2003, S. 49-69.

(256) Gilbert, Felix: Geschichte: Politik oder Kultur? 
Rückblick auf einen klassischen Konflikt. Aus 
dem Englischen von Christiane Speisberg. 
Frankfurt a. M. u.a. 1992 [History: Politics or 
Culture. Reflections on Ranke and Burck­
hardt, Princeton 1990],

(257) Gothein, Eberhard: Die Aufgaben der Kultur­
geschichte. Leipzig 1889.

(258) Große, Jürgen: Typus und Geschichte. Eineja- 
cob-Burckhardt-Interpretation. Köln u.a. 
1997.

(259) Grüner, Stefan: Die Entfaltung der modernen 
Geschichtswissenschaften im 19. Jahrhundert 
und die Probleme historischer Erkenntnis. In: 
Andreas Wirsching (Hrsg.): Neueste Zeit. Ol- 
denbourg Geschichte Lehrbuch. München 
2006,5.297-316.

(260) Haar, Ingo: Historiker im Nationalsozialis­
mus. Deutsche Geschichtswissenschaft und 
der „Volkstumskampf" im Osten. Göttingen 
2000 (Kritische Studien zur Geschichtswis­
senschaft Bd. 143).

(261) Haas, Stefan: Historische Kulturforschung in 
Deutschland 1880-1930. Geschichtswissen­
schaft zwischen Synthese und Pluralität. Köln 
u.a. 1994 (Münstersche Historische For­
schungen Bd. 5).

(262) Hardtwig, Wolfgang: Geschichtsschreibung 
zwischen Alteuropa und moderner Welt. Ja­
cob Burckhardt in seinerzeit. Göttingen 1974 
(Schriftenreihe der historischen Kommission 
bei der Bayerischen Akademie der Wissen­
schaften Bd. 11).

(263) Hardtwig, Wolfgang: Alltagsgeschichte heute. 
Eine kritische Bilanz. In: Winfried Schulze 
(Hrsg.): Sozialgeschichte, Alltagsgeschichte, 
Mikro-Historie. Eine Diskussion. Göttingen 
1994, S. 19-32.

(264) Hardtwig, Wolfgang/Hans-Ulrich Wehler: 
Einleitung. In: Dies. (Hrsg.): Kulturgeschichte 
Heute. Göttingen 1996, S. 7-13.

(265) Hardtwig, Wolfgang (Hrsg.): Neue Ideenge­
schichte. Göttingen 2001 (= Geschichte und 
Gesellschaft 27 (2001)1).

(266) Hartmann, Volker: Die deutsche Kulturge­
schichtsschreibung von ihren Anfängen bis 
Wilhelm Heinrich Riehl. Diss. Marburg 
1971.

(267) Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Werke [in 
20 Bänden und Register. Auf der Grundlage 
der Werke von 1832-1845 neu edierte Aus­
gabe, Redaktion: Eva Moldenhauer], Bd. 12: 
Vorlesungen über die Philosophie der Ge­
schichte. Frankfurt a. M. 1970.

(268) Heinßen, Johannes: Historismus und Kultur­
kritik. Studien zur deutschen Geschichtskultur 
im späten 19. Jahrhundert. Göttingen 2003 
(Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts 
für Geschichte Bd. 195).

(269) Herder, Johann Gottfried: Vorrede zu Majers 
Buch „Zur Kulturgeschichte der Völker" 
(1798). In: Ders.: Sämtliche Werke, Bd. 20.

133



Bibliographie

Hrsg, von Bernhard Suphan. Berlin 1880. Zit. 
nach ND Hildesheim 1967.

(270) Hettling, Manfred/Claudia Huerkamp/Paul 
Nolte/Hans-Walter Schmuhl (Hrsg.): Was ist 
Gesellschaftsgeschichte? Positionen, Themen, 
Analysen. München 1991.

(271) Hettling, Manfred (Hrsg.): Volksgeschichten 
im Europa der Zwischenkriegszeit. Göttingen 
2003.

(272) Hohls, Rüdiger/Konrad H. Jarausch (Hrsg.): 
Versäumte Fragen. Deutsche Historiker im 
Schatten des Nationalsozialismus. Stuttgart/ 
München 2000.

(273) Hübinger, Gangolf: Kapitalismus und Kultur­
geschichte. In: Rüdiger vom Bruch/Ders./ 
Friedrich W ilhelm  Graf (Hrsg.): Kultur und 
Kulturwissenschaften um 1900 [I]: Krise der 
Moderne und Glaube an die Wissenschaft. 
Stuttgart 1989, S. 25 -43 .

(274) Iggers, Georg G.: Geschichtswissenschaft im 
20. Jahrhundert. Ein kritischer Überblick im 
internationalen Zusammenhang. Göttingen 
1993. "

(275) Iggers, Georg G.: Deutsche Geschichtswis­
senschaft. Eine Kritik der traditionellen Ge­
schichtsauffassung von Herder bis zur Gegen­
wart. Vom Autor durchges. u. erw. Ausg. 
Wien u.a. 1997.

(276) Jaeger, Friedrich/Jörn Rüsen: Geschichte des 
Historismus. Eine Einführung. München 1992.

(277) Jaeger, Friedrich: Bürgerliche Modernisie­
rungskrise und historische Sinnbildung. Kul­
turgeschichte bei Droysen, Burckhardt und 
Max Weber. Göttingen 1994 (Bürgertum. Bei­
träge zur europäischen Gesellschaftsge­
schichte Bd. 5), S. 86-181.

(278) Jaeger, Friedrich: Die Geschichtswissenschaft 
im Zeichen der kulturwissenschaftlichen 
Wende. In: Klaus E. Müller (Hrsg.): Phänomen 
Kultur. Perspektiven und Aufgaben der Kultur­
wissenschaften. Bielefeld 2003, S. 211 -238.

(279) Jaeger, Friedrich: Vorwort. In: Ders. (Hrsg.): 
Enzyklopädie der Neuzeit. Bd. 1: Abendland­
Beleuchtung. Stuttgart 2005, S. VII-XXIV.

(280) Kaelble, Hartmut: Sozialgeschichte in Frank­
reich und der Bundesrepublik. Annales gegen 
historische Sozialwissenschaften? In: Ge­
schichte und Gesellschaft 13 (1987), 
S. 77 -93 .

(281) Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus: Kultur 
statt Gesellschaft?. In: Geschichte und Gesell- 
schaft21 (1995),S. 80 -95 .

(282) Kittler, Friedrich: Eine Kulturgeschichte der 
Kulturwissenschaft. München 2000.

(283) Klingemann, Carsten: Symbiotische Ver­
schmelzung: Volksgeschichte -  Soziologie -  
Sozialgeschichte und ihre empirische Wende 
zum Sozialen unter nationalsozialistischen 
Vorzeichen. In: Lutz Raphael (Hrsg.): Von der 
Volksgeschichte zur Strukturgeschichte. Die 
Anfänge der westdeutschen Sozialgeschichte 
1945-1968. Leipzig 2002 (=Comparativ. 
Leipziger Beiträge zur Universalgeschichte 
und vergleichenden Gesellschaftsforschung 
12(2002)1), S. 34 -6 2 .

(284) Kocka, Jürgen: Theorien in der Sozial- und 
Gesellschaftsgeschichte. Vorschläge zur his­
torischen Schichtungsanalyse. In: Geschichte 
und Gesellschaft 1 (1975), S. 9 -4 2 .

(285) Kocka, Jürgen: Zurück zur Erzählung? Plä­
doyer für historische Argumentation. In: Ge­
schichte und Gesellschaft 10 (1984), S. 395­
408.

(286) Kocka, Jürgen: Sozialgeschichte zwischen 
Strukturgeschichte und Erfahrungsgeschichte. 
In: Wolfgang Schieder/Volker Sellin (Hrsg.): 
Sozialgeschichte in Deutschland. Entwicklun­
gen und Perspektiven im internationalen Zu­
sammenhang, Bd. 1: Die Sozialgeschichte in­
nerhalb der Geschichtswissenschaft. Göttin­
gen 1986, S. 67 -88 .

(287) Kocka, Jürgen: Sozialgeschichte. Begriff -  
Entwicklung -  Probleme. 2. erw. Aufl. Göt­
tingen 1986.

(288) Kocka, Jürgen: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): 
Sozialgeschichte im internationalen Über­
blick. Ergebnisse und Tendenzen der For­
schung. Darmstadt 1989, S. 1 -1 7 .

(289) Kocka, Jürgen: Sozialgeschichte -  gestern 
und heute. In: Ilko-Sascha Kowalczuk (Hrsg.): 
Paradigmen deutscher Geschichtswissen­
schaft. Berlin 1994, S. 15 -31 .

(290) Kocka, Jürgen: Historische Sozialwissenschaft 
heute. In: Paul Nolte/Manfred Hettling/Frank- 
Michael Kuhlemann/Hans-Walter Schmuhl 
(Hrsg.): Perspektiven der Gesellschaftsge­
schichte. München 2000, S. 5 -2 4 .

(291) Kocka, Jürgen: Sozialgeschichte in Deutsch­
land seit 1945. Aufstieg -  Krise -  Perspekti­
ven. Vortrag auf der Festveranstaltung zum 
40-jährigen Bestehen des Instituts für Sozial­
geschichte am 25. Oktober 2002 in Braun­
schweig. Bonn-Bad Godesberg2002.

(292) Koslowski, Peter (Hrsg.): The Discovery of 
Historicity in German Idealism and Historism. 
Berlin u.a. 2005 (Studies in Economic Ethics 
and Philosophy).

(293) Laak, Dirk van: Alltagsgeschichte. In: Michael

134



Bibliographie

Maurer (Hrsg.): Aufriß der Historischen Wis­
senschaften, Bd. 7: Neue Themen und Metho­
den der Geschichtswissenschaft. Stuttgart 
2003, S. 14-80.

(294) Lamprecht, Karl: Vorwort. In: Ders.: Deutsche 
Geschichte. Erster Band. 2. durchges. Aufl. 
Berlin 1894, S .V -X I.

(295) Lamprecht, Karl: Alte und neue Richtungen in 
der Geschichtswissenschaft. Berlin 1896. 
[Auszugsweise abgedruckt in: Karl Lamp­
recht: Alternative zu Ranke. Schriften zur Ge­
schichtstheorie. Hrsg, von Hans Schleier. 
Leipzig 1988, S. 143-207],

(296) Lamprecht, Karl: Was ist Kulturgeschichte? 
Beitrag zu einer empirischen Historik. In: 
Deutsche Zeitschrift für Geschichtswissen­
schaft N.F. 1 (1896/97), S. 75-150. [Auszugs­
weise abgedruckt in: Karl Lamprecht: Alterna­
tive zu Ranke. Schriften zur Geschichtstheo­
rie. Hrsg, von Hans Schleier. Leipzig 1988, 
S. 213-272],

(297) Landwehr, Achim: Diskurs -  Macht -  Wis­
sen. Perspektiven einer Kulturgeschichte des 
Politischen. In: Archiv für Kulturgeschichte 85 
(2003), S. 71-117.

(298) Landwehr, Achim: Kulturwissenschaft und 
Geschichtswissenschaft. In: Klaus Stiersdor- 
fer/Laurenz Volkmann (Hrsg.): Kulturwissen­
schaft Interdisziplinär. Tübingen 2005, S. 39­
57.

(299) Langewiesche, Dieter: Sozialgeschichte und 
Politische Geschichte. In: Wolfgang Schieder/ 
Volker Sellin (Hrsg.): Sozialgeschichte in 
Deutschland. Entwicklungen und Perspekti­
ven im internationalen Zusammenhang, 
Bd. 1: Die Sozialgeschichte innerhalb der Ge­
schichtswissenschaft. Göttingen 1986, S. 9 ­
32.

(300) Leigh, John: Voltaire. A Sense of History. Ox­
ford 2004.

(301) Lipp, Carola: Writing History as Political Cul- 
ture. Social History versus „Alltagsgeschich­
te". A German Debate. In: Storia della storio- 
grafia 9 (1990) 1 7, S. 66-100.

(302) Lipp, Carola: Politische Kultur oder das Politi­
sche und Gesellschaftliche in der Kultur. In: 
Wolfgang Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler 
(Hrsg.): Kulturgeschichte Heute. Göttingen 
1996, S. 78-110.

(303) Lorenz, Chris: Wozu noch Theorie der Ge­
schichte? Über das ambivalente Verhältnis 
zwischen Gesellschaftsgeschichte und Mo­
dernisierungstheorie. In: Volker Depkat/Mat- 
thias Müller/Andreas Urs Sommer (Hrsg.):

Wozu Geschichte(n)? Geschichtswissenschaft 
und Geschichtsphilosophie im Widerstreit. 
Wiesbaden 2004, S. 117-143.

(304) Lottes, Günther: Neue Ideengeschichte. In: 
Joachim Eibach/Ders. (Hrsg.): Kompass der 
Geschichtswissenschaft. Ein Handbuch. Göt­
tingen 2002, S. 261 -269.

(305) Lüdtke, A lf (Hrsg.): Alltagsgeschichte. Zur Re­
konstruktion historischer Erfahrungen und Le­
bensweisen. Frankfurt a.M. 1989, 2. aktualis.
Aufl. 2000.

(306) Ludz, Peter Christian (Hrsg.): Soziologie und 
Sozialgeschichte. Aspekte und Probleme. 
Opladen 1973 (= Kölner Zeitschrift für So­
ziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 
16).

(307) Lutter, Christina/Margit Szöllösi-Janze/Heide- 
marie Uhl (Hrsg.): Kulturgeschichte. Fragestel­
lungen, Konzepte, Annäherungen. Innsbruck 
u. a. 2004 (Querschnitte Bd. 15).

(308) Maset, Michael: Kultur oder Gesellschaft? Zur 
Diskussion über eine kulturwissenschaftliche 
Wende in der deutschen Geschichtswissen­
schaft. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring 
(Hrsg.): Kultur und ihre Wissenschaft. Beiträge 
zu einem reflexiven Verhältnis. Konstanz 
2002, S. 151-178.

(309) Maurer, Michael: Historische Anthropologie. 
In: Ders. (Hrsg.): Aufriß der Historischen Wis­
senschaften, Bd. 7: Neue Themen und Metho­
den der Geschichtswissenschaft. Stuttgart 
2003, S. 294-387.

(310) Maurer, Michael: Kulturgeschichte. In: Ders. 
(Hrsg.): Aufriß der Historischen Wissenschaf­
ten, Bd. 3: Sektoren. Stuttgart 2004, 
S. 339-418.

(311) Maurer, Michael: Alte Kulturgeschichte -  
Neue Kulturgeschichte? In: Historische Zeit­
schrift Bd. 280 (2005), S. 281 -304.

(312) Medick, Hans: „Missionare im Ruderboot"? 
Ethnologische Erkenntnisweisen als Heraus­
forderung an die Sozialgeschichte. In: Alf 
Lüdtke (Hrsg.): Alltagsgeschichte. Zur Rekon­
struktion historischer Erfahrungen und Le­
bensweisen. Frankfurt a.M. 1989, S. 48-84 
[Erstveröffentlichung in: Geschichte und Ge­
sellschaft 10 (1984), S. 295-319].

(313) Medick, Hans: Mikro-Historie. In: Winfried 
Schulze (Hrsg.): Sozialgeschichte, Alltagsge­
schichte, Mikro-Historie. Eine Diskussion. 
Göttingen 1994, S. 40-53.

(314) Medick, Hans: Quo vadis Historische Anthro­
pologie? Geschichtsforschung zwischen His­
torischer Kulturwissenschaft und Mikro-His-

135



Bibliographie

torie. In: Historische Anthropologie 9 (2001), 
S. 78-92.

(315) Mehr, Christian: Naturalisierte Kulturge­
schichte und politische Geschichtsschrei­
bung. In: Ulrich Muhlack [unter M itarbeit von 
Christian Mehr und Dagmar Stegmüller] 
(Hrsg.): Historisierung und gesellschaftlicher 
Wandel in Deutschland im 19. Jahrhundert. 
Berlin 2003 (Wissenskultur und gesellschaftli­
cher Wandel Bd. 5), S. 193 -210 .

(316) Meier, Christian: Notizen zum Verhältnis von 
Makro- und Mikrogeschichte. In: Karl Acham/ 
W infried Schulze (Hrsg.): Teil und Ganzes. 
Zum Verhältnis von Einzel- und Gesamtanaly­
se im Geschichts- und Sozialwissenschaften. 
München 1990 (Theorie der Geschichte. Bei­
träge zur Historik Bd. 6), S. 111 -140 .

(317) Mergel, Thomas: Kulturgeschichte -  die neue 
„große Erzählung"? Wissenssoziologische Be­
merkungen zur Konzeptualisierung sozialer 
W irklichkeit in der Geschichtswissenschaft. 
In: Wolfgang Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler 
(Hrsg.): Kulturgeschichte Heute. Göttingen 
1996, S. 41 -77 .

(318) Mergel, Thomas/Thomas Welskopp (Hrsg.): 
Geschichte zwischen Kultur und Gesellschaft. 
Beiträge zur Theoriedebatte. München 1997.

(319) Mergel, Thomas: Überlegungen zu einer Kul­
turgeschichte der Politik. In: Geschichte und 
Gesellschaft28 (2002), S. 574-606.

(320) Mergel, Thomas: Evolution, Entropie und 
Reizsamkeit. Naturwissenschaftliche Katego­
rien im Lamprecht-Streit. In: Ulrich Muhlack 
[unter Mitarbeit von Christian Mehr und Dag­
mar Stegmüller] (Hrsg.): Historisierung und 
gesellschaftlicher Wandel in Deutschland im 
19. Jahrhundert. Berlin 2003 (Wissenskultur 
und gesellschaftlicher Wandel Bd. 5), 
S. 211-227.

(321) Mergel, Thomas: Kulturwissenschaft der Poli­
tik: Perspektiven und Trends. In: Friedrich Jae- 
ger/Jörn Rüsen (Hrsg.): Handbuch der Kultur­
wissenschaften, Bd. 3: Themen und Tenden­
zen. Hrsg, von Friedrich Jaeger und Jörn Rü­
sen. Stuttgart 2004, S. 413-425.

(322) Mollenhauer, Daniel: „Den Volksgeist be­
schwören". W ilhelm  Heinrich Riehls „W is­
senschaft vom Volke" und die Konstruktion 
eines deutschen ,Nationalcharakters'. In: M i­
chael Einfalt u.a. (Hrsg.): Konstrukte nationa­
ler Identität. Deutschland, Frankreich und 
Großbritannien (19. und 20. Jahrhundert). 
Würzburg 2002 (Identitäten und Alteritäten 
Bd. 11), S. 155-169.

(323) Mooser, Josef: Sozial- und Wirtschaftsge­
schichte, Historische Sozialwissenschaft, Ge­
sellschaftsgeschichte. In: Hans-Jürgen Goertz 
(Hrsg.): Geschichte. Ein Grundkurs. Reinbek 
bei Hamburg22 001, S. 516-538 .

(324) Nagl, Ludwig: Thesen zum Verhältnis von A ll­
tagsgeschichte und Theorie. In: Herta Nagl- 
Docekal/Franz W immer (Hrsg.): Neue Ansät­
ze in der Geschichtswissenschaft. Eine Philo­
sophisch-Historische Tagung. W ien 1984 
(Conceptus-Studien Bd. 1), S. 18 -23 .

(325) Nicklas, Thomas: Macht -  Politik -  Diskurs. 
Möglichkeiten und Grenzen einer Politischen 
Kulturgeschichte. In: Archiv für Kulturge­
schichte 86 (2004), S. 1 -2 5 .

(326) Niefanger, Dirk: Art. „Historismus". In: Gert 
Ueding (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 
Rhetorik, Bd. 3: Eup-Hör. Tübingen 1996, Sp. 
1410-1420.

(327) Nipperdey, Thomas: Die anthropologische 
Dimension der Geschichtswissenschaft. In: 
Ders.: Gesellschaft, Kultur, Theorie. Gesam­
melte Aufsätze zur neueren Geschichte. Göt­
tingen 1976 (Kritische Studien zur Ge­
schichtswissenschaft Bd. 18), S. 3 3 -5 8  und 
S. 418f.

(328) Noll, Thomas: Vom Glück des Gelehrten. Ver­
such über Jacob Burckhardt. Göttingen 1997.

(329) Nolte, Fbul: Gesellschaftsgeschichte -  von 
der Theorie zur Geschichtsschreibung. In: 
Paul Nolte/Manfred Hettling/Frank-Michael 
Kuhlemann/Hans-Walter Schmuhl (Hrsg.): 
Perspektiven der Gesellschaftsgeschichte. 
München 2000, S. 1 -4 .

(330) Oberkrome, W illi: Volksgeschichte. Methodi­
sche Innovation und völkische Ideologisie­
rung in der deutschen Geschichtswissenschaft 
1918-1945. Göttingen 1993.

(331) Oestreich, Gerhard: Die Fachhistorie und die 
Anfänge der sozialgeschichtlichen Forschung 
in Deutschland. In: Historische Zeitschrift 
Bd. 208 (1969), S. 320-363 .

(332) Oexle, Otto Gerhard: Nach dem Streit. An­
merkungen über,Makro-' un d ,Mikrohistorie'. 
In: Rechtshistorisches Journal 14 (1995), 
S. 191-200.

(333) Oexle, Otto Gerhard/Jörn Rüsen (Hrsg.): His­
torismus in den Kulturwissenschaften. Ce- 
schichtskonzepte, historische Einschätzun­
gen, Grundlagenprobleme. Köln u.a. 1996 
(Beiträge zur Geschichtskultur Bd. 12).

(334) Peukert, Detlev J. K.: Ist die Neuere Alltagsge­
schichte theoriefeindlich? In: Herta Nagl-Do- 
cekal/Franz W immer (Hrsg.): Neue Ansätze in

136



Bibliographie

der Geschichtswissenschaft. Eine Philoso­
phisch-Historische Tagung. W ien 1984 (Con- 
ceptus-Studien Bd. 1), S. 7 -1 7 .

(335) Rachfahl, Felix: Deutsche Geschichte vom 
w irtschaftlichen Standpunkt. In: Preußische 
Jahrbücher 83 Oanuar bis März 1896), S. 48 ­
96.

(336) Raphael, Lutz: Historikerkontroversen im 
Spannungsfeld zwischen Berufshabitus, Fä­
cherkonkurrenz und sozialen Deutungsmu­
stern: Lamprecht-Streit und französischer Me­
thodenstreit der Jahrhundertwende in ver­
gleichender Perspektive. In: Historische Zeit­
schrift Bd. 251 (1990),S. 325-363.

(337) Raphael, Lutz: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): 
Von der Volksgeschichte zur Strukturge­
schichte: Die Anfänge der westdeutschen So­
zialgeschichte 1945-1968. Leipzig 2002 
(=Comparativ. Leipziger Beiträge zur Univer­
salgeschichte und vergleichenden Gesell­
schaftsforschung 12 (2002) 1), S. 7 -1 1 .

(338) Raphael, Lutz/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): 
Ideen als gesellschaftliche Gestaltungskraft im 
Europa der Neuzeit. Beiträge für eine erneuer­
te Geistesgeschichte. München 2006 (Or- 
dungssysteme. Studien zur Ideengeschichte 
der Neuzeit Bd. 20).

(339) Raulff, U lrich: Von der Kulturgeschichte zur 
Geschichtskultur. Eine wissenschaftsge­
schichtliche Skizze. In: Klaus P. Hansen 
(Hrsg.): Kulturbegriff und Methode. Der stille 
Paradigmenwechsel in den Geisteswissen­
schaften. Eine Passauer Ringvorlesung. Tübin­
gen 1993, S. 133-148.

(340) Reinhard, Wolfgang: „Staat machen". Verfas­
sungsgeschichte als Kulturgeschichte. In: Jahr­
buch des Historischen Kollegs 1998. Mün­
chen 1999, S. 99 -11 8 .

(341) Ritter, Gerhard A.: Die neuere Sozialge­
schichte in der Bundesrepublik Deutschland. 
In: Jürgen Kocka (Hrsg.): Sozialgeschichte im 
internationalen Überblick. Ergebnisse und 
Tendenzen der Forschung. Darmstadt 1989, 
S. 19 -88 .

(342) Rüsen, Jörn: Konfigurationen des Historismus. 
Studien zur deutschen Wissenschaftskultur. 
Frankfurt a. M. 1993.

(343) Sammer, Marianne: Intuitive Kulturge­
schichtsschreibung. Ein Versuch zum Verhält­
nis von Geschichtsdenken und kulturhistori­
scher Methode bei Jacob Burckhardt. Mün­
chen 1994 (Kulturgeschichtliche Forschungen 
Bd. 19).

(344) Sarasin, Philipp: Arbeit, Sprache -  Alltag.

Wozu noch „Alltagsgeschichte"? In: Werkstatt 
Geschichte 5 (1996) 15, S. 72 -85 .

(345) Schäfer, Dietrich: Das eigentliche Arbeitsge­
biet der Geschichte. Akademische Antrittsre­
de gehalten den 25. Oktober 1888. Jena 
1888.

(346) Schäfer, Dietrich: Geschichte und Kulturge­
schichte. Eine Erwiderung. Jena 1891.

(347) Schieder, Wolfgang: Sozialgeschichte zw i­
schen Soziologie und Geschichte. Das wis­
senschaftliche Lebenswerk Werner Conzes. 
In: Geschichte und Gesellschaft 13 (1987), 
S. 244-266.

(348) Schleier, Hans: Der Kulturhistoriker Karl 
Lamprecht, der „Methodenstreit" und die Fol­
gen. In: Karl Lamprecht: Alternative zu Ranke. 
Schriften zur Geschichtstheorie. Hrsg, von 
Hans Schleier. Leipzig 1988, S. 7 -4 5 .

(349) Schleier, Hans: Deutsche Kulturhistoriker des 
19. Jahrhunderts. Über Gegenstand und Auf­
gaben der Kulturgeschichte. In: Geschichte 
und Gesellschaft 23 (1997), S. 70 -98 .

(350) Schleier, Hans: Kulturgeschichte im 19. Jahr­
hundert: Oppositionswissenschaft, Moderni­
sierungsgeschichte, Geistesgeschichte, spe­
zialisierte Sammlungsbewegung. In: W olf­
gang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulin (Hrsg.): 
Geschichtsdiskurs, Bd. 3: Die Epoche der 
Historisierung. Frankfurt a.M . 1997, S. 424­
446.

(351) Schleier, Hans: Kulturgeschichte und Historis­
mus in Deutschland während des 19. Jahr­
hunderts. In: Horst Walter Blanke/Friedrich 
Jaeger/Thomas Sandkühler (Hrsg.): Dimensio­
nen der Historik. Geschichtstheorie, Wissen­
schaftsgeschichte und Geschichtskultur heu­
te. Jörn Rüsen zum 60. Geburtstag. Köln u.a. 
1998,S. 263-274.

(352) Schleier, Hans: Historisches Denken in der 
Krise der Kultur. Fachhistorie, Kulturgeschich­
te und Anfänge der Kulturwissenschaften in 
Deutschland. Göttingen 2000 (Essener Kultur­
wissenschaftliche Vorträge Bd. 7).

(353) Schleier, Hans: Neue Ansätze der Kulturge­
schichte zwischen 1830 und 1900. Z ivilisati­
onsgeschichte und Naturgesetze. Darwinis­
mus und Kulturbiologismus. In: U lrich Muh­
lack [unter Mitarbeit von Christian Mehr und 
Dagmar Stegmüller] (Hrsg.): Historisierung 
und gesellschaftlicher Wandel in Deutschland 
im 19. Jahrhundert. Berlin 2003 (Wissenskul­
tur und gesellschaftlicher Wandel Bd. 5), 
S. 137-157.

(354) Schlumbohm, Jürgen (Hrsg.): Mikrogeschich-

137



Bibliographie

te -  Makrogeschichte. Komplementär oder 
inkommensurabel? Göttingen 220 00 (Göttin­
ger Gespräche zur Geschichtswissenschaft 
Bd. 7).

(355) Schorn-Schütte, Luise: Karl Lamprecht. Kul­
turgeschichtsschreibung zwischen Wissen­
schaft und Politik. Göttingen 1984 (Schriften­
reihe der historischen Kommission bei der 
bayerischen Akademie der Wissenschaften 
Bd. 22).

(356) Schorn-Schütte, Luise: Karl Lamprecht und 
die internationale Geschichtswissenschaft an 
der Jahrhundertwende. In: Archiv für Kultur­
geschichte 67 (1985), S. 417-464.

(357) Schorn-Schütte, Luise: Karl Lamprecht. Weg­
bereiter einer historischen Sozialwissen­
schaft? In: Notker Hammerstein (Hrsg.): Deut­
sche Geschichtswissenschaft um 1900. Stutt- 
gart1988, S. 153-191.

(358) Schorn-Schütte, Luise: Ideen-, Geistes-, Kul­
turgeschichte. In: Hans-Jürgen Goertz (Hrsg.): 
Geschichte. Ein Grundkurs. Reinbek bei 
Hamburg22 001, S. 489-515.

(359) Schröder, Stephan Michael: Von Gelees, sym­
bolischen Formen und drohender Balkanisie­
rung der Wissenschaft. 150 Jahre Begriffstradi­
tionen von »Kulturwissenschaft'. In: Bernd 
Henningsen/Stephan Michael Schröder 
(Hrsg.): Vom Ende der Humboldt-Kosmen. 
Konturen von Kulturwissenschaft. Baden-Ba­
den 1997, S. 57-99 .

(360) Schulze, Winfried: Mikrohistorie versus Mak­
rohistorie? Anmerkungen zu einem aktuellen 
Thema. In: Christian Meier/Jörn Rüsen (Hrsg.): 
Historische Methode. München 1988 (Theo­
rie der Geschichte. Beiträge zur Historik 
Bd. 5), S. 319-341. '

(361) Schulze, Winfried: Deutsche Geschichtswis­
senschaft nach 1945. München 1989.

(362) Schulze, W infried: Einleitung. In: Ders. 
(Hrsg.): Sozialgeschichte, Alltagsgeschichte, 
Mikro-Historie. Eine Diskussion. Göttingen 
1994, S. 6 -1 8 .

(363) Seifert, Friedrich: Der Streit um Karl Lamp­
rechts Geschichtsphilosophie. Augsburg 
1925. 1

(364) Sieder, Reinhard: Zur Theoriebedürftigkeit der 
Neuen Alltagsgeschichte. In: Herta Nagl-Do- 
cekal/Franz W immer (Hrsg.): Neue Ansätze in 
der Geschichtswissenschaft. Eine Philoso­
phisch-Historische Tagung. W ien 1984 (Con- 
ceptus-Studien Bd. 1), S. 24 -41 .

(365) Simonis, Linda: Genetisches Prinzip. Zur 
Struktur der Kulturgeschichte bei Jacob Burck­

hardt, Georg Lukäcs, Ernst Robert Curtius und 
Walter Benjamin. Tübingen 1998 (Communi- 
catio Bd. 18), S. 35 -125 .

(366) Steinmetz, W illiba ld : Von der Geschichte der 
Gesellschaft zur „Neuen Kulturgeschichte". 
In: Andreas W irsching (Hrsg.): Neueste Zeit. 
Oldenbourg Geschichte Lehrbuch. München 
2006, S. 233-252.

(367) Stollberg-Rilinger, Barbara (Hrsg.): Was heißt 
Kulturgeschichte des Politischen? Berlin 2005 
(= Zeitschrift für Historische Forschung, Bei­
heft 35).

(368) Stone, Harold Samuel: Vico's Cultural History. 
The Production and Transmission of Ideas in 
Naples 1685-1750. Leiden u.a. 1997

(369) Stone, Lawrence: The Revival of the Narrative. 
Reflections on a New O ld History. In: Past & 
Present Nr. 85 (November 1979), S. 3 -2 4 .

(370) Strupp, Christoph: Johan Huizinga. Ge­
schichtswissenschaft als Kulturgeschichte. 
Göttingen 2000.

(371) Süssmuth, Hans (Hrsg.): Historische Anthro­
pologie. Der Mensch in der Geschichte. Göt­
tingen 1984.

(372) Tenfelde, Klaus: Schwierigkeiten mit dem A ll­
tag. In: Geschichte und Gesellschaft 10 
(1984), S. 376-394.

(373) Uhl, Heidemarie: „Kultur" und/oder „Gesell­
schaft"? Zur „kulturwissenschaftlichen Wen­
de" in den Geschichtswissenschaften. In: Lutz 
Musner/Gotthart Wunberg (Hrsg.): Kulturwis­
senschaften. Forschung -  Praxis -  Positionen. 
Freiburg i. Br. 2003, S. 220-236.

(374) Ulbricht, Otto: Mikrogeschichte: Versuch 
einer Vorstellung. In: Geschichte in Wissen­
schaft und Unterricht 45 (1994), S. 347­
367.

(375) Vierhaus, Rudolf: Die Rekonstruktion histori­
scher Lebenswelten. Probleme moderner Kul­
turgeschichtsschreibung. In: Wege zu einer 
neuen Kulturgeschichte. M it Beiträgen von 
Rudolf Vierhaus und Roger Chartier. Göttin­
gen 1995 (Göttinger Gespräche zur Ge­
schichtswissenschaft Bd. 1), S. 7 -2 8 .

(376) Voltaire (Francois Marie Arouet): Essai sur les 
moeurs et l'esprit des nations (1756/1769). 
In: CEuvres completes de Voltaire. Nouvelle 
Edition, hrsg. v. Louis Moland. Bde. 11-13. 
Paris [1878]. Zit. nach ND Nendeln 1967.

(377) Wehler, Hans-Ulrich: Geschichte als Histo­
rische Sozialwissenschaft. Frankfurt a.M. 
1973.

(378) Wehler, Hans-Ulrich: Modernisierungstheorie 
und Geschichte. Göttingen 1975.

138

pabsteve

pabsteve



Bibliographie

(379) Wehler, Hans-Ulrich (Hrsg.): Geschichte und 
Soziologie. Köln 1972, Königstein/Ts21984.

(380) Wehler, Hans-Ulrich: Historische Sozialwis­
senschaft und Geschichtsschreibung. Studien 
zu Aufgaben und Traditionen deutscher Ge­
schichtswissenschaft. Göttingen 1980.

(381) Wehler, Hans-Ulrich: Sozialgeschichte und 
Gesellschaftsgeschichte. In: Wolfgang Schie- 
der/Volker Sellin (Hrsg.): Sozialgeschichte in 
Deutschland. Entwicklungen und Perspekti­
ven im internationalen Zusammenhang, 
Bd. 1: Die Sozialgeschichte innerhalb der Ge­
schichtswissenschaft. Göttingen 1986, S. 33­
52.

(382) Wehler, Hans-Ulrich: Alltagsgeschichte: Kö­
nigsweg zu neuen Ufern oder Irrgarten der Il­
lusionen? In: Ders. Aus der Geschichte ler­
nen? Essays. München 1988, S. 130-151.

(383) Wehler, Hans-Ulrich: Einleitung. In: Ders.: 
Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 1: 
Vom Feudalismus des Alten Reiches bis zur 
Modernisierung der Reformära 1700-1815. 
München 1987, München 21989, S. 6-31.

(384) Wehler, Hans-Ulrich: What is the „History of 
Society"? In: Storia della storiografia 9 (1990) 
18, S. 5 -20 .

(385) Wehler, Hans-Ulrich: Bibliographie zur neu­
eren deutschen Sozialgeschichte. München 
1993.

(386) Wehler, Hans-Ulrich: Das Duell zwischen So­
zialgeschichte und Kulturgeschichte. Die 
deutsche Kontroverse im Kontext der westli­
chen Historiographie. In: Francia 28 (2001) 3, 
S. 103-110.

(387) Wehler, Hans-Ulrich: Ein Kursbuch der Belie­
bigkeit. Eine neue Kulturgeschichte lässt viele 
Blumen blühen -  aber die schönsten leider 
nicht. In: Die Zeit vom 26. 7.2001, S. 37f.

(388) Wehler, Hans-Ulrich: Modernisierungstheorie 
und Gesellschaftsgeschichte. Einige Ergän­
zungen und Einwände zu Chris Lorenz' kriti­
schen Überlegungen. In: Volker Depkat/Mat- 
thias Müller/Andreas Urs Sommer (Hrsg.): 
Wozu Geschichte(n)? Geschichtswissenschaft 
und Geschichtsphilosophie im Widerstreit. 
Wiesbaden 2004, S. 144-153.

(389) Welskopp, Thomas: Die Sozialgeschichte der 
Väter. Grenzen und Perspektiven der Histori­
schen Sozialwissenschaft. In: Geschichte und 
Gesellschaft 24(1998), S. 173-198.

(390) Welskopp, Thomas: Westbindung auf dem 
„Sonderweg". Die deutsche Sozialgeschichte 
vom Appendix der Wirtschaftsgeschichte zur 
Historischen Sozialwissenschaft. In: Wolf-

gang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulin: Ge­
schichtsdiskurs, Bd. 5: Globale Konflikte, Er­
innerungsarbeit und Neuorientierung seit 
1945. Frankfurt a.M. 1999, S. 191 -237.

(391) Wirtz, Rainer: Kommentar zu Reinhard Sie­
der: Zur Theoriebedürftigkeit der Neuen A ll­
tagsgeschichte. In: Herta Nagl-Docekal/Franz 
Wimmer (Hrsg.): Neue Ansätze in der Ge­
schichtswissenschaft. Eine Philosophisch-His­
torische Tagung. Wien 1984 (Conceptus-Stu- 
dien Bd. 1), S. 42-47.

(392) Zande, Johan van der: Zur Geschichtswissen­
schaft der Aufklärung: Johann Christoph Ade­
lungs Kulturgeschichte der Menschheit 
(1782). In: Gert Melville u.a. (Hrsg.): 
Deutschland und Europa in der Neuzeit. Fest­
schrift für K. O. Freiherr von Aretin zum 65. 
Geburtstag. 1. Halbband. Stuttgart 1988 (Ver­
öffentlichungen des Instituts für Europäische 
Geschichte Mainz. Abt. Universalgeschichte 
Bd. 134, 1. Halbband), S. 359-375.

4. Die Quellen der Kulturgeschichte

a) Text als Quelle: Der ,linguistic turn'

(393) Ankersmit, Frank R.: Historismus, Postmoder­
ne und Historiographie. In: Wolfgang Küttler/ 
Jörn Rüsen/Ernst Schulin (Hrsg.): Geschichts­
diskurs, Bd. 1: Grundlagen und Methoden der 
Historiographiegeschichte. Frankfurt a.M. 
1993, S. 65-84.

(394) Ankersmit, Frank R.: Wahrheit in Literatur und 
Geschichte. In: Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/ 
Ernst Schulin (Hrsg.): Geschichtsdiskurs, 
Bd. 5: Globale Konflikte, Erinnerungsarbeit 
und Neuorientierungen seit 1945. Frankfurt 
a.M. 1999, S. 337-359.

(395) Ankersmit, Frank R.: Vom Nutzen und Nach­
teil der Literaturtheorie für die Geschichts­
theorie. In: Daniel Fulda/Silvia Serena 
Tschopp (Hrsg.): Literatur und Geschichte. Ein 
Kompendium zu ihrem Verhältnis von der 
Aufklärung bis zur Gegenwart. Berlin/New 
York2002, S. 13-37.

(396) Aschmann, Birgit: Moderne versus Postmo­
derne. Gedanken zur Debatte über ver­
gangene, gegenwärtige und künftige For­
schungsansätze. In: Jürgen Elvert/Susanne 
Krauß (Hrsg.): Historische Debatten und 
Kontroversen im 19. und 20.Jahrhundert. Ju­
biläumstagung der Ranke-Gesellschaft in Es­
sen 2001. Stuttgart 2003 (Historische Mittei­
lungen im Auftrage der Ranke-Gesellschaft 
Bd. 46), S. 256-275.

139



Bibliographie

(397) Bachmann-Medick, Doris: Kulturanthropolo­
gie. In: Ansgar Nünning/Vera Nünning 
(Hrsg.): Konzepte der Kulturwissenschaften. 
Theoretische Grundlagen -  Ansätze -  Pers­
pektiven. Stuttgart/Weimar 2003, S. 86­
107.

(398) Bahners, Patrick: Die Ordnung der Geschich­
te. Über Hayden White. In: Merkur 46 (1992), 
S. 506-521.

(399) Bahners, Patrick: Die göttliche Komödie. Leo­
pold von Ranke und Hayden White. In: Storia 
della Storiografia 13 (1993) 24, S. 71 -108.

(400) Bahners, Patrick: Hayden W hite liest Edward 
Gibbon. Zur Ironie der Rezeptionsgeschichte. 
In: Jörn Stückrath/Jürg Zbinden (Hrsg.): Meta­
geschichte. Hayden White und Paul Ricceur. 
Dargestellte W irklichkeit in der europäischen 
Kultur im Kontext von Husserl, Weber, Auer­
bach und Gombrich. Baden-Baden 1997 (ZiF. 
Interdisziplinäre Studien Bd. 2), S. 125-138.

(401) Baumgartner, Hans-Michael: Kontinuität und 
Geschichte. Zur Kritik und Metakritik der his­
torischen Vernunft. Frankfurt a. M. 1972.

(402) Biti, Vladimir: Geschichte als Literatur -  Lite­
ratur als Geschichte. Zur gegenwärtigen W ie­
deraufnahme der romantisch-aufklärerischen 
Kontroverse um die historiographische Fik­
tion. In: Österreichische Zeitschrift für Ge­
schichtswissenschaften 4 (1993), S. 371 -396.

(403) Burke, Peter: Die Metageschichte von Meta- 
history. In: Jörn Stückrath/Jürg Zbinden 
(Hrsg.): Metageschichte. Hayden White und 
Paul Ricceur. Dargestellte W irklichkeit in der 
europäischen Kultur im Kontext von Husserl, 
Weber, Auerbach und Gombrich. Baden-Ba­
den 1997 (ZiF. Interdisziplinäre Studien 
Bd. 2),S. 73 -85 .

(404) Burschei, Peter: Darstellung: Das Schreiben 
der Geschichte. In: Annette Völker-Rasor 
(Hrsg.): Frühe Neuzeit. Oldenbourg Ge­
schichte Lehrbuch. München 2000, München 
22006,S. 315-330.

(405) Certeau, Michel de: Das Schreiben der Ge­
schichte. Aus dem Französischen von Sylvia 
M. Schomburg-Scherff. Frankfurt a.M./New 
York 1991 [L' ecriture de l'histoire, Paris 
1975].

(406) Chartier, Roger: Kulturgeschichte zwischen 
Repräsentationen und Praktiken [Einleitung]. 
In: Ders.: Die unvollendete Vergangenheit. 
Geschichte und die Macht der Weltausle­
gung. Aus dem Französischen von Ulrich 
Raulff. Berlin 1989, S. 7 -2 0 .

(407) Chartier, Roger: Quatre questions ä Hayden

White. In: Storia della Storiografia 13 (1993) 
24, S. 133-142.

(408) Chartier, Roger: Die W elt als Repräsentation. 
In: Matthias Middell/Steffen Sammler (Hrsg.): 
Alles Gewordene hat Geschichte. Die Schule 
der ANNALES in ihren Texten 1929-1992. 
M it einem Essay von Peter Schöttler. Leipzig 
1994,S. 320-347.

(409) Chartier, Roger: L'Histoire Culturelle entre 
«Linguistic Turn» et Retour au Sujet. In: Hart­
mut Lehmann (Hrsg.): Wege zu einer neuen 
Kulturgeschichte. Göttingen 1995 (Göttinger 
Gespräche zur Geschichtswissenschaft 
Bd. 1),S. 29 -58 .

(410) Chartier, Roger: Au bord de la falaise. L'histoi­
re entre certitudes et inquietude. Paris 1998.

(411) Clifford, James/George E. Marcus (Hrsg.): W ri- 
ting Culture. The Poetics and Politics o f Ethno- 
graphy. Berkeley u.a. 1986.

(412) Crivellari, Fabio/Kay Kirchmann/Marcus 
Sandl/Rudolf Schlögl: Einleitung: Die Media- 
lität der Geschichte und die Historizität der 
Medien. In: Dies. (Hrsg.): Die Medien der Ge­
schichte. Historizität und Medialität in inter­
disziplinärer Perspektive. Unter Mitarbeit 
vom Sven Grampp. Konstanz 2004 (Histo­
rische Kulturwissenschaft Bd. 4), S. 9 -4 5 .

(413) Day, Frank: Hayden V. White. In: Paul Han­
som (Hrsg.): Twentieth-Century American 
Cultural Theorists. Detroit u.a. 2001 (Dictio­
nary of Literary Biography Bd. 246), S. 380­
394.

(414) Derrida, Jacques: Grammatologie. Übersetzt 
von Hans-Jörg Rheinberger und Hanns Zisch­
ler. 1. Aufl. Frankfurt a.M . 1974. Zit. aus 
Frankfurt a.M. 61996 [De la grammatologie, 
Paris 1967].

(415) Derschka, Harald Rainer: Hayden Whites Me- 
tahistory und Thomas S. Kuhns Struktur wis­
senschaftlicher Revolutionen. Die Wissen­
schaftlichkeit der Geschichtswissenschaft 
zwischen postmoderner Dekonstruktion und 
wissenschaftstheoretischer Rekonstruktion. 
In: Katja Bär/Kai Berkes/Stefanie Eichler u.a. 
(Hrsg.): Text und Wahrheit. Ergebnisse der in­
terdisziplinären Tagung ,Fakten und Fiktio­
nen' der Philosophischen Fakultät der Univer­
sität Mannheim, 2 8 .-3 0 . November 2002. 
Frankfurt a. M. 2004, S. 17 -26 .

(416) Domanska, Ewa: Hayden W hite: Beyond Iro- 
ny. In: Jörn Stückrath/Jürg Zbinden (Hrsg.): 
Metageschichte. Hayden W hite und Paul Ri­
cceur. Dargestellte W irklichkeit in der euro­
päischen Kultur im Kontext von Husserl, We-

140

pabsteve



Bibliographie

ber, Auerbach und Gombrich. Baden-Baden 
1997 (ZiF. Interdisziplinäre Studien Bd. 2), 
S. 104-124.

(417) Evans, Richard J.: Fakten und Fiktionen. Über 
die Grundlagen historischer Erkenntnis. 
Frankfurt a. M./New York 1998 [In Defence of 
History, London 1997].

(418) Flaig, Egon: Kinderkrankheiten der Neuen 
Kulturgeschichte. In: Rainer Maria Kiesow/ 
Dieter Simon (Hrsg.): Auf der Suche nach der 
verlorenen Wahrheit. Zum Grundlagenstreit 
in der Geschichtswissenschaft. Frankfurt a.M. 
2000, S. 26-47.

(419) Friedlander, Saul (Hrsg.): Probing the Limits of 
Representation. Nazism and the „Final Solu­
tion". Cambridge, Mass./London 1992.

(420) Fulda, Daniel: Wissenschaft aus Kunst. Die 
Entstehung der modernen deutschen Ge­
schichtsschreibung 1760-1860. Berlin/New 
York 1996 (European Cultures Bd. 7).

(421) Goertz, Hans-Jürgen: Unsichere Geschichte. 
Zur Theorie historischer Referentialität. Stutt­
gart 2001 .

(422) Grau, Bernhard: Die Gattungen der Quellen. 
In: Andreas Wirsching (Hrsg.): Neueste Zeit. 
Oldenbourg Geschichte Lehrbuch. München 
2006, S. 363-378.

(423) Habermas, Rebekka: Gebremste Herausfor­
derungen. In: Rainer Maria Kiesow/Dieter Si­
mon (Hrsg.): Auf der Suche nach der verlore­
nen Wahrheit. Zum Grundlagenstreit in der 
Geschichtswissenschaft. Frankfurt a. M. 2000, 
S. 59-70.

(424) Halttunen, Karen: Cultural History and the 
Challenge of Narrativity. In: Victoria E. Bon- 
nell/Lynn Hunt (Hrsg.): Beyond the Cultural 
Turn. New Directions in the Study of Society 
and Culture. Berkeley u. a. 1999, S. 165 -181.

(425) Hanisch, Ernst: Die linguistische Wende. Ge­
schichtswissenschaft und Literatur. In: Wolf­
gang Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler (Hrsg.): 
Kulturgeschichte Heute. Göttingen 1996, 
S. 212-230. ' '

(426) History and Theory 19 (1980) 4, Beiheft 19 = 
Themenheft: Metahistory: Six Critiques.

(427) Iggers, Georg G.: Zur „Linguistischen Wende" 
im Geschichtsdenken und in der Geschichts­
schreibung. In: Geschichte und Gesellschaft 
21 (1995), S. 557-570.

(428) Iggers, Georg G.: Historiographie zwischen 
Forschung und Dichtung. Gedanken über 
Hayden Whites Behandlung der Historiogra­
phie. In: Geschichte und Gesellschaft 27 
(2001), S. 327-340.

(429) Jelavich, Peter: Poststrukturalismus und So­
zialgeschichte -  aus amerikanischer Perspek­
tive. In: Geschichte und Gesellschaft 21 
(1995), S. 259-289.

(430) Jenkins, Keith: The Postmodern History Rea­
der. London/New York 1997.

(431) Joyce, Patrick: History and Postmodernism I. 
In: Past& Present 133 (1991), S. 204-209.

(432) Kelly, Catriona: History and Postmodernism II. 
In: Past& Present 133 (1991), S. 209-213.

(433) Kocka, Jürgen/Thomas Nipperdey (Hrsg.): 
Theorie und Erzählung in der Geschichte. 
München 1979 (Theorie der Geschichte. Bei­
träge zur Historik Bd. 3).

(434) Kohlhammer, Siegfried: Die Welt im Vierer­
pack. Zu Hayden White. In: Merkur 52 
(1998), S. 898-907.

(435) König, M. Gudrun: Auf dem Rücken der D in­
ge. Materielle Kultur und Kulturwissenschaft. 
In: Kaspar Maase/Bernd Jürgen Warneken 
(Hrsg.): Unterwelten der Kultur. Themen und 
Theorien der volkskundlichen Kulturwissen­
schaft. Köln u.a. 2003, S. 95-118.

(436) Koselleck, Reinhart/Heinrich Lutz/Jörn Rüsen 
(Hrsg.): Formen der Geschichtsschreibung. 
München 1982 (Theorie der Geschichte. Bei­
träge zur Historik Bd. 4).

(437) Kramer, Lloyd S.: Literature, Criticism, and 
Historical Imagination. The Literary Challen­
ge of Hayden White and Dominick LaCapra. 
In: Lynn Hunt (Hrsg.): The New Cultural H i­
story. Berkeley u.a. 1989, S. 97-128.

(438) LaCapra, Dominick: Geschichte und Kritik. 
Autorisierte Übersetzung aus dem Amerikani­
schen von Ludwig Hirsch. Frankfurt a.M. 
1987 [History and Criticism, Ithaca u.a. 
19851.

(439) Landwehr, Achim: Geschichte des Sagbaren. 
Einführung in die historische Diskursanalyse. 
Tübingen 2001.

(440) Lorenz, Chris: Konstruktion der Vergangen­
heit. Eine Einführung in die Geschichtstheo­
rie. M it einem Vorwort von Jörn Rüsen. Aus 
dem Niederländ. übers, v. Annegret Boom. 
Köln u. a. 1997 (Beiträge zur Geschichtskultur 
Bd. 13) [De constructie van het verleden, 
Amsterdam 1987].

(441) Lorenz, Chris: Postmoderne Herausforderun­
gen an die Gesellschaftsgeschichte? In: Ge­
schichte und Gesellschaft 24 (1998), 
S. 617-632.

(442) Lüsebrink, Hans-Jürgen: Tropologie, Narrati- 
vik, Diskurssemantik. Hayden White aus lite­
raturwissenschaftlicher Sicht. In: Wolfgang

141

pabsteve



Bibliographie

Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulin (Hrsg.): 
Grundlagen und Methoden der Historiogra- 
phiegeschichte. Frankfurt a.M. 1993 (Ge­
schichtsdiskurs I), S. 355-361.

(443) Mommsen, Wolfgang).: Die Sprache des His­
torikers. In: Historische Zeitschrift Bd. 238 
(1984), S. 57 -81 .

(444) Muhlack, Ulrich: Geschichte und Theorie der 
Geschichtswissenschaft, Teil 4. In: Geschichte 
in Wissenschaft und Unterricht 49 (1998), 
S. 360-369.

(445) Nagl-Docekal, Herta: Läßt sich die Ge­
schichtsphilosophie tropologisch fundieren? 
Kritische Anmerkungen zu Hayden White. In: 
Österreichische Zeitschrift für Geschichtswis­
senschaften 4 (1993), S. 466-478.

(446) Noirel, Gerard: Die Wiederkehr der Narrativi- 
tät. In: Joachim Eibach/Günther Lottes (Hrsg.): 
Kompass der Geschichtswissenschaft. Ein 
Handbuch. Göttingen 2002, S. 355-370.

(447) Oexle, Gerhard Otto: Sehnsucht nach Klio. 
Hayden Whites Metahistory -  und w ie man 
darüber hinwegkommt. In: Rechtshistorisches 
Journal 11 (1992), S. 1 -18.

(448) Oexle, Gerhard Otto: Im Archiv der Fiktionen. 
In: Rainer Maria Kiesow/Dieter Simon (Hrsg.): 
Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. 
Zum Grundlagenstreit in der Geschichtswis­
senschaft. Frankfurt a.M ./New York 2000, 
S. 87-103.

(449) Ranke, Leopold von: Aus Werk und Nachlaß. 
Hrsg, von Walther Peter Fuchs und Theodor 
Schieder, Bd. 4: Idee der Universalhistorie. 
Vorlesungseinleitungen. Hrsg, von Volker 
Dotterweich und Walther Peter Fuchs. Mün­
chen 1975.

(450) Reisenleitner, Markus: Kulturgeschichte auf 
der Suche nach dem Sinn. Überlegungen zum 
Einfluß poststrukturalistischer Theorienbil­
dung auf moderne Kulturgeschichtsschrei­
bung. In: Österreichische Zeitschrift für Ge­
schichtswissenschaften 3 (1992), S. 7 -3 0 .

(451) Ricoeur, Paul: Zeit und Erzählung. Aus dem 
Französischen v. Rainer Rochlitz u. Andreas 
Knop. 3 Bde. München 1988/89/91 (Über­
gänge Bd. 18) [Temps et recit, Paris 1983/84/ 
85J.

(452) Ricoeur, Paul: Geschichte und Rhetorik. In: 
Herta Nagl-Docekal (Hrsg.): Der Sinn des His­
torischen. Geschichtsphilosophische Debat­
ten. Frankfurta.M. 1996, S. 107-125.

(453) Rorty, Richard (Hrsg.): The LinguisticTurn. Re- 
cent Essays in Philosophical Method. Chicago 
1967. ‘

(454) Rossi, Pietro (Hrsg.): Theorie der modernen 
Geschichtsschreibung. Frankfurta.M. 1987.

(455) Rüsen, Jörn: W ie kann man Geschichte ver­
nünftig schreiben? Über das Verhältnis von 
Narrativität und Theoriegebrauch in der Ge­
schichtswissenschaft. In: Jürgen Kocka/Tho- 
mas Nipperdey (Hrsg.): Theorie und Erzäh­
lung in dei Geschichte. München 1979 
(Theorie der Geschichte. Beiträge zur Histo­
rik Bd. 3), S. 300-333 [Wiederabdruck in: 
Jörn Rüsen: Zeit und Sinn. Strategien his­
torischen Denkens. Frankfurt a.M. 1990, 
S. 106-134],

(456) Rüsen, Jörn: Die vier Typen des historischen 
Erzählens. In: Reinhart Koselleck/Heinrich 
Lutz/Jörn Rüsen (Hrsg.): Formen der Ge­
schichtsschreibung. München 1982 (Theorie 
der Geschichte. Beiträge zur Historik Bd. 4), 
S. 514-605. [Wiederabdruck in: Jörn Rüsen: 
Zeit und Sinn. Strategien historischen Den­
kens. Frankfurta.M. 1990, S. 153-230].

(457) Rüsen, Jörn: Geschichtsschreibung als Theo­
rieproblem der Geschichtswissenschaft. Skiz­
ze zum historischen Hintergrund der gegen­
wärtigen Diskussion. In: Reinhart Koselleck/ 
Heinrich Lutz/Jörn Rüsen (Hrsg.): Formen der 
Geschichtsschreibung. München 1982 (Bei­
träge zur Historik Bd. 4), S. 14 -35 . [Wieder­
abdruck in: Jörn Rüsen: Zeit und Sinn. Strate­
gien historischen Denkens. Frankfurt a.M. 
1990,S. 135-152].

(458) Rüsen, Jörn: Postmoderne Geschichtstheorie. 
In: Konrad H. Jarausch/Jörn Rüsen/Hans 
Schleier (Hrsg.): Geschichtswissenschaft vor 
2000. Perspektiven der Historiographiege- 
schichte, Geschichtstheorie, Sozial- und 
Kulturgeschichte. Festschrift für Georg G. Ig- 
gers zum 65. Geburtstag. Hagen 1991, 
S. 27 -48 . 1

(459) Rüsen, Jörn: Narrativität und Objektivität in 
der Geschichtswissenschaft. In: Jörn Stück- 
rath/Jürg Zbinden (Hrsg.): Metageschichte. 
Hayden White und Paul Ricoeur. Dargestellte 
W irklichkeit in der europäischen Kultur im 
Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und 
Gombrich. Baden-Baden 1997 (ZiF. Interdis­
ziplinäre Studien Bd. 2), S. 303-326.

(460) Scholz Williams, Gerhild: Geschichte und li­
terarische Dimension. Narrativik und Histo­
riographie in der anglo-amerikanischen For­
schung der letzten Jahrzehnte. In: Deutsche 
Vierteljahrschrift für Literaturwissenschaft 
und Geistesgeschichte 63 (1989), S. 315­
392.

142

pabsteve

pabsteve



Bibliographie

(461) Schöttler, Peter: Wer hat Angst vor dem „lin ­
guistic turn"? In: Geschichte und Gesellschaft 
23(1997), S. 134-151.

(462) Spiegel, Gabrielle M.: History and Post- 
Modernism IV. In: Past & Present 135 (1992), 
S. 194-208.

(463) Spiegel, Gabrielle M.: Geschichte, Historizi­
tät und die soziale Logik von mittelalterlichen 
Texten. In: Christoph Conrad/Martina Kessel 
(Hrsg.): Geschichte schreiben in der Postmo­
derne. Beiträge zur aktuellen Diskussion. 
Stuttgart 1994, S. 161-202 [Erstveröffentli­
chung: History, Historicism, and the Social 
Logic of the Text in the Middle Ages. In: Spe- 
culum 65 (1990), S. 59-86].

(464) Spiegel, Gabrielle M.: The Past as Text. The 
Theory and Practice of Medieval Historiogra- 
phy. Baltimore/London 1997.

(465) Stierstorfer, Klaus: Linguistic turn. In: Ansgar 
Nünning (Hrsg.): Metzler Lexikon Literatur­
und Kulturtheorie. Ansätze -  Personen -  
Grundbegriffe. 2. überarb. u. erw. Aufl. Stutt- 
gartAVeimar2001, S. 371.

(466) Stone, Lawrence: Die Rückkehr der Erzähl­
kunst. Gedanken zu einer neuen alten Ge­
schichtsschreibung. In: Ulrich Raulff (Hrsg.): 
Vom Umschreiben der Geschichte. Neue his­
torische Perspektiven. Berlin 1986, 
S. 88-102. [Erstveröffentlichung: The Revival 
of the Narrative. Reflections on New Old Hi­
story. In: Past& Present 85 (1979), S. 3—24].

(467) Stone, Lawrence: History and Post-Mode- 
rnism. In: Past & Present 131 (1991), 
S. 217-218.

(468) Stone, Lawrence: History and Post-Mode- 
rnism III. In: Past & Present 135 (1992), 
S. 189-194.

(469) Storia della Storiografia 13 (1993) 24 = The­
menheft: Hayden White's Metahistory Twenty 
Years After. I. InterpretingTropology.

(470) Storia della Storiografia 14 (1994) 25 = The­
menheft: Hayden White's Metahistory Twenty 
Years After. II. Metahistory and the Practice of 
History.

(471) Stückrath, Jörn: Typologie statt Theorie? Zur 
Rekonstruktion und Kritik von Hayden Whites 
Begrifflichkeit in Metahistory. In: Ders./Jürg 
Zbinden (Hrsg.): Metageschichte. Hayden 
White und Paul Ricoeur. Dargestellte Wirk­
lichkeit in der europäischen Kultur im Kontext 
von Husserl, Weber, Auerbach und Gom­
brich. Baden-Baden 1997 (ZiF. Interdiszipli­
näre Studien Bd. 2), S. 86-103.

(472) Tschopp, Silvia Serena: Die Geburt der Na­

tion aus dem Geist der Geschichte. Histo­
rische Dichtung Schweizer Autoren des 
19. Jahrhunderts. Tübingen 2004 (Studien zur 
deutschen Literatur Bd. 1 72).

(473) Vann, Richard T.: Louis Mink's Linguistic Turn. 
In: History and Theory 26 (1987), S. 1-14.

(474) Vann, Richard T.: Turning Linguistic. History 
and Theory and „History and Theory", 
1960-1975. In: Frank Ankersmit/Hans Kell­
ner (Hrsg.): A New Philosophy of History. Chi­
cago 1995, S. 40-69.

(475) Vann Richard T: The Reception of Hayden 
White. In: History and Theory 37 (1998), 
S. 143-161.

(476) Veyne, Paul: Geschichtsschreibung -  Und 
was sie nicht ist. Aus d. Frz. v. Gustav Roßler. 
Frankfurt a.M. 1990 [Comment on ecrit l'hi- 
stoire, Paris 1971].

(477) Wagner, Irmgard: Geschichte als Text. Zur 
Tropologie Hayden Whites. In: Wolfgang 
Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulin (Hrsg.): 
Grundlagen und Methoden der Historiogra- 
phiegeschichte. Frankfurt a.M. 1993 (Ge­
schichtsdiskurs I), S. 212-232.

(478) Walther, Gerrit: Fernes Kampfgetümmel. Zur 
angeblichen Aktualität von Hayden White's 
Metahistory. In: Rechtshistorisches Journal 11 
(1992), S. 19-40.

(479) White, Hayden: The Burden of History. In: 
History and Theory 5 (1966) 2, S. 111 -134.

(480) White, Hayden: Auch Klio dichtet oder Die 
Fiktion des Faktischen. Studien zur Tropologie 
des historischen Diskurses. Aus dem Amerika­
nischen von Brigitte Brinkmann-Siepmann 
und Thomas Siepmann. Stuttgart 1986 (Spra­
che und Geschichte Bd. 10) [Tropics of dis- 
course, Baltimore u.a. 19781.

(481) White, Hayden: Die Fiktionen der Darstellung 
des Faktischen. In: Ders.: Auch Klio dichtet 
oder Die Fiktion des Faktischen. Studien zur 
Tropologie des historischen Diskurses. Aus 
dem Amerikanischen von Brigitte Brinkmann- 
Siepmann und Thomas Siepmann. Stuttgart 
1986 (Sprache und Geschichte Bd. 10), 
S. 145-160.

(482) White, Hayden: Die Bedeutung der Form. Er­
zählstrukturen in der Geschichtsschreibung. 
Aus dem Amerikanischen von Margit Smuda. 
Frankfurt a.M. 1990 [The Contentof the Form, 
Baltimore u.a. 1987],

(483) White, Hayden: Metahistory. Die historische 
Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Euro­
pa. Aus dem Amerikanischen von Peter Kohl­
haas. Frankfurt a. M. 1991.

143



Bibliographie

(484) White, Hayden/Ewa Domanska: Human Face 
of Scientific Mind. An Interview with Hayden 
White. In: Storia della Storiografia 13 (1993) 
24 ,5 .5-21.

(485) White, Hayden: Der historische Text als litera­
risches Kunstwerk. In: Christoph Conrad/Mar- 
tina Kessel (Hrsg.): Geschichte schreiben in 
der Postmoderne. Beiträge zur aktuellen Dis­
kussion. Stuttgart 1994, S. 123-157 [Erstver­
öffentlichung in: Hayden White: Auch Klio 
dichtet oder Die Fiktion des Faktischen. Stu­
dien zur Tropologie des historischen Diskur­
ses. Aus dem Amerikanischen von Brigitte 
Brinkmann-Siepmann und Thomas Siep­
mann. Stuttgart 1986 (Sprache und Geschich­
te Bd. 10), S. 101-122].

(486) White, Hayden: Geschichte erklären. Forma­
listische und kontextualistische Strategien. In: 
Neue Rundschau 105 (1994), S. 41-55.

(487) White, Hayden: Literaturtheorie und Ge­
schichtsschreibung. In: Herta Nagl-Docekal 
(Hrsg.): Der Sinn des Historischen. Ge­
schichtsphilosophische Debatten. Frankfurt 
a.M. 1996, S. 67-106.

(488) White, Hayden: Ich glaube nicht, dass eine 
Theorie wie meine dazu da ist, angewandt zu 
werden. Ein Gespräch zwischen Hayden 
White und Judith Huber. In: Österreichische 
Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 9 
(1998), S. 246-255.

(489) White, Hayden: Historische Modellierung 
(emplotment) und das Problem der Wahrheit. 
In: Rainer Maria Kiesow/Dieter Simon 
(Hrsg.): Auf der Suche nach der verlorenen 
Wahrheit. Zum Grundlagenstreit in der Ge­
schichtswissenschaft. Frankfurt a.M. 2000, 
S. 142-167.

(490) White, Hayden: Entgegnung auf Georg G. Ig- 
gers. In: Geschichte und Gesellschaft 27 
(2001), S. 341-349.

(491) Wimmer, Franz: Geschichtsschreibung als li­
terarische Kunst. Hayden V. Whites Metahis- 
tory. In: Herta Nagl-Docekal/Franz Wimmer 
(Hrsg.): Neue Ansätze in der Geschichtswis­
senschaft. Wien 1984, S. 153-162.

(492) Young, James E.: Hayden White, postmoder­
ne Geschichte und der Holocaust. In: Jörn 
Stückrath/Jürg Zbinden (Hrsg.): Metage­
schichte. Hayden White und Paul Ricceur. 
Dargestellte Wirklichkeit in der europäischen 
Kultur im Kontext von Husserl, Weber, Auer­
bach und Gombrich. Baden-Baden 1997 
(ZiF. Interdisziplinäre Studien Bd. 2), S. 139­
165.

b) Bild als Quelle: Der ,iconic turn'

(493) Altrichter, Helmut (Hrsg.): Bilder erzählen Ge­
schichte. Freiburgi.Br. 1995.

(494) Belting, Hans: Bild und Kult. Eine Geschichte 
des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst. Mün­
chen 1990.

(495) Belting, Hans: Bild-Anthropologie. Entwürfe 
für eine Bildwissenschaft. München 2001.

(496) Belting, Hans/Heinrich Dilly/Wolfgang Kemp/ 
Willibald Sauerländer/Martin Warnke (Hrsg.): 
Kunstgeschichte. Eine Einführung. 6. überarb. 
u.erw. Aufl. Berlin 2003.

(497) Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als 
Glaubensfragen. München 2005.

(498) Boehm, Gottfried: Die Bilderfrage. In: Ders. 
(Hrsg.): Was ist ein Bild? München 1994, 
S. 325-343.

(499) Boehm, Gottfried: Die Wiederkehr der Bilder. 
In: Ders. (Hrsg.): Was ist ein Bild? München 
1994, S. 11-38.

(500) Böhm, Gottfried: Jenseits der Sprache? Anmer­
kungen zur Logik der Bilder. In: Christa Maar/ 
Hubert Burda (Hrsg.): Iconic Turn. Die neue 
Macht der Bilder. Köln 2004, S. 28-43.

(501) Böhme, Gernot: Theorie des Bildes. München 
1999.

(502) Boshoff, Egon/Kurt Düwell/Hans Kloft: Grund­
lagen des Studiums der Geschichte. Eine Ein­
führung. 5. durchges. Aufl. Köln u.a. 1997.

(503) Brandt, Reinhard: Die Wirklichkeit des Bildes. 
Sehen und Erkennen -  Vom Spiegel zum 
Kunstbild. München/Wien 1999.

(504) Bredekamp, Horst: Antikensehnsucht und 
Maschinenglauben. Die Geschichte der 
Kunstkammer und die Zukunft der Kunstge­
schichte. Berlin 1993.

(505) Burke, Peter: Augenzeugenschaft. Bilder als 
historische Quellen. Aus dem Englischen von 
Matthias Wolf. Berlin 2003 [Eyewitnessing. 
The Uses of Images as Historical Evidence, 
London 2001].

(506) Droysen, Johann Gustav: Historik, Bd. 1: Re­
konstruktion der ersten vollständigen Fassung 
der Vorlesungen (1857). Grundriß der Histo­
rik in der ersten handschriftlichen (1857/ 
1858) und in der letzten gedruckten Fassung 
(1882). Historisch-kritische Ausgabe. Hrsg, 
von Peter Leyh. Stuttgart-Bad Cannstatt 
1977. ‘

(507) Eberlein, Johann Konrad: Inhalt und Gehalt: 
Die ikonografisch-ikonologische Methode. In: 
Hans Belting/Heinrich Dilly/Wolfgang Kemp/ 
Willibald Sauerländer/Martin Warnke (Hrsg.):

144



Bibliographie

Kunstgeschichte. Eine Einführung. 6. überarb. 
u.erw. Aufl. Berlin 2003, S. 175-197.

(508) Faßler, Manfred: Bildlichkeit. Navigationen 
durch das Repertoire der Sichtbarkeit. W ien 
u.a.2002.

(509) Ferro, Marc: Cinema et histoire. Paris 1977, 
nouv. ed. refondue Paris 2000.

(510) Ferro, Marc: Cinema, une vision de l'histoire. 
Paris 2003.

(511) Fledelius, Karsten/Kaare Rübner Jorgensen/ 
Niels Skyum-Nielsen/Erik Fl. Swiatek (Hrsg.): 
History and the Audio-Visual Media. Kopen­
hagen 1979 (Studies in History, Film and So­
ciety Bd. 1).

(512) Freedberg, David: The Power of Images. Stu­
dies in the History and Theory of Response. 
Chicago/London 1989.

(513) Cröschl, Jutta: Die Deutschlandpolitik der 
vier Großmächte in der Berichterstattung 
der deutschen Wochenschauen 1945-1949. 
Ein Beitrag zur Diskussion um den Film als 
historische Quelle. Berlin/New York 1997 
(Beiträge zur Kommunikationsgeschichte 
Bd. 5).

(514) Grötecke, Iris: Bilder als Quellen gesehen. In: 
Anette Völker-Rasor (Hrsg.): Frühe Neuzeit. 
Oldenbourg Geschichte Lehrbuch. München 
2000, München 22 0 06, S. 237-254.

(515) Hardtwig, Wolfgang: Der Historiker und die 
Bilder. Überlegungen zu Francis Haskell. In: 
Geschichte und Gesellschaft 24 (1998), 
S. 305-322.

(516) Hartewig, Karin: Fotografien. In: Michael 
Maurer (Hrsg.): Aufriß der Historischen W is­
senschaften, Bd. 4: Quellen. Stuttgart 2002, 
S. 427-448.

(517) Haskell, Francis: Die Geschichte und ihre Bil­
der. Die Kunst und die Deutung der Vergan­
genheit. Aus dem Englischen von Michael Bi­
schoff. München 1995 [History and its Ima­
ges: Art and the Interpretation o f the Past, New 
Haven u.a. 1993].

(518) Haus der Geschichte der Bundesrepublik 
Deutschland (Hrsg.): Bilder, die lügen. Be­
gleitbuch zur Ausstellung im Haus der Ge­
schichte der Bundesrepublik Deutschland. 
Bonn 27. 11. 1998 bis 28. 2. 1999. Bonn 
1998.

(519) Heller, Heinz-B./Matthias Kraus/Thomas Me- 
der/Karl Prümm/Hartmut W inkler (Hrsg.): 
Über Bilder sprechen. Positionen und Per­
spektiven der Medienwissenschaft. Marburg 
2000 (Schriftenreihe der Gesellschaft für Film- 
und Fernsehwissenschaft Bd. 8).

(520) Hertfelder, Thomas: Die Macht der Bilder. 
Historische Bildforschung. In: Andreas W ir­
sching (Hrsg.): Neueste Zeit. Oldenbourg 
Geschichte Lehrbuch. München 2006, 
S. 281-292.

(521) Hülsen-Esch, Andrea von/Jean-Claude 
Schmitt (Hrsg.): Die Methodik der Bildinter­
pretation. Les methodes de l'interpretation de 
l'image. Deutsch-französische Kolloquien 
1998-2000. 2 Teilbde. Göttingen 2002 (Göt­
tinger Gespräche zur Geschichtswissenschaft 
Bd. 16).

(522) Imdahl, Max: Giotto: Arenafresken. Ikonogra­
phie -  Ikonologie -  Ikonik. München 1980 
(Theorie und Geschichte der Literatur und der 
schönen Künste Bd. 60).

(523) Jäger, Jens/Martin Knauer: Historische Bildfor­
schung oder ,lconic Turn' -  das ungeklärte 
Verhältnis der Geschichtswissenschaft zu Bil­
dern. In: Elke Huw iler/N icole Wachter 
(Hrsg.): Integrationen des Widerläufigen. Ein 
Streifzug durch geistes- und kulturwissen­
schaftliche Forschungsfelder. Münster 2004, 
S. 211 -22 1 .

(524) Jäger, Jens: Photographie: Bilder der Neuzeit. 
Einführung in die Historische Bildforschung. 
Tübingen 2000.

(525) Jaubert, Alain: Fotos, die lügen. Politik mit ge­
fälschten Bildern. Aus dem Französischen von 
Wolfgang Geiger und Silvia Hissen, Frankfurt 
a.M. 1989 [Le commissariat aux archives, Pa­
ris 1986].

(526) Kaemmerling, Ekkehard (Hrsg.): Ikonographie 
und Ikonologie. Theorien -  Entwicklung -  
Probleme. Bildende Kunst als Zeichensystem, 
Bd. 1. Köln 1979, 6. überarb. Aufl. Köln 
1994.

(527) Kemp, Wolfgang: Der Anteil des Betrachters. 
Rezeptionsästhetische Studien zur Malerei 
des 19. Jahrhunderts. München 1983.

(528) Kemp, Wolfgang: Kunstwissenschaft und Re­
zeptionsästhetik. In: Ders. (Hrsg.): Der Be­
trachter ist im Bild. Kunstwissenschaft und Re­
zeptionsästhetik. Köln 1985, erw. Neuausga­
be Berlin 1992, S. 7 -2 7 .

(529) Knauer, Martin: „Dokumentsinn" -  „histori­
scher Dokumentsinn". Überlegungen zu einer 
historischen Ikonologie. In: Brigitte Tolkemitt/ 
Rainer W ohlfeil (Hrsg.): Historische Bildkun­
de. Probleme -  Wege -  Beispiele. Berlin 
1991 (= Zeitschrift für Historische Forschung, 
Beiheft 12), S. 3 7 -4 7 .

(530) Knieper, Thomas/Marion G. M üller (Hrsg.): 
Kommunikation visuell. Das Bild als For-

145

pabsteve

pabsteve



Bibliographie

schungsgegenstand -  Grundlagen und Per­
spektiven. Köln 2001.

(531) Knoch, Habbo: Renaissance der Bildanalyse 
in der Neuen Kulturgeschichte. In: 
kult.geschichte.hu-  
ussionen&id=393 (20.4.2006)

http://hsoz
berlin.de/forum/type=disk

(532) Körber, Esther-Beate: Wie interpretiert man 
eine Wochenschau? Überlegungen an Bei­
spielen aus der Nachkriegszeit. In: Geschichte 
in Wissenschaft und Unterricht 45 (1994) 3, 
S. 137-150.

(533) Krüger, Klaus: Geschichtlichkeit und Auto­
nomie. Die Ästhetik des Bildes als Gegen­
stand historischer Erfahrung. In: Otto Ger­
hard Oexle (Hrsg.): Der Blick auf die Bilder. 
Kunstgeschichte und Geschichte im Ge­
spräch. Mit Beiträgen von Klaus Krüger und 
Jean-Claude Schmitt. Göttingen 1997 (Göt­
tinger Gespräche zur Geschichtswissenschaft 
Bd. 4), S. 53-86.

(534) Krüger, Klaus/Alessandro Nova (Hrsg.): Imagi­
nation und Wirklichkeit. Zum Verhältnis von 
mentalen und realen Bildern in der Kunst der 
frühen Neuzeit. Mainz 2000.

(535) Lagny, Michele: Kino für Historiker. In: Öster­
reichische Zeitschrift für Geschichtswissen­
schaften 8 (1997), S. 457-483.

(536) Maar, Christa/Hubert Burda (Hrsg.): Iconic 
Turn. Die neue Macht der Bilder. Köln 2004.

(537) Maurer, Michael: Bilder repräsentieren Ge­
schichte. Repräsentieren Bilder Geschichte? 
Zur Funktion historischer Bildquellen in Wis­
senschaft und Öffentlichkeit. In: Klaus Füß- 
mann/Heinrich Theodor Grütter/Jörn Rusen 
(Hrsg.): Historische Faszination. Geschichts­
kulturheute. Köln u.a. 1994, S. 61 -89.

(538) Mirzoeff, Nicholas (Hrsg.): The Visual Culture 
Reader. London/New York 1998.

(539) Mitchell, William J.T.: The Pictorial Turn. In: 
Ders.: Picture Theory: Essays on Verbal and 
Visual Representation. Chicago/London 1994, 
S. 11 -34. [dt. Der Pictorial Turn. In: Christian 
Kravagna (Hrsg.): Privileg Blick. Kritik der vi­
suellen Kultur. Berlin 1997, S. 15-40].

(540) Müller, Marion G.: Grundlagen der visuellen 
Kommunikation. Theorieansätze und Analy­
semethoden. Konstanz 2003.

(541) Müller, Marion G.: „Der liebe Gott steckt im 
dazwischen'"? Kulturgeschichte als problem­
orientierte Bildwissenschaft. In: Christina 
Lutter/Margit Szöllosi-Janze/Heidemarie Uhl 
(Hrsg.): Kulturgeschichte. Fragestellungen, 
Konzepte, Annäherungen. Innsbruck u.a. 
2004 (Querschnitte Bd. 15), S. 177-189.

(542) Müller-Doohm, Stefan: Visuelles Verstehen -  
Konzepte kultursoziologischer Bildhermeneu­
tik. In: Thomas Jung/Stefan Müller-Doohm 
(Hrsg.): „Wirklichkeit" im Deutungsprozeß. 
Verstehen und Methoden in den Kultur- und 
Sozialwissenschaften. Frankfurt a.M. 1993, 
S. 438-457.

(543) Opgenoorth, Ernst/Günther Schulz: Einfüh­
rung in das Studium der Neueren Geschichte. 
6., grundlegend überarb. Aufl. Paderborn 
u.a. 2001.

(544) Panofsky, Erwin: Ikonographie und Ikonologie 
(1939/1955). In: Ekkehard Kaemmerling 
(Hrsg.): Ikonographie und Ikonologie. Theo­
rien -  Entwicklung -  Probleme. Bildende 
Kunst als Zeichensystem, Bd. 1. Köln 1979, 6. 
überarb. Aufl., Köln 1994, S. 207-225.

(545) Panofsky, Erwin: Zum Problem der Beschrei­
bung und Inhaltsdeutung von Werken der bil­
denden Kunst (1932/1964). In: Ekkehard 
Kaemmerling (Hrsg.): Ikonographie und Iko­
nologie. Theorien -  Entwicklung -  Probleme. 
Bildende Kunst als Zeichensystem. Bd. 1. 
Köln 1979, 6. überarb. Aufl., Köln 1994, 
S. 185-206.

(546) Peter, Matthias/Hans-Jürgen Schröder: Einfüh­
rung in das Studium der Zeitgeschichte. Unter 
Mitarb. v. Markus M. Hugo/Holle Nester/Anja 
Rieger. Paderborn u. a. 1994.

(547) Roeck, Bernd: Visual turn? Kulturgeschichte 
und die Bilder. In: Geschichte und Gesell­
schaft 29 (2003), S. 294-315.

(548) Roeck, Bernd: Das historische Auge. Kunst­
werke als Zeugen ihrer Zeit. Von der Renais­
sance zur Revolution. Göttingen 2004.

(549) Rother, Rainer (Hrsg.): Bilder schreiben Ge­
schichte. Der Historiker im Kino. Berlin 
1991.

(550) Sachs-Hombach, Klaus: Kann die semiotische 
Bildtheorie Grundlage einer allgemeinen 
Bildwissenschaft sein?. In: Ders. (Hrsg.): Bild­
handeln. Interdisziplinäre Forschungen zur 
Pragmatik bildhafter Darstellungsformen. 
Magdeburg 2001 (Bildwissenschaft Bd. 3), 
S. 9-26.

(551) Sachs-Hombach, Klaus: Begriff und Funktion 
bildhafter Darstellungen. In: Hans Dieter 
Huber/Bettina Lockemann/Michael Scheibel 
(Hrsg.): Bild, Wissen, Medien. Visuelle Kom­
petenz im Medienzeitalter. München 2002, 
S. 9-45.

(552) Sachs-Hombach, Klaus: Das Bild als kommu­
nikatives Medium. Elemente einer allgemei­
nen Bildwissenschaft. Köln 2003.

146



Bibliographie

(553) Sachs-Hombach, Klaus: Wege zur Bildwis­
senschaft. Interviews. Köln 2004.

(554) Sauer, Michael: Bilder im Geschichtsunter­
richt. Typen, Interpretationsmethoden, Unter­
richtsverfahren. Seelze-Velber 2000.

(555) Schmitt, Jean-Claude: L'historien et les Ima­
ges. In: Otto Gerhard Oexle (Hrsg.): Der Blick 
auf die Bilder. Kunstgeschichte und Geschich­
te im Gespräch. M it Beitr. von Klaus Krüger 
und Jean-Claude Schmitt. Göttingen 1997 
(Göttinger Gespräche zur Geschichtswissen­
schaft Bd. 4), S. 7-51.

(556) Scholz, R. Oliver: Bild, Darstellung, Zeichen. 
Philosophische Theorien bildlicher Darstel­
lung. 2. vollständig überarb. Aufl. Frankfurt 
a.M.2004.

(557) Schreiber, Waltraud (Hrsg.): Bilder aus der 
Vergangenheit -  Bilder der Vergangenheit? 
Neuried 2004 (Eichstätter Kontaktstudium 
zum Geschichtsunterricht Bd. 4).

(558) Short, K.R.M./Fledelius Karsten (Hrsg.): Histo- 
ry and Film. Methodology, Research, Educa- 
tion. Kopenhagen 1980 (Studies in History, 
Film and Society Bd. 2).

(559) Signori, Gabriela: Wörter, Sachen und Bilder. 
Oder: die Mehrdeutigkeit des scheinbar Ein­
deutigen. In: Andrea Löther/Ulrich Meier/Nor- 
bertSchnitzler/Gerd Schwerhoff/Dies. (Hrsg.): 
Mundus in imagine. Bildersprache und Le­
benswelten im Mittelalter. Festgabe für Klaus 
Schreiner. Mit einem Geleitwort von Reinhart 
Koselleck. München 1996, S. 11-33.

(560) Smith, Paul (Hrsg.): The Historian and Film. 
Cambridge u. a. 1976

(561) Sorlin, Pierre: Sociologie du cinema. Ouver­
türe pour l'histoire de demain. Paris 1977.

(562) Sorlin, Pierre: The Film in History. Restaging 
the Past. Oxford 1980.

(563) Szöllösi-Janke, Margit: „Aussuchen und ab­
schießen" -  der Heimatfilm der fünfziger Jah­
re als historische Quelle. In: Geschichte in 
Wissenschaft und Unterricht 44 (1993) 5, 
S. 308-321.

(564) Talkenberger, Heike: Sintflut. Prophetie und 
Zeitgeschehen in Texten und Holzschnitten 
astrologischer Flugschriften 1488-1528. Tü­
bingen 1990 (Studien und Texte zur Sozialge­
schichte der Literatur Bd. 26).

(565) Talkenberger, Heike: Von der Illustration zur 
Interpretation. Das Bild als historische Quelle. 
Methodische Überlegungen zur Historischen 
Bildkunde. In: Zeitschrift für Historische For- 
schung21 (1994), S. 289-313.

(566) Talkenberger, Heike: Historische Erkenntnis

durch Bilder. Zur Methode und Praxis der His­
torischen Bildkunde. In: Hans-Jürgen Goertz 
(Hrsg.): Geschichte. Ein Grundkurs. Reinbek 
bei Hamburg 1998, S. 83-98.

(567) Treml, Manfred: „Schreckensbilder". Überle­
gungen zur Historischen Bildkunde. Die Prä­
sentation von Bildern an Gedächtnisorten des 
Terrors. In: Geschichte in Wissenschaft und 
Unterricht 48 (1997), S. 279-294.

(568) Warnke, Martin: Politische Ikonographie. In: 
Forschungsstelle Politische Ikonographie 
(Hrsg.): Bildindex zur politischen Ikonogra­
phie. Hamburg 1993, S. 5 -12 .

(569) Wendorf, Joachim: Filme. In: Michael Maurer 
(Hrsg.): Aufriß der Historischen Wissenschaf­
ten, Bd. 4: Quellen. Stuttgart 2002, S. 449­
471.

(570) Wiesing, Lambert: Phänomene im Bild. Mün­
chen 2000.

(571) Wiesing, Lambert: Artifizielle Präsenz. Stu­
dien zur Philosophie des Bildes. Frankfurt 
a.M.2005.

(572) Wirsching, Andreas (Hrsg.): Neueste Zeit. Ol- 
denbourg Geschichte Lehrbuch. München 
2006.

(573) Wohlfeil, Rainer: Das Bild als Geschichts­
quelle. In: Historische Zeitschrift Bd. 243 
(1986), S. 91-100.

(574) Wohlfeil, Rainer: Pax antwerpiensis. Eine 
Fallstudie zu Verbildlichungen der Friedens­
idee im 16. Jahrhundert am Beispiel der Alle­
gorie ,Kuß von Gerechtigkeit und Friede'. In: 
Brigitte Tolkemitt/Ders. (Hrsg.): Historische 
Bildkunde. Probleme -  Wege -  Beispiele. 
Berlin 1991 (= Zeitschrift für Historische For­
schung, Beiheft 12), S. 211 -258.

(575) Wohlfeil, Rainer: Methodische Reflexionen 
zur Historischen Bildkunde. In: Brigitte Tolke­
mitt/Ders. (Hrsg.): Historische Bildkunde. 
Probleme -  Wege -  Beispiele. Berlin 1991 
(=Zeitschrift für Historische Forschung, Bei­
heft 12), S. 17-35.

c) Symbolische Handlungen als „Quelle": 
Der,performative turn'

(576) Althoff, Gerd: Zur Bedeutung symbolischer 
Kommunikation für das Verständnis des M it­
telalters. In: Frühmittelalterliche Studien. Jahr­
buch des Instituts für Frühmittelalterforschung 
der Universität Münster 31 (1997), S. 370­
389.

(577) Althoff, Gerd/Ludwig Siep: Symbolische Kom­
munikation und gesellschaftliche Wertesyste-

147



Bibliographie

me vom Mittelalter bis zur französischen Re­
volution. Der neue Münsterer Sonderfor­
schungsbereich 496. In: Frühmittelalterliche 
Studien. Jahrbuch des Instituts für Frühmittel­
alterforschung der Universität Münster 34 
(2000), S. 393-412.

(578) Althoff, Gerd: Die Veränderbarkeit von Ritua­
len im Mittelalter. In: Ders. (Hrsg.): Formen 
und Funktionen öffentlicher Kommunikation 
im Mittelalter. Stuttgart 2001 (Vorträge und 
Forschungen/ Konstanzer Arbeitskreis für M it­
telalterliche Geschichte Bd. 51), S. 157-176.

(579) Althoff, Gerd: Die Macht der Rituale. Symbo­
lik und Herrschaft im Mittelalter. Darmstadt 
2003.

(580) Andres, Jan/Alexa Geisthövel/Matthias 
Schwengelbeck (Hrsg.): Die Sinnlichkeit der 
Macht. Herrschaft und Repräsentation seit der 
Frühen Neuzeit. Frankfurt a.M./New York 
2005 (Historische Politikforschung Bd. 5).

(581) Austin, John Langshaw: Zur Theorie der 
Sprechakte. Deutsche Bearbeitung von Eike 
von Savigny. Stuttgart 1972 [How to do things 
with Words (1955), Cambridge, Mass. 21967].

(582) Bell, Catherine: Ritual Theory, Ritual Practice. 
New York/Oxford 1992.

(583) Bell, Catherine: Ritual. Perspectives and Di- 
mensions. New York/Oxford 1997.

(584) Belliger, Andrea/David J. Krieger, (Hrsg.): Ri­
tualtheorien. Ein einführendes Handbuch. 
Opladen/Wiesbaden 1998.

(585) Buc, Philippe: The Dangersof Ritual. Between 
Early Medieval Texts and Social Scientific 
Theory. Princeton/Oxford 2001.

(586) Butler, Judith: Performative Akte und Ge- 
schlechterkonstitution. Phänomenologie und 
feministische Theorie. In: Uwe Wirth (Hrsg.): 
Performanz. Zwischen Sprachphilosophie 
und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M. 
2002,5 .301-320.

(587) Carlson, Marvin: Performance. A Critical In- 
troduction. London/New York 1996.

(588) Fischer-Lichte, Erika: Ästhetische Erfahrung. 
Das Semiotische und das Performative. Tübin- 
gen/Basel 2001.

(589) Fischer-Lichte, Erika/Christoph W ulf (Hrsg.): 
Theorien des Performativen. Berlin 2001 
(=Paragrana 10,1).

(590) Fischer-Lichte, Erika: Grenzgänge und 
Tauschhandel. Auf dem Weg zu einer perfor­
mativen Kultur. In: Uwe W irth (Hrsg.): Perfor­
manz. Zwischen Sprachphilosophie und Kul­
turwissenschaften. Frankfurt a.M. 2002, 
S. 277-300.

(591) Fischer-Lichte, Erika: Performance, Inszenie­
rung, Ritual. Zur Klärung kulturwissenschaft­
licher Schlüsselbegriffe. In: Jürgen Martschu- 
kat/Steffen Patzold (Hrsg.): Geschichtswissen­
schaft und „performative turn". Ritual, Insze­
nierung und Performanz vom Mittelalter bis 
zur Neuzeit. Köln u.a. 2003 (Norm und 
Struktur. Studien zum sozialen Wandel in 
Mittelalter und Früher Neuzeit Bd. 19), 
S. 33-54 .

(592) Fischer-Lichte, Erika: Ästhetik des Performati­
ven. Frankfurt a. M. 2004.

(593) Fischer-Lichte, Erika: Einleitung: Theatralität 
als kulturelles Modell. In: Dies./Christian 
Horn/Sandra Umathum/Matthias Warstat: 
Theatralität als Modell in den Kulturwissen­
schaften. Tübingen/Basel 2004 (Theatralität 
Bd. 6), S. 7 -2 6 .

(594) Fried, Johannes: Wissenschaft und Phantasie. 
Das Beispiel der Geschichte. In: Historische 
Zeitschrift Bd. 263 (1996), S. 291 -316 .

(595) Fried, Johannes: Ritual und Vernunft. Traum 
und Pendel des Thietmar von Merseburg. In: 
Lothar Gall (Hrsg.): Das Jahrtausend im Spie­
gel der Jahrhundertwenden. Berlin 1999, 
S. 15-63.

(596) Fried, Johannes: Erinnerung und Vergessen. 
Die Gegenwart stiftet die Einheit der Vergan­
genheit. In: Historische Zeitschrift Bd. 273 
(2001 ),S. 561-593.

(597) Fried, Johannes:,... vor fünfzig oder mehr Jah­
ren'. Das Gedächtnis der Zeugen in Prozeßur­
kunden und in familiären Memorialtexten. In: 
Christel Meier/Volker Honemann/Hagen Kel- 
ler/Rudolf Suntrup (Hrsg.): Pragmatische D i­
mensionen mittelalterlicher Schriftkultur. 
München 2002 (Münstersche Mittelalter­
Schriften Bd. 79), S. 23 -61 .

(598) Harth, Dietrich/Gerrit Jasper Schenk (Hrsg.): 
Ritualdynamik. Kulturübergreifende Studien 
zur Theorie und Geschichte rituellen Han­
delns. Heidelberg 2004.

(599) Horn, Christian/Matthias Warstat: An der 
Grenze zur Gemeinschaft. Zur theatralen D i­
mension rituellen Handelns. In: Erika Fischer- 
Lichte/Christian Horn/Sandra Umathum/Mat­
thias Warstat (Hrsg.): Ritualität und Grenze. 
Tübingen/Basel 2003 (Theatralität Bd. 5), 
S. 419-443.

(600) Horn, Christian/Matthias Warstat: Politik als 
Aufführung. Zur Performativität politischer Er­
eignisse. In: Erika Fischer-Lichte/Christian 
Horn/Sandra Umathum/Matthias Warstat 
(Hrsg.): Performativität und Ereignis. Tübin-

148



Bibliographie

gen/Basel 2003 (Theatralität Bd. 4), 
S. 395-417.

(601) Kolesch, Doris: Rollen, Rituale, Inszenierun­
gen. In: Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hrsg.): 
Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd. 2: 
Paradigmen und Disziplinen. Hrsg, von Fried­
rich Jaeger und Jürgen Straub. Stuttgart 2004, 
S. 277-292.

(602) Martschukat, Jürgen/Steffen Patzold: Ge­
schichtswissenschaft und „performative turn". 
Eine Einführung in Fragestellungen, Konzepte 
und Literatur. In: Dies. (Hrsg.): Geschichtswis­
senschaft und „performative turn". Ritual, In­
szenierung und Performanz vom Mittelalter 
bis zur Neuzeit. Köln u.a. 2003 (Norm und 
Struktur. Studien zum sozialen Wandel in M it­
telalter und Früher Neuzeit Bd. 19), S. 1 -31 .

(603) Möhring, Maren: Performanz und historische 
Mimesis: Die Nachahmung antiker Statuen in 
der deutschen Nacktkultur 1890-1930. In: 
Jürgen Martschukat/Steffen Patzold (Hrsg.): 
Geschichtswissenschaft und „performative 
turn". Ritual, Inszenierung und Performanz 
vom Mittelalter bis zur Neuzeit. Köln u.a. 
2003 (Norm und Struktur. Studien zum sozia­
len Wandel in Mittelalter und Früher Neuzeit 
Bd. 19), S. 255-285.

(604) Muir, Edward: Ritual in Early Modern Europe. 
Cambridge 1997 (New Approaches to Euro- 
pean History Bd. 11).

(605) Rao, Ursula/Klaus-Peter Köpping: Einleitung: 
Die „performative Wende": Leben -  Ritual -  
Theater. In: Klaus-Peter Köpping/Ursula Rao 
(Hrsg.): Im Rausch des Rituals. Gestaltung und 
Transformation der W irklichkeit in körperli­
cher Performanz. Münster u.a. 2000 (Perfor­
manzen. Performances. Interkulturelle Stu­
dien zu Ritual, Spiel und Theater Bd. 1), S. 1 -  
31.

(606) Rehberg, Karl-Siegbert: Die „Ö ffentlichkeit" 
der Institutionen. Grundbegriffliche Überle­
gungen im Rahmen der Theorie und Analyse 
institutioneller Mechanismen. In: Gerhard 
Göhler (Hrsg.): Macht der Öffentlichkeit -  
Öffentlichkeit der Macht. Baden-Baden 1995, 
S. 181-211.

(607) Rehberg, Karl-Siegbert: Weltrepräsentanz und 
Verkörperung. Institutionelle Analyse und 
Symboltheorien. Eine Einführung in systemati­
scher Absicht. In: Gert M elville (Hrsg.): Insti- 
tutionalität und Symbolisierung. Verstetigung 
kultureller Ordnungsmuster in Vergangenheit 
und Gegenwart. Köln u.a. 2001, S. 3 -4 9 .

(608) Rehberg, Karl-Siegbert: Institutioneile O rd­

nungen zwischen Ritual und Ritualisierung. 
In: Christoph Wulf/Jörg Zirfas (Hrsg.): Die Kul­
tur des Rituals. Inszenierungen. Praktiken. 
Symbole. München 2004, S. 247-265.

(609) Rehberg, Karl-Siegbert: Präsenzmagie und 
Zeichenhaftigkeit. Institutionelle Formen der 
Symbolisierung. In: Gerd Althoff (Hrsg.): Zei­
chen Rituale Werte. Internationales Kolloqui­
um des Sonderforschungsbereichs 496 an der 
Westfälischen W ilhelms-Universität Münster. 
Unter Mitarbeit von Christiane Witthöft. 
Münster 2004 (Symbolische Kommunikation 
und gesellschaftliche Wertesysteme. Schrif­
tenreihe des Sonderforschungsbereichs 496 
Bd. 3),S. 19-36 .

(610) Rexroth, Frank: Rituale und Ritualismus in 
der historischen Mittelalterforschung. Eine 
Skizze. In: Hans-Werner Goetz/Jörg Jarnut 
(Hrsg.): Mediävistik im 21. Jahrhundert. Stand 
und Perspektiven der internationalen und in­
terdisziplinären Mittelalterforschung. Mün­
chen 2003 (Mittelalterstudien Bd. 1), S. 391 -  
406.

(611) Soeffner, Hans-Georg: Protosoziologische 
Überlegungen zur Soziologie des Symbols 
und des Rituals. In: Rudolf Schlögl/Bernhard 
Giesen/Jürgen Osterhammel (Hrsg.): Die 
W irklichkeit der Symbole. Grundlagen der 
Kommunikation in historischen und gegen­
wärtigen Gesellschaften. Konstanz 2004 (His­
torische Kulturwissenschaft Bd. 1), S. 41 -7 2 .

(612) Stollberg-Rilinger, Barbara: Zeremoniell, Ri­
tual, Symbol. Neue Forschungen zur symboli­
schen Kommunikation in Spätmittelalter und 
Früher Neuzeit. In: Zeitschrift für Historische 
Forschung27 (2000), S. 389-405.

(613) Stollberg-Rilinger, Barbara: Symbolische 
Kommunikation in der Vormoderne. Begriffe 
Thesen Forschungsperspektiven. In: Zeitschrift 
für Historische Forschung 31 (2004), S. 489­
527.

(614) Tschopp, Silvia Serena: ,Rhetorik des Perfor- 
mativen' und ,innere' Nationenbildung. Die 
vaterländische Festkultur im jungen schwei­
zerischen Bundesstaat. In: Barbara Stollberg- 
Rilinger (Hrsg.): Was heißt Kulturgeschichte 
des Politischen?. Berlin 2005 (= Zeitschrift für 
Historische Forschung. Beiheft 35), S. 253­
278.

(615) Turner, Victor W.: Das Ritual. Struktur und 
Anti-Struktur. Aus dem Englischen von Sylvia 
M. Schomburg-Scherff. Frankfurt a.M./New 
York 1989, Neuaufl. Frankfurt a. M./New York 
2005 [The Ritual Process, Chicago 1969].

149



Bibliographie

(616) Warner, David A.: Ritual and Memory in the 
Ottonian ,Reich'. The Ceremony of ,Adven- 
tus'. In: Speculum 25 (2001) 76, Nr. 2, 
S. 255-283.

(617) Wirth, Uwe (Hrsg.): Performanz. Zwischen 
Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. 
Frankfurt a. M. 2002.

(618) Wirth, Uwe: Der Performanzbegriff im Span­
nungsfeld von lllokution, Iteration und Inde- 
xalität. In: Ders. (Hrsg.): Performanz. Zwi­
schen Sprachphilosophie und Kulturwissen­
schaften. Frankfurt a.M. 2002, S. 9-60.

(619) Witthöft, Christiane: Ritual und Text. Formen

symbolischer Kommunikation in der Historio­
graphie und Literatur des Spätmittelalters. 
Darmstadt 2004 (Symbolische Kommunika­
tion in der Vormoderne. Schriften zur Ge­
schichte, Literatur und Kunst).

(620) Wulf, Christoph/Michael Göhlich/Jörg Zirfas 
(Hrsg.): Grundlagen des Performativen. Eine 
Einführung in die Zusammenhänge von Spra­
che, Macht und Handeln. Weinheim/Mün- 
chen 2001.

(621) Wulf, Christoph/Jörg Zirfas (Hrsg.): Die Kultur 
des Rituals. Inszenierungen. Praktiken. Sym­
bole. München 2004.

150



Personenregister

Da die wesentlichen Sachgesichtspunkte in den einzelnen Kapiteln gebündelt abgehandelt sind, wurde 
darauf verzichtet, ein gesondertes Sachregister zu erstellen.

Adelung, Johann Christoph 30, 
33,55,56

Adorno, Theodor W. 37
Althoff, Gerd 120,121
Althusser, Louis 37
Ankersmit, Frank R. 90
Assmann, Aleida 39
Assmann, Jan 39
Austin, John L. 85,114,115, 

117

Bacon, Francis 29
Balibar, Etienne 17
Barthes, Roland 85
Baudrillard, Jean 39
Becker, Gary S. 21
Bell, Catherine 114
Below, Georg von 62, 64, 65, 

66
Belting, Hans 103, 111
Bernheim, Ernst 61
Bhabha, Homi K. 44
Biedermann, Karl 57
Bloch, Marc 68,120
Boehm, Gottfried 102,103
Böhme, Gernot 102
Bonnell, Victoria E. 9
Bourdieu, Pierre 17, 39, 46, 47, 

48, 49, 76, 77
Brandt, Reinhard 102
Braudel, Fernand 38, 68
Bredekamp, Horst 103
Breysig, Kurt 62, 67, 68
Brunner, Otto 69, 71
Buc, Philippe 122
Burckhardt, Jacob 33, 50, 59, 60, 

61, 64, 91, 100
Burke, Kenneth 91
Burke, Peter 5, 9, 18, 21,55 99

110 ' ' -

Butler, Judith 114, 116, 117
119 '

Carlson, Marvin 112
Cassirer, Ernst 6, 37, 39, 41 42 

43,45 ' '

Certeau, Michel de 90
Chartier, Roger 90, 97
Cicero 29
Conze, Werner 68, 69, 70

Daniel, Ute 74, 75, 76, 78, 87, 
95

Danto, Arthur C. 96
Delbrück, Hans 66
Deleuze, Gilles 39
Demel, Walter 17
Derrida, Jacques 39, 85, 86, 115, 

116
Dickie, George 97
Dilthey, Wilhelm 61
Dinges, Martin 75
Douglas, Mary 114
Droysen, Johann Gustav 61,92, 

100
Duchamps, Marcel 97
Duerr, Hans-Peter 19
Durkheim, Emile 114

Edelman, Murray 114
Elias, Norbert 19, 31, 39, 

120
Epple, Angelika 46
Erll, Astrid 18
Espagne, Michel 15
Evans, Richard J. 89

Falke, Johannes 57
Febvre, Lucien 68
Finke, Heinrich 62, 66
Fisch, Jörg 31
Fischer-Lichte, Erika 111,112, 

114, 117, 118,119
Flaig, Egon 90
Foucault, Michel 39, 46, 47, 52, 

77, 87
Freedberg, David 110
Freytag, Gustav 58,100
Fried, Johannes 120,122
Frye, Northrop 91
Fuchs, Thomas 2
Fulda, Daniel 97

Gadamer, Hans-Georg 85
Geertz, Clifford 37, 39, 43, 44, 

45, 73, 79, 85, 109, 110, 114
Gehlen, Arnold 39
Gervinus, Georg Gottfried 92
Gibbons, Edward 93
Ginzburg, Carlo 73
Goertz, Hans-Jürgen 95
Goetz, Walter 67
Goffman, Erving 36, 114, 117
Gothein, Eberhard 62, 63, 64, 67
Gramsci, Antonio 37

Haas, Stefan 62, 67
Habermas, Jürgen 115
Haskell, Francis 99
Hegel, Georg Friedrich Wilhelm 57
Hegewisch, Dietrich Herrmann 30
Henne am Rhyns, Otto 58,100
Herder, Johann Gottfried 5, 29, 

30, 34, 35, 55
Hirth, Georg 100
Honegger, Johann, Jacob 58
Horkheimer, Max 37
Horn, Christian 119
Hübinger, Gangolf 2
Huizinga, Johan 68
Hunt, Lynn 9, 26
Huntington, Samuel 19
Husserl, Edmund 39

Iggers, Georg G. 61, 93
Imdahl, Max 106

Jaeger, Friedrich 81
Jakobson, Roman 85
Jauß, Hans Robert 85
Jodl, Friedrich 58

Kantorowicz, Ernst H. 120
Kaschuba, Wolfgang 81
Kemp, Wolfgang 103
Klemm, Gustav 57
Kluckhohn, Clyde 49
Knauer, Martin 110
Kocka, Jürgen 69,71,75,81

151



Personenregister

Kohlhammer, Siegfried 93
Kolb, Georg Friedrich 57
Koselleck, Reinhart 72
Kristeva, Julia 39
Kroeber, A. L. 49
Krüger, Klaus 110

Lacan, Jacques 39
LaCapra, Dominick 90
Lamprecht, Karl 61,62,64,65,

66, 67, 100
Langer, Susanne 43
Le Goff, Jacques 100
Lehmann, Max 65
Lenz, Max 62, 65, 66
Levi, Giovanni 73
Levi-Strauss, Claude 37, 38, 85
Lorenz, Chris 90, 94
Lotman, Jurij 39
Luhmann, Niklas 39
Lüsebrink, Hans-Jürgen 97
Lyotard, Jean-Fran^ois 39, 85

Mann, Thomas 31
Mannheim, Karl 39, 91
Marcuse, Herbert 37
Marx, Karl 37
Maurer, Michael 81,104
Medick, Hans 72, 73, 78, 80, 81
Meinecke, Friedrich 65, 66
Mergel, Thomas 120
Michelet, Jules 91
Mink, Louis O. 8 9 y
Mitchell, W.J.T. 102
Möhring, Maren 119
Mommsen, Theodor 97
Mommsen, Wolfgang J. 96
Montaigne, Michel de 29
Muir, Edward 120
Müller, Marion G. 103,109

Nagl-Docekal, Herta 93
Nipperdey, Thomas 74

Oexle, Otto Gerhard 50
Oncken, Hermann 62, 65, 66

Panofsky, Erwin 108,109
Pärson, Talcott 35, 39

Paulmann, Johannes 120
Pepper, Stephen C. 91
Perpeet, Wilhelm 32
Poirrier, Philippe 25
Posner, Roland 39
Prinz, Wolfgang 22
Pufendorf, Samuel 29

Rachfahl, Felix 62, 65, 66
Ranke, Leopold von 61,65,67, 

85,91,93, 94, 100
Raphael, Lutz 8,21
Reckwitz, Andreas 35,36
Rehberg, Karl-Siegbert 121
Rehm, Friedrich 61
Reinhard, Wolfgang 11,19
Rexroth, Frank 113,121
Rickert, Heinrich 40
Ricoeur, Paul 90
Riehl, Wilhelm Heinrich 58
Ritter, Gerhard A. 27, 75
Roeck, Bernd 100,109,110
Rorty, Richard 85, 86,102
Rosenberg, Hans 68
Roth, Gerhard 22
Rousseau, Jean Jacques 5
Rüsen, Jörn 88, 96
Ryle, Gilbert 43

Sachs-Hombach, Klaus 104
Sammer, Marianne 60
Sarasin, Philipp 13
Saussure, Ferdinand de 37,38, 

85
Schäfer, Dietrich 62, 63, 64
Schechner, Richard 117
Scheffel, Viktor von 97
Scheler, Max 39
Schieder, Theodor 69
Schlögl, Rudolf 13
Schmale, Wolfgang 13
Schmitt, Jean-Claude 110
Scholz, Oliver 103
Schöttler, Peter 95
Schramm, Percy Ernst 120
Schütz, Alfred 37
Searle, John R. 114,115
Sewell, W illiam H. 28
Sieder, Reinhard 52, 75, 76

Simmel, Georg 39, 50
Singer, Wolf 22
Smith, Adam 22
Spengler, Oswald 19,31
Spiegel, Gabrielle M. 96
Stollberg-Rilinger, Barbara 113, 

121, 122
Stone, Lawrence 74, 89, 99

Tambiah, Stanley J. 114
Tanner, Jakob 10,11
Taylor, Charles 37
Tocqueville, Alexis de 91
Tschopp, Silvia Serena 119 
Turner, Victor W. 114,115,116, 

11 7, 119 n
Tylor, Edward B. 35

Van Dülmen, Richard 76
Van Cennep, Arnold 114,116
Vann, Richard 88
Veynes, Paul 90
Vico, Giambattista 5, 30, 54, 56, 

91
Vierhaus, Rudolf 53
Voltaire (Francjois Marie Arouet) 

5, 55
Vovelle, Michel 13

Wallerstein, Immanuel 17
Walther, Gerrit 92
Warburg, Aby 108, 109
Warner, David A. 122
Warnke, Martin 103
Warstat, Matthias 119
Weber, Alfred 39
Weber, Max 36, 39, 40, 41,42, 

43, 45, 49, 77, 79
Wehler, Hans-Ulrich 71,72, 77
Welskopp, Thomas 69, 77 
White, Hayden 3, 87, 88, 89, 

90,91,92,93, 94, 95, 96,97, 
99

Wiesing, Lambert 102
Williams, Raymond 27
Winkler, Heinrich August 72
Wittgenstein, Ludwig 85 
Wohlfeil, Rainer 101, 107, 108, 

109, 110

152

pabsteve

pabsteve

pabsteve

pabsteve





■  Neueste Ergebnisse der historischen Forschung

■  Klar strukturiert und didaktisch aufbereitet

■  Mit Hinweisen zu weiterführender Literatur

■  Ideal zur Seminar- und Examensvorbereitung

■  Für Studierende, Examenskandidaten und Lehrende

Kulturgeschichte bearbeitet ein schier grenzenlos großes Gebiet, sucht sie 
doch die unterschiedlichen menschlichen Erfahrungswelten in ihrer Ge­
samtheit und in ihren Wechselbeziehungen in den Blick zu nehmen. Seit 
ihrem Entstehen in der Aufklärung und im 19 Jahrhundert wurden hef­
tigste Debatten über Ausrichtung und Methoden dieser Disziplin geführt. 
Heute sind die Kulturwissenschaften vitaler denn je, weshalb es dringend 
notwendig ist, Übersicht in die Vielfalt zu bringen. Silvia Serena Tschopp 
und Wolfgang E.J. Weber führen in die wesentlichen theoretischen und 
thematischen Bereiche der Kulturgeschichte ein und geben einen Über­
blick über die dazu maßgeblichen Kontroversen. In einem abschließenden 
Kapitel werden die wesentlichen Quellen, das Arbeitsmaterial der Kultur­
geschichte systematisch beleuchtet: Text -  Bild -  (symbolische) Handlung 
-  Objekt. Eine ausführliche Bibliographie schließlich macht den Band zu 
einem Grundlagenwerk zum Einstieg in die Kulturgeschichte.

Silvia Serena Tschopp ist Inhaberin des Lehrstuhls für Europäische Kultur­
geschichte und Direktorin des Instituts fü r Europäische Kulturgeschichte 
an der Universität Augsburg.
Wolfgang E.J. Weber ist Professor für Neuere und Neueste Geschichte und 
geschäftsführender Direktor des Instituts für Europäische Kulturgeschichte 
an der Universität Augsburg.

ISBN 9 7 8 -3 -53 4 -1 7 4 2 9 -4

www.wbg-darmstadt.de 91783534 174294


	Grundfragen der Kulturgeschichte
	Silvia S. Tschopp, Wolfgang E. J. Weber
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164

