o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universititsbibliothek

‘Ecclesia semper reformanda’ - eine Tradition der
Traditionsverzehrung?

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2008. “‘Ecclesia semper reformanda’ - eine Tradition der
Traditionsverzehrung?” In Gebundene Freiheit? Bekenntnisbildung und
theologische Lehre im Luthertum, edited by Peter Gemeinhardt and Bernd
Oberdorfer, 108-21. Giuitersloh: Gltersloher Verlagshaus.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
S,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %.\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & A
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Ecclesia semper reformanda« —
eine Tradition der Traditionsverzehrung?

Bernd Oberdorfer

1. Die Reformation frisst ihre Kinder?

In Mexiko gibt es eine »Partei der institutionalisierten Revolution« (PRI).
Der Name ist von einer eigentiimlichen Doppeldeutigkeit: Meint er die In-
stitutionalisierung und Verstetigung der Resulrate der Revolution — oder
meint er die Perpetuierung der revolutioniren Dynamik, die immer erneut
auch das bereits Verstetigte einer Uberpriifung unterzieht und also sozusa-
gen eine chronische produktiv-kreative Unruhe erzeugt? Sieht man, dass
diese Partei iiber 70 Jahre lang (1929-2000) ununterbrochen die mexika-
nische Regierung stellte und auf allen Ebenen Staat und Gesellschaft nahezu
vollstindig dominierte, wird man vermuten diirfen, dass die erstgenannte,
an Stabilitit und Kontinuitit orientierte Deutung faktisch ihr Handeln ge-
leitet hat, moglicherweise verbunden mit einer romantisierenden Semantik
des Ursprungsmythos und der Behauptung der vitalen Prisenz des revolu-
tiondren Schwungs. Ist die lutherische Kirche die »Kirche der institutiona-
lisierten Reformation«? So kann man ja fragen angesichts der Formel
»Ecclesia semper reformandac, die (trotz ihres unklaren Ursprungs') zum
festen Bestandteil protestantischer Selbstverstindigungsdebatten (auch im
Gegeniiber zum als reformresistent stilisierten Katholizismus) geworden ist.
Auch diese Formel erweist sich bei néherer Betrachtung als durchaus dop-
peldeutig: Auf der einen Seite spricht sie explizit die Reform, die selbstkriti-
sche Revision als permanente Aufgabe der Kirche an, ja, man kénnte sie
sogar als Wesensaussage tiber die Kirche interpretieren: »Die Kirche ist Kir-
che als eine permanent zu reformierende«, und das impliziert die Bereit-

1. Das archaisierende Latein kann verdecken, dass sie erst in der Zeit nach dem
I1. Weltkrieg nachweisbar ist, erstmals vermutlich in: Wilhelm Schneemelcher (Hg.):
Ecclesia semper reformanda. Theologische Aufsitze. FS Ernst Wolf, Miinchen 1952
(Evangelische Theologie, Beiheft).



»Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der Traditionsverzehrung? 109

schaft zur Kritik auch der reformatorischen Eigentraditionen. Auf der an-
deren Seite gilt eben dies als fundamentale Einsicht der Reformation des
16. Jahrhunderts, die als integrales Moment reformatorischer Theologie in
der Gegenwart bewahrt und verteidigt werden muss. Pointiert gesagt: Die
dynamisierende Formel kann einen lutherischen Traditionalismus begriin-
den.

Diese Doppeldeutigkeit — so meine These — ist aber keineswegs Zufall,
sondern sie wohnt bereits der Reformation selbst inne und begleitet die
Geschichte reformatorischer Kirchen bis in die Gegenwart. Die Dialektik
von Traditionsankniipfung, Traditionskritik und Traditionsgenerierung
kennzeichnet die Reformation, und es lisst sich zeigen, dass jede an die Re-
formation ankniipfende Auslegungsgestalt protestantischen Christentums
diese Dialektik in irgendeiner Form bearbeiten musste und weiterhin muss.
Das gilt — um in karikaturhafter Uberzeichnung zwei Extreme zu nennen —
fiir einen >Bekenntnispositivismus¢, der dem Korkordienbuch quasi-juri-
dische Verbindlichkeit zuspricht, nicht weniger als fiir einen bekenntnisfrei-
en Liberalprotestantismus, den mit der Reformation des 16. Jahrhunderts
inhaltlich kaum mehr verbindet als das Bild des nur dem eigenen Gewissen
verpflichteten Glaubenssubjektivismus. Man kénnte die Geschichte der lu-
therischen Kirche geradezu schreiben als Geschichte der Traditionsabbrii-
che und der Neuankniipfungen, als Geschichte der Verschiebungen der Pro-
blemkonstellation unter neuen geistesgeschichtlichen Bedingungen etc. Der
unterschiedliche Umgang mit der Paradoxie der »Tradition der Traditions-
kritik< konstituiert dann auch den manifesten, dia- wie synchronen inner-
lutherischen Pluralismus, der auch eine »Ungleichzeitigkeit des Gleichzeiti-
gen« einschlief3t.

Daraus aber ergeben sich mehrere schwierige Probleme, die im Kern alle
die Frage nach der lutherischen Identitit, nach normativen Selbstbeschrei-
bungen des Luthertums betreffen. So ist etwa zu fragen, woran sich denn
die innerlutherischen Selbstverstindigungsprozesse orientieren kénnen,
wenn doch der Protestantismus ein selbstreflexives Prinzip der Kritik auch
der Eigentradition immer mit sich fithrt? Eine erste Antwort wiire: an seiner
Ursprungsgestalt. Aber woran soll man sich zu deren Bestimmung halten?
An Luther (den jungen Luther? den alten? die »reformatorische Einsicht«
Luthers? den >inneren Sinn< von Luthers »reformatorischer Einsicht« im
Unterschied zu deren zeitgebundener >Einkleidung«?)? An Luther und Me-
lanchthon (aber in welcher Gewichtung)? An die Bekenntnisschriften (wel-
che? CA und Katechismen? oder auch die Konkordienformel?)? An die »lu-
therische Rechtfertigungslehre« als den articulus stantis et cadentis ecclesine?



110 Bernd Oberdorfer

An die Bibel als die vom »protestantischen Schriftprinzip« genannte norma
normans??

Gerade das »Schriftprinzip« verweist aber auf einen zweiten schwierigen
Komplex, denn dieses vermeintliche fundamentum inconcussum hat sich
seit dem 18. Jahrhundert in zweierlei Hinsicht als hochst fragil erwiesen:
Auf der einen Seite wurden die biblischen Texte und ihre kanonische Zu-
sammenstellung als geschichtliche Produkte menschlicher Geistestitigkeit
erkannt, was ihre theologische Normativitit fraglich machte; auf der ande-
ren Seite emanzipierte sich die historische Exegese von kirchendogmati-
schen Vorgaben und kam zu Auslegungen, die die kirchliche Lehre nicht
deckten — das »Schriftprinzip« wendete sich also gegen seinen eigenen Ur-
sprung, die Uberzeugung, dass die lutherische Lehre »schriftigemi« sei,
verlor mindestens ihre Selbstverstindlichkeit. Dies zwang zur Entwicklung
neuer Strategien der Selbstvergewisserung, deren Kohidrenz mit den tradi-
tionellen Formen immerhin erliuterungsbediirftig ist (Stichwort: Neupro-
testantismus und Altprotestantismus).?

Hier kommt nun ein dritter, hiufig in seiner Brisanz unterschitzter
Aspekt ins Spiel: die Frage ndmlich, welche Bedeutung die akkumulierte Ge-
schichte der innerlutherischen Selbstvergewisserungen fiir die gegenwiartige
Selbstvergewisserung des Luthertums hat. Um es an einem Beispiel zu illus-
trieren: Der Erfurter rémisch-katholische Bischof Joachim Wanke hat un-
lingst bemerkt, die eigentlichen Probleme, die eine Verstindigung mit dem
Protestantismus erschwerten, ligen nicht bei Luther, sondern bei »Schleier-
macher und (dem), was danach kam« (mit Schleiermacher meinte er also
nicht primir den individuellen Theologen dieses Namens, der vielmehr als
Chiffre fiir die >neuprotestantische« Theologie insgesamt fungierte).* Impli-

2. Die entsprechenden Identititsdiskurse im 20. Jahrhundert habe ich analysiert in
meinem Beitrag: Zwischen Prinzipialisierung und Historisierung. Zur Bedeutung
des Rekurses auf Luther in der protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts, in:
Joachim Eibach / Marcus Sandl (Hg:): Protestantische Identitit und Erinnerung.
Von der Reformation bis zur Biirgerrechtsbewegung in der DDR, Géttingen 2003
[= Formen der Erinnerung, Bd. 16}, 215-231.

3. Vgl. dazu die umfassende Darstellung von Jorg Lauster: Prinzip und Methode. Die
Transformation des protestantischen Schriftprinzips durch die historische Kritik
von Schleiermacher bis zur Gegenwart, Tiibingen 2004, sowie meinen Beitrag: Die
Bibel als Offenbarungszeugnis und Geschichtsdokument. Theologische Hermeneu-
tik angesichts der Herausforderungen der Moderne, in: Hubert Zapf (Hg.): Theo-
rien der Literatur. Grundlagen und Perspektiven. Bd. I1I, Tiibingen 2007, 235-255.

4. Das Zitat stammt aus Wankes Gastreferat auf der Herbstsynode der EKD im Jahr



»Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der Traditionsverzehrung? 111

zit war dies natiirlich mit der Aufforderung verbunden, der Protestantismus
solle sich von seinen neuprotestantischen Aberrationen losen und zuriick-
kehren zu seinen geschichtlichen Wurzeln.> Aber ist dies moglich? Ist das
16. Jahrhundert tatsichlich die normative Ur-Zeit fiir lutherische Selbstver-
gewisserung (einmal abgesehen von dem oben angesprochenen Problem,
das Normative an dieser Urzeit prizise zu benennen)? Oder gehért nicht
vielmehr die Geschichte des Luthertums wesentlich zur lutherische Identi-
tat selbst, so dass geschichtliche Entwicklungen nicht einfach durch den
Hinweis delegitimiert werden kdnnen, dass die Reformatoren das doch an-
ders gesehen oder praktiziert hiitten? Dies betrifft ibrigens nicht nur (wie
das Bischotf Wanke moglicherweise vorschwebte) einen »modernistischenc
Antidogmatismus oder >neuprotestantische< Entwicklungen wie das Syno-
dalwesen oder die Frauenordination, die ja — obwohl beide relativ jung — im
Luthertum mittlerweile weithin als organisch aus der >reformatorischen
Einsicht< erwachsen gelten, sondern es betritft auch das Verstindnis von
fiir das Luthertum zentralen dogmatischen Topoi wie der Rechtfertigungs-
lehre. Ein niichterner Blick auf die Geschichte auch des lutherischen Pro-
testantismus zeigt ja, dass das Rechtfertigungsgeschehen (namentlich das
Verhiltnis von gottlichem Handeln und menschlichem Handeln) in vielfil-
tigster Weise gedeutet worden ist und sich dabei starke Deutungstraditio-
nen etabliert haben, die — plakativ gesagt — in mancher Hinsicht dogmatisch
dem Tridentinum niher stehen als den Schmalkaldischen Artikeln, ohne
dass sie aufgehort hitten, sich als protestantisch, ja gar lutherisch zu verste-
hen (wesentliche Teile der Aufklirungstheologie und der Theologie des
Idealismus). War das ein Selbstmissverstindnis, das durch kritischen Re-
kurs auf die >urspriingliche, >reine« Rechtfertigungslehre beseitigt werden
konnte und miisste, oder gehéren diese Deutungstraditionen als Transfor-

mationsgestalten reformatorischer Theologie zur Identitit des Luthertums
selbst?¢

2000. Vgl.: Braunschweig 2000. Bericht tiber die fiinfte Tagung der neunten Synode
der Evangelischen Kirche in Deutschiand vom s. bis 9. November 2000, Hannover
2001, 165-172, hier: 171. Zitiert nach: Martin Ohst: »Reformation« versus »Protes-
tantismus«? Theologiegeschichtliche Fallstudien, in: ZThK 99 (2002), 441-479, hier:
441.

5. Ohst (a.a.0., 442) macht auch auf den auffilligen Befund aufmerksam, dass selbst
bei skumenisch aufgeschlossenen romisch-katholischen Autoren haufig die protes-
tantischen »Unionskirchentiimer keiner angemessenen Erwdhnung gewiirdigt wer-
dene.

6. Nur nebenbei weise ich darauf hin, dass diese Uberlegungen Auswirkungen haben



112 Bernd Oberdorfer

Dies alles konnte zu dem Schluss verleiten, dass dem Protestantismus mit
der Parole »Ecclesia semper reformanda« offenkundig von Anfang an ein
Prinzip der Selbstzerstérung eingebaut sei. Wird da nicht sozusagen prinzi-
piell an dem Ast gesigt, auf dem man selbst sitzt? Und nétigt die geschicht-
liche Selbstpluralisierung des Protestantismus nicht zu der Einsicht: Die Re-
formation frisst ihre Kinder? Dass dies Katholiken hiufig so erscheint,
wundert nicht (es ist bezeichnend, dass Papst Benedikt XVI. in seinen Aus-
sagen zum Protestantismus immer wieder hervorhebt, dieser sei ja so »viel-
faltig«). Doch auch im Luthertum selbst erheben sich regelmifiig Stimmen,
die den innerprotestantischen Pluralismus und Modernismus beklagen und
eine Riickkehr zu den reformatorischen Wurzeln fordern.” Nach dem bisher
Gesagten tiberrascht es nicht, dass diese Forderung unterschiedlichste Ge-
stalt annehmen kann. Sie kann sich entziinden an Tendenzen zur kirchli-
chen Neubewertung ethischer Fragen (z. B. Homosexualitit) oder an kirch-
lichen Neuerungen (z.B. Frauenordination) oder auch an ékumenischen
Verstindigungen, die als Entfremdung vom >Ursprung« oder »Wesen« des
Luthertums wahrgenommen werden. Sie kann in der Gestalt einer scharf
antikatholischen Kritik an der »Konsensékumene« (oder auch: »sog. Kon-
sensbkumene«) auftreten, aber ebenso unter Berufung auf das Katholizi-
tiatsbewusstsein der Reformatoren in der Gestalt einer Kritik am sei’s mo-
dernprotestantischen, sei’s >neo-gnesiolutherischen< Antikatholizismus.
Umgekehrt beruft sich freilich auch die innerlutherisch-modernprotestan-
tische Kritik an einem ursprungsorientierten »Bekenntnispositivismusc« seit
mindestens Ritschl auf Luther selbst, indem sie dessen Kritik an der vor-

konnten fiir die Beurteilung von Konsensdokumenten wie der »Gemeinsamen Er-
kldrung zur Rechtfertigungslehre«. Denn wenn es im Luthertum ein derart breites
Spektrum von Interpretationen des Rechtfertigungsgeschehens gegeben hat und
weiterhin gibt, die teilweise in einer manifesten Spannung stehen zu prignanten
Aussagen des 16. Jahrhunderts, ohne dass sie deshalb ausgegrenzt worden wiren,
dann diirfte es doch schwerer fallen, die romisch-katholische Position (die in diesem
Spektrum gut Platz hitte) weiterhin als kirchentrennend aufzufassen. Um so bemer-
kenswerter (und deutungsbediirftiger) ist es, dass sich im Protest gegen die »Ge-
meinsame Erklirung« >Gnesiolutheraner« und >Liberalprotestanten« zusammenge-
funden haben: Die (zweite) Stellungnahme deutscher Hochschullehrer haben (um
zwei symptomatische Namen zu nennen) Oswald Bayer und Friedrich Wilhelm Graf
unterzeichnet, die sich ansonsten, namentlich in der Beurteilung der Neuzeit, dia-
metral voneinander unterscheiden. Sollte der Antikatholizismus der kleinste ge-
meinsame Nenner des Luthertums geworden sein?

7. Da es mir darum geht, typische Haltungen herauszuarbeiten, verzichte ich hier wie
im Folgenden auf konkrete Belege.



»Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der Traditionsverzehrung? 113

gegebenen kirchlichen Lehre als prinzipielle Kritik an der Form »kirchliche
Lehre« auffasst, auch auf die lutherische Lehrbildung selbst anwendet und
daher jede formale Verpflichtung auf >geltende« Bekenntnisse als — unluthe-
risch abweist.® Angesichts dessen konnte man vermuten, dass die Kohirenz
der lutherischen Tradition weniger auf der inhaltlichen Ebene, sondern eher
in den Strukturen der Identititsvergewisserung zu finden sein kénnte. Die-
se Strukturen will ich im Folgenden priziser zu beschreiben versuchen, zu-
nichst im Blick auf die Reformation selbst, danach im Blick auf das, was ich
oben »akkumulierte Geschichte« genannt habe.

2. Traditionsankntipfung — Traditionskritik —
Traditionsgenerierung in der Reformation

Ich beginne mit einer dreiteiligen These: Die Reformation war eine Traditi-
onsbewegung — und brach doch zugleich mit Traditionen — und bildete neue
Traditionen. Diese These will ich jetzt unter strukturellen Gesichtspunkten
niher betrachten.

A. Die Reformation war eine Traditionsbewegung,

Das wird nur diejenigen tiberraschen, die die der gegenreformatorischen
Polemik entstammende und also keineswegs deskriptive, sondern wertende
semantische Unterscheidung von »Altgliubigen« und »Neugldubigen« in-
ternalisiert haben.’ Die Reformatoren verstanden sich zweifellos in einem
noch niher zu qualifizierenden Sinn als Traditionswahrer. Man kann die
Konflikte der Reformationszeit geradezu beschreiben als Streit um die rech-
te Traditionsankniipfung. Allerdings zeigen sich schon beim Versuch, den
Begriff »reformatio« sinnaddquat zu tibersetzen, spezifische Nuancen. Ge-
wiss ist »reformatio« die »Riickkehr« zu einer »Form« — aber soll nun zur

8. Vgl. Oberdorfer, Zwischen Prinzipialisierung und Historisierung, a.a. O. (Anm. 2),
2171f. Zu Ritschl vgl. auch meinen Beitrag: Albrecht Ritschl. Die Wirklichkeit des
Gottesreiches, in: Peter Neuner / Gunther Wenz (Hg.): Theologen des 19. Jahrhun-
derts. Eine Einfithrung, Darmstadt 2002, 183-203.

9. Dies betont mit Recht: Johannes Burkhardt: Das Reformationsjahrhundert. Deut-
sche Geschichte zwischen Medienrevolution und Institutionenbildung 1517-1617,
Stuttgart 2002, 77-80.



114 Bernd Oberdorfer

urspriinglichen, zur alten oder zur angemessenen Form zuriickgekehrt wer-
den? Hinter diesen Adjektiven verstecken sich durchaus unterschiedliche
Konzepte. Geht es namlich um die Riickkehr zu einer bestimmten ge-
schichtlichen Gestalt des Christentums — sei es die »apostolische Ursprungs-
zeits, sei es die »alte Kirche« —, oder geht es um die Riickkehr zur Orientie-
rung an einer Norm, fiir die es keine volle geschichtliche Realisierungsgestalt
gibt? Wie man am Vergleich zwischen Luther und Melanchthon feststellen
kann, oszillierten die Antworten auf diese Frage schon bei den Reformato-
ren selbst. Gewiss ging es ihnen um die Riickkehr zur >evangelischen Normyg,
aber namentlich bei Melanchthon spielt dabei doch das Interesse an einer
Kontinuitdt mit der geschichtlichen Kirche eine wichtige Rolle (was ihm ja
immer wieder den Vorwurf eines >unlutherischen« Traditionalismus ein-
trug). In der Tat wird man fragen miissen, ob sich Wahrheitsnorm und
geschichtliche Erscheinung wirklich ganz auseinanderhalten lassen. Gibt es
das »Wahre« nicht vielmehr nur jeweils in geschichtlicher Gestalt? Und tritt
uns nicht jene Wahrheitsnorm immer nur tiber geschichtliche Vermitt-
lungsgestalten gegeniiber? Und aulerdem: Muss nicht auch dieser > Vermitt-
lungsgeschichte« oder »Bezeugungsgeschichte« eine theologische Bedeutung
zugeschrieben werden?

Wie ist nun aber die Norm, zu der zuriickgekehrt werden soll, zu greifen?
Die negative Antwort der Reformatoren lautete bekanntlich: nicht iiber ein
formal autorisiertes Lehramt. Stattdessen beriefen sie sich auf die Bibel: sola
scriptura. D.h. auf einen kurzen Nenner gebracht: Normvergewisserung ge-
schieht durch Schriftauslegung.

Diese kurze Formel aber hat es in sich. Das wird deutlicher, wenn wir sie
genauer entfalten. Der Begriff »Normvergewisserung« benennt die Aufgabe,
jene Wahrheitsnorm zu erfassen und zu benennen, vermittels derer die Er-
scheinungsformen des Christlichen auf ihre Sachgemaftheit tiberpriift wer-
den. Diese Wahrheitsnorm ist nun nicht einfach zuhanden, sondern muss
aus der Heiligen Schrift erhoben werden. Dabei ergibt sich aber ein grund-
legendes Dilemma!?®: Die Heilige Schrift ist als Gotteswort unverfiigbar und
als menschliches Wort auslegungsbediirftig. Sie ist also zugleich mensch-
lichem Verstehenszugriff entzogen — und angewiesen auf menschliches Ver-
stehen. Die Reformatoren sahen dieses Dilemma und suchten es mit einer
Doppelstrategie zu bearbeiten: Auf der einen Seite betonten sie, dass die
Heilige Schrift sich selbst auslegt, d.h., dass ihr gottlicher Urheber ihren
unverfiigbaren Sinn den Gldubigen erschlief3t (ohne dass es dafiir einer for-

10. Vgl. dazu Lauster, Prinzip und Methode, a.a. O. (Anm. 3), 11-18, bes. 14f.



»Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der Traditionsverzehrung? 115

mal autorisierten Auslegungsinstanz bediirfte); auf der anderen Seite such-
ten sie den damit gegebenen Dezisionismus theonomer Sinnvorgaben
durch intensive, exegetisch-argumentative Arbeit am Text einzugrenzen.
Ich sage bewusst »eingrenzen« und nicht »ausschalten«; denn zwar geschah
dies auch in Abgrenzung zu den sog. »Schwiirmerng, die sich entweder auf
den »Geist« unabhiingig von der Schrift beriefen oder ihre Schriftauslegung
nicht argumentativ auswiesen, aber die reformatorische Uberzeugung, dass
sich in eben jenen menschlichen Auslegungsvollziigen, die sich in der refor-
matorischen Lehre konkretisierten, die gottliche Selbstauslegung manifes-
tiert, blieb doch sozusagen strukturell dem Ideologieverdacht ausgesetzt.
Die Normvergewisserung konnte, ja durfte so nicht zu einem definitiven
Abschluss kommen. Die Re-formatio, die Riickkehr zur wahren Form
konnte daher nicht die Gestalt einer Riickbesinnung auf eine geschichtlich
gegebene Form annehmen. Dass die Reformation eine Traditionsbewegung
gewesen sei, ldsst sich daher vielleicht auch in einem anderen als dem iib-
lichen Sinn verstehen: die Reformation nimlich als eine Weitergabe-Bewe-
gung, in der die Riickbesinnung zugleich Fortschreibung ist. Damit komme
ich zum zweiten Aspekt meiner These:

B. Die Reformation brach mit Traditionen.

In welchem enormem Umfang dies geschah, ist mit wenigen Stichworten
deutlich gemacht: Zélibat, communio sub una, lateinische Messe, Mess-
opfer, Fegefeuer, Heiligenanrufung etc. etc. Trotz Luthers bekannter Vor-
sicht und Behutsamkeit bei der praktischen Umsetzung der Reformen (be-
rithmtestes Beispiel: die Invocavit-Predigten) kann man auch heute
eigentlich nur staunen iber die Entschlossenheit, ja Unerschrockenheit,
mit der die Reformatoren ihre Einsichten gegen z. T. viele Jahrhunderte lang
eingespielte Praktiken und Ordnungen, tief verwurzelte Elemente der
Volksfrommigkeit und tragende Bausteine der mittelalterlichen Theologie
zur Geltung brachten. Sie legitimierten dies im Wesentlichen mit zwei Ar-
gumentationsfiguren: Zum einen beriefen sie sich darauf, dass die von
ihnen beanstandeten Lehren und Praktiken ihrerseits Abweichungen von
der wahren Form darstellten, zu der die getitigten Reformen eben zuriick-
kehrten. Dabei fillt auf, dass sie diese wahre Form nicht allein mit der Norm
des Schriftgemiflen identifizierten, sondern sich dabei auch um die An-
kntipfung an geschichtliche Traditionen bemiihten.!" Zum anderen unter-

11. So wurde gegen den Zolibat (neben seiner fehlenden biblischen Begrtindung) auch



116  Bernd Oberdorfer

schieden sie zwischen heilsrelevanten und daher der menschlichen Disposi-
tion entzogenen Ordnungen und »traditiones humanae« (CA 7), denen kei-
ne letzte Verbindlichkeit zukommt und die daher ohne Schaden beibehalten
oder verindert werden diirfen, die aber verindert werden miissen, wenn sie
mit dem Schein von Letztverbindlichkeit auftreten.'?

Klar ist jedenfalls, dass die Reformatoren mit Fehlentwicklungen der Kir-
che selbst, nicht nur mit Fehlentwicklungen in der Kirche rechneten, dass sie
den Gang der Kirchengeschichte also nicht als in sich kohirente, kontinu-
ierliche Entfaltung der Wahrheit verstanden. Und klar ist, dass sie den
Christen die Fihigkeit zuschrieben, derartige Fehlentwicklungen zu erken-
nen und ihnen ggf. auch durch den Bruch mit dominanten Traditionen
gegenzusteuern. Mit anderen Worten: Die Faktizitidt von Traditionen hat
keine theologische Beweiskraft. Die Kirchengeschichte ist auch im positiven
Sinne nicht das Kirchengericht. Etwas abstrakter ansetzend kdnnte man
auch sagen: Die reformatorischen Traditionsbriiche lebten von einer kogni-
tionstheoretischen Voraussetzung, der Uberzeugung namlich, dass wir uns
in ein distanziertes Verhiltnis setzen kdnnen zu den Traditionen, in denen
wir leben. Wir kénnen in bestimmter Hinsicht »aus der Zeit springen<, um
uns zu der Zeit ins Verhiltnis zu setzen. Dass dieses » Aus-der-Zeit-Springenc
seinerseits in der Zeit geschieht, »an der Zeit ist und (zumindest teilweise)
schlicht durch Ankniipfen an andere Traditionen als die kritisierte geschieht
(wie haufig aus der geschichtlichen Distanz erkennbar wird), ist zwar rich-
tig, darf aber nicht zum prinzipiellen Argument gegen die Distanzierungs-
fihigkeit gemacht werden, wenn anders der Mensch nicht nur als blofle
Funktion der Geschichte, der Tradition, in der er steht, erscheinen soll.

C. Die Reformation bildete neue Traditionen.

Die reformatorische Verbindung von Traditionsankniipfung und Tradi-
tionskritik wurde selbst traditionsbildend. Sie gerann selbst in eine spezi-
fische Form. Die innerkirchliche Reformbewegung wurde zur eigenstindi-
gen Kirche neben der romischen Kirche (wie diese umgekehrt sich von der
einen Kirche zur faktischen Partikularkirche konfessionalisierte). Die Deu-

angefiihrt, dass er erst seit weniger als fiinfhundert Jahren verpflichtend sei. Damit

wurde fiir die (in den Augen der Zeitgenossen neue) Praxis der Priesterehe eine l-

tere Tradition geltend gemacht, der gegeniiber der Zolibat eine Neuerung darstellte.
12. Das betrifft z. B. Fastenregeln oder liturgische Kleidung.



»Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der Traditionsverzehrung? 117

tung dieses unbestreitbaren Phinomens ist hoch umstritten. So kann die
Verstetigung der reformatorischen Bewegung durch Institutionalisierung
und normative Selbstthematisierung (d.h. Bekenntnisbildung) als sachge-
mifler Ausdruck der reformatorischen Einsicht erscheinen. Nicht selten
wird aber auch die Legitimitit der Entwicklung angezweifelt, aus durchaus
unterschiedlicher Perspektive. Halten die einen die Verselbstindigung als
solche fiir einen geschichtlich vielleicht unvermeidlichen, aber theologisch
unangemessenen und auch den eigentlichen Intentionen der Reformatoren
zuwider laufenden Betriebsunfall, dessen Folgen heute durch Konsens-
gespriche tiberwunden und in eine neue Einheit integriert werden sollen,
so bejahen andere die Verselbstindigung, kritisieren aber die Verkirchli-
chung als problematische Anpassung an die doch im protestantischen Prin-
zip bereits tiberwundene >katholische« Form der dogmatischen Lehrkirche.
Diese Einschitzungen beeinflussen dann natiirlich auch die Deutung der
Textbestinde, in denen die generierte Eigentradition sich normativ ausfor-
muliert, und zwar in Hinsicht auf deren Funktion, Aussageabsicht und
tberzeitliche Verbindlichkeit. Wer normative Selbstdefinitionen in Gestalt
von »geltender Lehre« fiir unverzichtbar und sachgemaf hilt, wird die Be-
kenntnisbildung des 16. Jahrhunderts kaum fiir eine Erstarrung der leben-
digen Lava der reformatorischen Gottunmittelbarkeit halten wollen, son-
dern ihr eine den geschichtlichen Entstehungskontext transzendierende
Geltung als Orientierungspunkt kirchlicher Selbstverstindigung zuschrei-
ben. Wer die Verstetigung der reformatorischen Bewegung jedoch primir
unter dem Gesichtspunkt des Verlusts der Einheit wahrnimmt, kann die
Entstehung normativer Lehre als Form verbindlicher kirchlicher Selbstver-
gewisserung durchaus als Ausdruck einer zumindest formalen Kontinuitit
zur rémischen Kirche anerkennen, die die Kompatibilitit beider Gréfen
sichert, wird die Bekenntnisschriften aber verstindigungsorientiert als Aus-
druck des reformatorischen Katholizititsbewusstseins lesen und beispiels-
weise die Aufnahme der altkirchlichen Symbole sowie die »ékumenische«
Gesinnung der Confessio Augustana besonders wiirdigen. Wer hingegen
die Reformation als neues Durchbrechen des lebendigen Evangeliums ge-
geniiber der Erstarrung in duflerlichem Ritualismus und dogmatistischer
Form versteht, wird die Etablierung neuer Normativitit als Selbstmissver-
standnis, ja als Riickkehr zu den vermeintlichen Fleischtépfen Roms auffas-
sen und versuchen, die entstandenen Traditionsbestinde von ihrer lebendi-
gen Quelle her erneut zu verfliissigen.

Diese Vielfalt der Urteile und Perspektiven ist als solche bereits hochst
bemerkenswert, und es diirfte kaum gelingen, sie zu vereinheitlichen (oder



118 Bernd Oberdorfer

gar eine dieser Perspektiven als die allein sachgemiifle zu etablieren). Drei-
erlei scheint mir aber wichtig anzumerken:

Erstens dirfte kaum zu bestreiten sein, dass die Generierung von Eigen-
tradition nicht nur geschichtlich unvermeidlich war, sondern auch in der
Natur der Sache lag, sprich: der inneren Dynamik von Traditionsankniip-
fung und Traditionskritik entspricht, die ich als das Spezifikum der Refor-
mation herausgearbeitet habe. Reformatorisches Christentum ist kein ma-
thematischer Punkt, dem keine Ausdehnung zukommt. Dies zu sagen,
widerspricht einem »>liberalprotestantischen< Antiinstitutionalismus und
Antidogmatismus. Die Verkirchlichung ist kein Selbstmissverstindnis des
Protestantismus. Es widerspricht aber auch einem (im 20. Jahrhundert be-
sonders im Barthianismus gepflegten) Pathos der permanenten Selbstauf-
hebung der Kirche, das jede Bemiihung um institutionelle kirchliche Selbst-

1altung als siindige Selbstzentrierung ablehnt. Es widerspricht schlieflich

1em Okumenismus, der die Ausdifferenzierung von Kirchentiimern als
solche bereits zum Widerspruch gegen den Willen Jesu erklirt. Die entstan-
dene kirchliche Eigentradition reformatorischen Christentums hat eine
auch theologisch zu wiirdigende Eigenwiirde, die gegen Einspriiche von au-
en und von innen legitimerweise zu verteidigen ist.

Zweitens aber: Die normativen Traditionen des Luthertums enthalten
selbst ein selbstrelativierendes Prinzip, das ihrer Verabsolutierung wehrt,
ndmlich ihre Selbstunterscheidung als norma normata von der Heiligen
Schrift als norma normans. Auch hier begegnet natiirlich das bereits erwihn-
te Paradox, dass es ja eben in den Bekenntnisschriften selbst steht, dass sie
ihre Geltung relativieren. Und so ist es gerade diese Selbstunterscheidung,
die die Autoritdt der Bekenntnisschriften begriindet. Ironischerweise kdnnte
also die »Selbstbescheidung« den Vollzug der Selbstrelativierung behindern.
Dies zumal deshalb, weil ja keineswegs klar ist, wie der > Einspruch« der Hei-

‘gen Schrift gegen die Bekenntnisschriften ggf. geltend gemacht werden
nn. Dennoch ist es nicht bedeutungslos, dass in die normativen Texte
.es Luthertums gleichsam eine Unruhe eingebaut ist, die selbst der entschie-
denste lutherische Traditionalismus — ja gerade er — gar nicht umhin kime
mit zu transportieren. Allerdings ist es nicht primir diese gleichsam text-
immanente Selbstrelativierung, die die Entwicklungsdynamik des Luther-
tums bestimmt hat. Vielmehr wurde ldngerfristig die Orientierung an den
normativen Texten faktisch relativiert durch eine allgemeinere Dynamik.

Drittens namlich: Auch die reformatorische Traditionsbildung unterliegt
der Dynamik von Traditionsankniipfung, Traditionskritik und (neuer) Tra-
ditionsbildung. Die reformatorische Eigentradition wurde selbst Gegen-



»Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der Traditionsverzehrung? 119

stand von Ankniipfung und Kritik und erfuhr dadurch eine Weiterbildung,
die dann denselben Aneignungsprozessen ausgesetzt war, u.s.f. Dabei wur-
den z.T. folgenreiche Umbesetzungen vorgenommen. Dies will ich im Fol-
genden noch in wenigen Strichen skizzieren und abschlieSend ekklesiologi-
sche Konsequenzen andeuten.

3. Die geschichtliche Dynamik der reformatorischen
Eigentradition

Wenn man nicht annehmen méchte, dass der Protestantismus als vollig
amorphe Agglomeration diverser, sich stindig neu erfindender, geschichts-
loser Antikatholizismen zu beschreiben ist (und fiir diese Annahme gibt es
keinen Grund), dann muss es so etwas wie eine diachrone Identitit des Pro-
testantismus geben, die Formen gewusster und bewusst gepflegter Kontinuitdit
einschliefit. Bei aller innerprotestantischen Ausdifferenzierung wird man in
der Tat sagen konnen, dass sich protestantische Selbstvergewisserungsdis-
kursen immer auf die zu Texten verdichteten geschichtlichen Erfahrungen
ihrer >Griindungszeit« bezogen und insofern >Traditionen pflegten<. Dies
geschah allerdings in der typisch gebrochenen Weise, fiir die die Bekennt-
nisschriften selbst ein charakteristisches Modell darstellen: Sie sind nor-
mative Selbstbeschreibungen der lutherischen Kirche, relativieren aber ihre
eigene Geltung, indem sie die Heilige Schrift als die ithnen vorgegebene Pri-
mirnorm benennen. Beide Parameter — die normativen Selbstbeschreibun-
gen und die Geltendmachung der Priméirnorm — haben freilich im Verlauf
der Geschichte tiefgreifende Umformungen erfahren. Schon der Pietismus
kritisierte die Fixierung auf die doktrindren Selbstfestlegungen des 16. Jahr-
hunderts und isolierte daraus gewissermaflen zwei zentrale inhaltliche
Momente, nimlich das Schriftprinzip und die Konzentration auf die indi-
viduelle Glaubensgewissheit, die er in charakteristischer Modifikation tiber-
nahm. Der Pietismus verstand sich daher durchaus als protestantisch,
schloss aber erkennbar selektiv an die normativen Traditionen des 16. Jahr-
hunderts an. In gewisser Weise wendete sich das Schriftprinzip bereits hier
gegen seine >Erfinder«. Umso gravierender wirkten sich die Entwicklungen
des 18. Jahrhunderts aus, die Emanuel Hirsch zu Recht mit dem Begriff
»Umformungskrise« belegt hat."* Zunichst erfasste das entstehende histori-

13. Dies ist die Leitperspektive von Hirschs fiinfbandiger »Geschichte der neuern evan-



120 Bernd Oberdorfer

sche Bewusstsein die kirchlichen Dogmen und Lehrbildungen und beleuch-
tete deren geschichtlich-genetische Kontingenz; das galt natiirlich auch fir
die reformatorischen Bekenntnisschriften. Spitestens seit Semlers Rekons-
truktion der Kanongeschichte wankte dann freilich auch die zweite, ent-
scheidende Siule des reformatorischen Selbstverstindnisses, die Identifika-
tion der Bibel mit Gottes Wort. Konnte bisher die Relativierung der
Lehrdokumente der Reformation gleichsam abgefedert werden durch den
von den Reformatoren selbst geforderten Rekurs auf die Heilige Schrift, so
verlor diese Moglichkeit jetzt ihre selbstverstindliche Evidenz. Die »Krise
des Schriftprinzips« erwies sich als Grundlagenkrise des Protestantismus.

Es lie3e sich sehr schén zeigen, dass sich die protestantische Theologie im
19. und 20. Jahrhundert an der Frage abarbeitete, wie unter den verinder-
ten Bedingungen normative Selbstbeschreibungen in Orientierung an einer
vorgegebenen und unverfiigbaren Priméidrnorm entwickelt werden kénnen.
So ist etwa der Rekurs auf Luthers anti-doktrinal gedeutetes Glaubensver-
stindnis deutlich erkennbar als funktionales Aquivalent zur konfessionellen
Selbstvergewisserung kraft eines corpus doctrinae, ebenso wie der »histori-
sche Jesus« oder das »Evangelium Jesu« die Bibel als Primidrnorm ersetzen
sollten. Von einer einlinigen Entwicklung — etwa in Richtung auf eine im-
mer stirkere Entdoktrinalisierung — kann allerdings kaum gesprochen wer-
den. Offenkundig fuihrt die »Tradition der Traditionskritik< nicht notwendig
zu einer >Traditionsverzehrunge, sondern eher zu einer Pluralisierung der
Traditionsankniipfungen, zu einer Koprisenz unterschiedlicher Formen
von Kontinuititsvergewisserung. Identititsstiftend wiren dann weniger die
inhaltliche Bestimmung selbst als der »Instanzenzugs, iiber den diese sich
vollzieht, und in bestimmter Hinsicht auch die erinnerte Geschichte ver-
gangener Selbstdefinitionen, die nicht einfach tibersprungen werden diirfen
zugunsten einer fiktiven Ursprungsunmittelbarkeit.

Daraus folgt keine pure Beliebigkeit. Es gilt die eigene Position ja argu-
mentativ an Einsichten auszuweisen, die man als elementare Einsichten der
Reformation oder jedenfalls als Fortfithrung von diesen kenntlich zu ma-
chen vermag. Aber es folgt daraus eine gewissermafen prinzipielle Randun-
schirfe, die es verbietet, eine Position als »die« einzig mogliche »lutheri-
sche« oder »reformatorische Position« zu etablieren. Freilich darf das nicht
dazu fithren, auf kirchliche Selbstfestlegungen grundsitzlich zu verzichten.
Das wiirde die Kirche ja jeglicher Handlungs- und nicht zuletzt Dialog-

gelischen Theologie im Zusammenhang mit den allgemeinen Bewegungen des euro-
pdischen Denkens, Giitersloh 1949-1954.



»Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der Traditionsverzehrung? 121

fahigkeit berauben und wire auch insofern unrealistisch, als die Kirche per-
manent Entscheidungssituationen ausgesetzt ist, in denen auch die prakti-
zierte Nicht-Festlegung eine Festlegung ist. Aber die genannte >Randun-
schirfe« spricht doch eher fiir einen »inklusivistischen< Entscheidungsstil
als fiir starke Exklusionen. Dies wire nicht nur im innerlutherischen Dis-
kurs (wo dies lingst so praktiziert wird), sondern auch im ékumenischen
Dialog (und bei der Beurteilung von dessen Resultaten) zu beachten.

Ist die lutherische Kirche die »Kirche der institutionalisierten Reformati-
on«?, fragte ich am Anfang. Ich finde, in der schillernden Doppeldeutigkeit,
die diesen Begriff auszeichnet, und mit einem Schuss Selbstironie kann man
diese Frage durchaus bejahen,



	‘Ecclesia semper reformanda’ - eine Tradition der Traditionsverzehrung?
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15

