o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universititsbibliothek

Trinitat/Trinitatslehre, 1ll. Dogmengeschichtlich, 2.
Mittelalter bis Neuzeit

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2005. “Trinitat/Trinitatslehre, III. Dogmengeschichtlich, 2.
Mittelalter bis Neuzeit.” In Religion in Geschichte und Gegenwart:
Handworterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft (RGG4), Band 8 T-Z,
edited by Hans Dieter Betz, Don S. Browning, Bernd Janowski, and Eberhard
Jungel, 4., vollig neu bearb. Aufl., Sp. 608-612. Tibingen: Mohr Siebeck.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright

3 -._\T,t'lv}_
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %.\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?{',' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & W, y';
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Trinitiit/Trinititslehre

607

608

2. Mittelalter bis Neuzeit

Das die ma. Theol. im lat. Westen kennzeichnende
Bestreben, das geglaubte Dogma fiir dic Vernunft trans-
parent zu machen, bewirkte eine hochgradige begriffliche
Differenzierung der Trinititslehre, die sich in unter-
schiedlichen, jeweils hoch elaborierten Konzeptionen
niederschlug. Diese akzentuierten in je eigenstindiger
Gestalt bestimmte Aspekte des augustinischen Entwurfs,
der sich weithin durchgesetzt hatte. EinfluSreich wurde
zudem — Boethius’ Definition des (bei Augustin noch
unterbestimmten) Personbegriffs als naturae rationabilis
individua substantia (»individuelles Dasein [im Sinne von
Hypostase] einer verniinftigen Natur«; Contra Eutychen
et Nestorium, 3,74), die freilich in einer erst noch
auszugleichenden Spannung zum augustinischen Rela-
tionsgedanken stand.

Grundlegend fiir eine bewuBtseinstheoretische Fas-
sung der Trinititslehre wurde — Anselm von Canterbury.
In seinem »Monologion« trug er die bei Augustin zur



609

nachgingigen Plausibilisierung des vorausgesetzten Tri-
nititsdogmas verwendete Geist-Analogie in die (mit dem
Anspruch reinverniinftiger Evidenz vorgetragene) Entfal-
tung des Dogmas selbst ein, indem er die trin. Differen-
zierung aus der Bestimmung Gottes als summus spiritus
ableitete. Zur Unterscheidung der Personen formulierte
er das wirkmichtige Prinzip: in Deo omnia sunt unum
ubi non obviat aliqua relationis oppositio (»In Gott ist
alles ununterschieden eins, wofern kein Gegeniiberstand
der [Ursprungs-]Relation obwaltet«, De processione spi-
ritus sancti, Kap.2), woraus er die Notwendigkeit des
Filioque folgerte. Neben derartige Versuche einer ratio-
nalspekulativen Explikation (s.a. —Abaelard und die
Schule von — Chartres [:1.]) traten bibl.-heilsgesch. An-
sitze (Schule von Laon; —Hugo von St. Victor) sowie
Entwiirfe, dic auf Augustins geschichtstheol. Gesamt-
schau griindeten und die T. darin einzeichneten (— Rupert
von Deutz; auch —Joachim von Fiore, der den trin.
Personen jeweils eine spezifische Epoche zuordnete).

Einen eigenstindigen Zugang fand —Richard von
St. Victor, der Augustins Analyse des Liebesbegriffs auf-
griff, den HI. Geist aber statt als Einheitsband als den in
der Liebe des liebenden vaters zum geliebten Sohn »Mit-
Geliebten« (condilectus) bestimmte und so die Liebe als
dreistellige Relation erfafdte. Indem er die Personen als
inkommunikable Eksistenzen betrachtete, gelang es ihm,
Relation (ek) und Selbststand (sistenz) in einem Begriff als
ontologisch konstitutiv zu erfassen. So konnte die Einheit
in der kommunikativen Gemeinschaft der durch die
Beziehung der Liebe konstituierten Personen verankert
werden.

Das IV. —Laterankonzil verwarf 1215 postum die
Kritik Joachims von Fiore an — Petrus Lombardus, dieser
habe durch die Annahme einer die Personen tibergreifen-
den essentia eine Quaternitit etabliert, betonte aber, die
innergéttlichen Hervorginge seien nicht auf die essentia
als solche, sondern auf je konkrete Personen zuriick-
zufithren (DH 803f.), und setzte damit einem — »Essen-
tialismus« Grenzen.

In der Hochscholastik iibernahm —Thomas von
Aquin die geistmetaphysische Fassung der Trinititslehre
von Anselm, bettete sie aber in eine umfassende theol.
Synthese ein, indem er dic Trinititserkenntnis als die nur
durch Offenbarung erschlossene und im kirchl. Dogma
prisentierte Vollendung der Gotteserkenntnis begriff.
Auch verband er den boethianischen Personbegriff im
Unterschied zu Richard von St. Victor so mit dem
augustinischen Relationsgedanken, daf3 er Person selbst
als relatio subsistens (»subsistierende Beziehung«) defi-
nierte, so daf die Selbstbeziechungen des einen Wesens
begrifflich als hypostasiert ausgewiesen wurden. Wih-
rend auch Thomas die T. von der Einheit des Wesens her
entwickelte, akzentuierte — Bonaventura, zuriickgreifend
auf Richards von St. Victor Liebeskonzept, den Vater als
Quellgrund der Gottheit, der diese Sohn und Geist in je
spezifischer Form mitteilt; die Wesenseinheit der Perso-
nen sicherte er durch den auf — Johannes von Damaskus
zuriickgehenden Gedanken der wechselseitigen Einwoh-
nung (circumincessio; — Perichorese).

Trotz groflerer Nihe zur griech. Trinititslehre ver-
teidigte auch diese Konzeption das Filioque. Dieses war
erstmals im 9.Jh. durch — Photius von Konstantinopel
syst. bestritten worden, weil es dem Sohn zu Unrecht
Anteil an der dem Vater allein vorbehaltenen innergott-
lichen Prinzipialitit zuschreibe. Die westlich-scholasti-
schen Versuche einer rationalen Explikation des Trini-

610 Trinitit/Trinititslehre

titsdogmas wurden im Osten weithin als Mifachtung der
menschlichen Erkenntnisgrenzen abgelehnt; die »psy-
chologischen« Analogien galten als modalismusverdich-
tig. Im 14.Jh. verstirkte Gregorios— Palamas die apo-
phatische Tendenz des griech. Trinititsdenkens, indem er
das gottliche Weltwirken nicht unmittelbar den trin.
Hypostasen, sondern den von der trin. Differenzierung
unberiihrten goéttlichen »Energien« zuschrieb, was den
Transzendenzcharakter der T. betonte und den Riick-
schluf von den heilsgesch. »Sendungen« auf die inner-
gottlichen »Hervorginge« unméglich machte. Der Uni-
onsversuch des Konzils von Ferrara/Florenz (1438/39)
scheiterte, weil der Westen darauf bestand, auch den Sohn
als »Ursache« zu bez. (DH 1301).

Die Reformatoren iibernahmen weithin die (west-
liche) Trinititslehre, allerdings unter elementar verin-
derten hermeneutischen Bedingungen. Das altkirchl.
Trinititsdogma wurde anerkannt, weil es schriftgemif3
sei (ApolCA 1; BSLK 145). Vorbehalte galten einer
spekulativen Entfaltung, die nicht riickgebunden ist an
den soteriologischen Erkenntnisgrund. Luther verteidig-
te nach anfinglichen Bedenken gegen die unbibl. Ter-
minologie das homootisios, regte aber zu sprachschdp-
ferischer Freiheit bei der Darstellung der T. an, indem er
die T. als ewiges Gesprich zw. Vater, Sohn und Geist
verstand und so die kommunikative Struktur des Glau-
bens als im Wesen Gottes begriindet deuten konnte. Den
bibl.-soteriologischen Ansatz teilte auch Calvin, der die
aufkommende Kritik scharf bekimpfte (Hinrichtung M.
— Servets). Trotz allseitiger Unterdriickung lieen sich
aber die — Antitrinitarier, die die Trinititslehre v.a. als
unbibl. Verzeichnung der Gestalt Jesu ablehnten, nicht
mehr zum Schweigen bringen (— Sozinianer). Wihrend
die altprot. Orthodoxie die doktrinale Form der Trinitits-
lehre erneuerte, wurde in Pietismus und Aufklirung
deren spekulativ-dogmatische Gestalt zum Gegenstand
der Kritik: im Pietismus im Namen der bibl.-antidoktri-
nalen, an der Jesusnachfolge orientierten subjektiven
Herzensfrommigkeit, in der Aufklirung im Namen der
antispekulativen, supranaturale Wahrheitsanspriiche ab-
weisenden Vernunft. Gleichwohl verschwand die Tri-
nititslehre nicht. N.v. —Zinzendorfs christozentrische
Theol. gipfelte in einem eigenwilligen (z.T. myst. Ein-
fliisse aufnehmenden; vgl. J.—»Bohme) Modell, das den
HI. Geist als Mutter Christi und diesen statt des Vaters als
den Schopfer bestimmt. Gegen die neologischen Theo-
logen (— Aufklirung: IL., 4.,¢), die die T. (unter Aufweis
der Konsistenzprobleme einer »immanenten« Trinitdts-
lehre) weithin nur noch »heilsskonomisch« explizierten,
verwies G.E.—Lessing auf G.W.— Leibniz® Versuch, das
Trinititsdogma im Medium des neuzeitlichen Subjektivi-
titsparadigmas unter Erneuerung der ma. bewufstseins-
theoretischen Trinititslehre zu verteidigen. In seinem
menschheitsgesch. Entwurf der »Erzichung des Men-
schengeschlechts« (1779, § 73) attestierte Lessing zudem
dem Trinititsdogma einen rational rekonstruierbaren
(freilich von der hist. Gestalt abzulésenden) Sinn. Fiir L.
—Kant war der Gottesgedanke kein moglicher Gegen-
stand der theoretischen Vernunft. Doch aus der »nach den
Buchstaben genommen(en)« Trinititslehre 143t sich auch
»schlechterdings nichts fiirs Praktische machen« (Streit
der Fakultiten, 1798, 50). Freilich konnte Kant das Tri-
nititsdogma als Ausdruck fiir die im Postulat von Gott als
»moralischem Weltherrscher« implizierte differenzierte
Einheit von Legislative, Exekutive und Judikative dechif-
frieren und insofern als Utbild moralischer und polit.



Trinitit/Trinititslchre 611
Selbstbestimmungsprozesse funktionalisieren (Die Rel.
innerhalb der Grenzen der blo8en Vernunft, 1794, B 211-
215).

Im 19.Jh. lassen sich im wesentlichen zwei Grund-
linien feststellen: Auf der einen Seite transformierte F.
— Schleiermacher die Trinititslehre (unter subtiler Kritik
der Aporien ihrer hist. Gestalt) aus einer dogmatischen
Theorie iiber Gottes Sein »an sich« in eine Metatheorie
zur Absicherung der Identitit der vollen und wirklichen
Gegenwart Gottes in Jesus Christus und in der Kirche und
setzte sie daher an den Schluf? seiner »Glaubenslehre«
(Der christl. Glaube..., *1830/31, §§ 170-172); wegen
des erkenntnistheoretisch begriindeten Verzichts auf eine
begriffliche Entfaltung des Gottesgedankens sz2h er sich
am ehesten dem Sabellianismus verwandt. Genau umge-
kehrt verstand sich G.W.F.—Hegel als Anwalt des den-
kenden Kirchenglaubens, wenn er die Trinititslehre
rekonstruierte als Theorie der Selbstbewegung des abso-
luten Geistes und damit aufhob in cine universale Wirk-
lichkeitstheorie; dies zog indes den — Pantheismus-Vor-
wurf nach sich. Die weitere Entwicklung ist charakte-
risiert durch diverse Versuche, beide Ansitze zu kombi-
nieren und mit der dogmatischen Tradition zu ver-
mirtteln. Dabei konnte die immanente T. zur Absicherung
der Authentizitit der heilsgesch.-trin. Selbstoffenbarung
Gottes (z.B. K.I.—Nitzsch) oder im Rahmen eines rela-
tionalen Personverstindnisses als Implikat der »absoluten
Personlichkeit« Gottes, die sich nur im ewigen Gegeniiber
der Hypostasen konstituiert (K.Th.A.— Liebner), entfaltet
werden. Der Ansatz bei Gottes Persénlichkeit machte die
trin. Differenzierung freilich modalismusanfillig; be-
zeichnenderweise bevorzugte I.A.— Dorner den Begriff
der drei »Seinsweisen« der einen »Personlichkeit«. In der
Theol. des — Neuluthertums (Ernst Wilhelm Christian
Sartorius, G.— Thomasius u.a.) verbanden sich die Ver-
suche der Ableitung der T. aus dem Begriff der absoluten
Personlichkeit mit Luthers Deutung der T. als Kommu-
nikationsgemeinschaft.

In der Schule A.— Ritschls (— Ritschlianer) spielte die
T. nur eine untergeordnete Rolle. A.v.—Harnack relati-
vierte die Geltung der Trinititslehre durch Historisie-
rung; das Trinititsdogma ist ihm Resultat der —»Helle-
nisierung« des Christentums in der Antike und hat mit
dem Zerbrechen der dogmatisch-metaphysischen Denk-
formen in Reformation und Neuzeit die Verbindlichkeit
eingebiitt. Im 2o0.Jh. stellte K.—Barth - in bewufdter
Abwendung von der Ritschl-Schule, aus der er selbst
stammte — die Trinititslehre ins Zentrum seines theol.
Entwurfs. Mit der Emphase des Neuanfangs, faktisch aber
durchaus noch in den spekulativen Bahnen des 19.Jh.,
entwickelte er die Trinititslehre aus dem Gedanken der
Selbstoffenbarung Gottes und verkniipfte sie dabei mit
der theol. Erkenntnistheorie: Die T. ist Ausdruck der
Identitit von Offenbarer, Offenbarung und Offenbarsein;
im dreigestaltig-einen Offenbarungsgeschehen gibt sich
Gott so zu erkennen, wie er »zuvor in sich selber ist« (KD
1/1, 404 u.d.). Die strikte Entsprechung von »0konomi-
scher« und — »immanenter« Trinitit wurde iiberhaupt
zum Grundaxiom neuerer westlicher Trinititstheol. (K.
—Rahner). Mit dem Bemiihen um eine verstirkte bibl.
Fundierung wurde freilich auch die Angemessenheit der
traditionellen Konzeptionen {iberpriifungsbediirftig. Die
Trinititslehre konnte zur Entfaltung eines »nachtheisti-
schen« Gottesverstindnisses herangezogen werden (u.a
in der — Prozef3theologie). In der — 8kumenischen Bewe:
gung entwickelte die Orientierung am gemeinsamen trin
Bekenntnis erhebliches Integrationspotential.

612

K.BARTH, KD I/1, 1932 ¢ J.SPLETT, Dic Trinititslchre G.W.F.
Hegels, 1965 ¢ K.RAHNER, Der dreifaltige Gott als transzendenter
Ursprung der Heilsgesch. (MySal 2, 1967, 317-401) ¢ D.WENDE-
BOURG, Geist oder Energie, 1980 ¢ F.CoURrTH, T. In der Scholastik
(HDG 2, 1b, 1985) ¢ J.ROHLS, Subjekt, T. und Personlichkeit Gottes
(NZSTh 30, 1988, 40-71) ® P.ZIMMERLING, Gott in Gemeinschaft.
Zinzendorfs Trinititslchre, 1991 ¢ J.HEuBAcH (Hg.), Luther und
die trin. Tradition, 1994 ¢ F.COURTH, T. Von dcr Reformation bis
zur Gegenwart (HDG 2, ic¢, 1996) ® F.COURTH/M.MURRMANN-
KAHL (HWP 10, 1998, 1491-1516) (Lit.) # Cti. MARKSCHIES, Luther
und dic altkirchl. Trinititstheol., in: DERS. U.A. (Hg.), Luther - zw.
den Zeiten, 1999, 37-85 ¢ P.GEMEINHARDT, Dic Filioque-Kontro-
verse zw. Ost- und Westkirche im Frith-MA, 2002 ¢ H.STINGLHAM-
MER, Art. T. IL. (TRE 34, 2002, 100—-105) ¢ CH.SCHWOBEL, Art. T.
ITIL.-IV. (ebd., 105-121) (Lit.). Bernd Oberdorfer



	Trinität/Trinitätslehre, III. Dogmengeschichtlich, 2. Mittelalter bis Neuzeit
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


