o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universititsbibliothek

Okumenische Dogmatik? Uberlegungen im
Anschluss an Edmund Schlink

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2008. “Okumenische Dogmatik? Uberlegungen im Anschluss
an Edmund Schlink.” Okumenische Rundschau 57: 22-33.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
S,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: i %.\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?{'.' ) &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: WL
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Okumenische Dogmatik?

Uberlegungen im Anschluss an
Edmund Schlink

VON BERND OBERDORFER 2

Als Pierre Abaelard, gerade wegen Héresie verurteilt, nach kurzem Auf-
enthalt in einem auf die Liuterung widerspenstiger Monche spezialisierten
Kloster, wo ihm ein Schweigegebot auferlegt worden war, in das Kloster
St. Denis bei Paris zuriickkehren konnte, hitte er vielleicht besser weiter-
hin geschwiegen. Doch er wusste nichts Anderes zu tun, als den Mdnchen
unter Hinweis auf widerstreitende Viterbelege zweifelhaft zu machen, dass
die von ihnen verehrten Reliquien tatsichlich vom heiligen Dionysius
stammten. Diesen Angriff auf ihre Legitimitdtsgrundlage horten sie natur-
gemiiB nicht gern, und so musste er — unter tatkriftiger Unterstiitzung durch
seine Studenten — bei Nacht und Nebel aus dem Kloster fliechen (nicht ohne
iibrigens eine erhebliche Anzahl von Biichern aus der Klosterbibliothek
mitgehen zu lassen, auch hierin — traut man den Statistiken der Universi-
titsbibliotheken — MaBstibe setzend fiir nachfolgende Theologengenera-
tionen).> Nun konnte das Fragezeichen in meinem Vortragstitel dhnlich
vorwitzig erscheinen. Kénnte es doch den Eindruck erwecken, als wollte
ich ausgerechnet in Heidelberg das Andenken des groen Heidelberger
Dogmatikers und Okumenikers Edmund Schlink in Zweifel ziehen, der die
Summa seines Lebenswerks bekanntlich in einer umfangreichen ,,Okume-
nischen Dogmatik* niedergelegt hat.* Doch dies wire nicht nur grob un-

I Gastvortrag an der Theologischen Fakultit der Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg am

29. Juni 2005. Fiir den Druck iiberarbeitet.

Bernd Oberdorfer ist Ordinarius fiir Evangelische Theologie mit Schwerpunkt Systema-

tische Theologie und theologische Gegenwartsfragen an der Universitit Augsburg.

3 Vgl. Michael T. Clanchy, Abaelard. Ein mittelalterliches Leben, Darmstadt 2000 (engl.
Blackwell 1997), 297—303.

4 Edmund Schlink, Okumenische Dogmatik. Grundziige, Gottingen 1983 (21993). Fortan
im Text zitiert als: OD (mit Seitenangabe).

S

22



hoflich, sondern entspricht auch von der Sache her durchaus nicht meiner
Absicht. Das Fragezeichen soll hier tatsdchlich eine offene Frage markie-
ren: Gibt es, und wenn ja: in welchem Sinne gibt es eine dkumenische
Dogmatik? Im ersten Teil will ich das Problem skizzieren, das mit diesem
Terminus gesetzt ist. Im zweiten Teil will ich Edmunds Schlinks Beitrag
zur Entfaltung einer dkumenischen Dogmatik darstellen und diskutieren.
Daran ankniipfend, will ich schlieBlich drittens eigene Uberlegungen zu
einer evangelischen Dogmatik in 6kumenischer Verantwortung entwickeln.

1. ,, Okumenische Dogmatik* — eine contradictio in adiecto?

Auf den ersten Blick kann das Projekt einer ,,6kumenischen Dogmatik™
als Widerspruch in sich selbst erscheinen. Denn wie kaum ein anderer Be-
reich der wissenschaftlichen Theologie ist die Dogmatik verbunden mit der
konfessionellen Differenzierung der Christenheit. Dogmatik ist faktisch
die zusammenhingende, gedanklich transparente, argumentativ konsistente
Darstellung der geltenden Lehre einer bestimmten Kirche, die sich von der
Lehre anderer Kirchen charakteristisch unterscheidet. Klassisch zeigt sich
dies im ausfiihrlichen Titel von Schleiermachers ,,Glaubenslehre®, der be-
kanntlich lautet: ,.Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evan-
gelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt”. Bei Schleiermacher ist
dieser Bezug auf die Existenz einer konkreten Kirche® noch durch die wis-
senschaftssystematische Verortung der Theologie insgesamt als praktische
Disziplin mit der Zweckbestimmung der ,,Kirchenleitung® verstirkt.® Fasst
man nun — wiederum sehr kursorisch und vorldufig — ,,6kumenisch* als
Ausdruck fiir das Interesse am die Konfessionen umfassend verbindenden
Gemeinsamen des christlichen Glaubens, so entsteht offenkundig ein
Dilemma: Entweder wiirde eine ,,6kumenische Dogmatik* die genannte
Aufgabe der Dogmatik verfehlen, oder sie wiirde die Weite des Okume-
nischen nicht einholen. Entweder wiire also eine kumenische Orientierung
erkauft durch eine Abstraktion vom genuinen ,,Sitz im Leben* der Dogma-
tik zugunsten einer die Differenz der Konfessionen tiberspringenden ,,all-
gemeinen* Dogmatik mit dem Anspruch der Uberbietung eines vermeint-
lich ,,engen*** Konfessionalismus, oder aber die Dogmatik wiirde die Lehre

# Ich tibergehe die Komplikation, dass es sich hier um eine Unionskirche handelt.
& Vgl. dazu Christoph Dinkel, Kirche gestalten — Schleiermachers Theorie des Kirchenregi-
ments, Berlin / New York 1996.

23



anderer Kirchen nur duBerlich ansprechen. Kurz gesagt: Je dogmatischer
die Dogmatik ist, desto weniger scheint sie 6kumenisch sein zu konnen.

Nun ist aber Dogmatik nicht einfach positivistisch die Darstellung der
Lehre einer bestimmten Kirche. Schon die Lehre einer Kirche selbst ver-
steht sich ja nicht gleichsam nur als Satzung eines partikularen Vereins mit
Nennung von Vereinsinhalt, Vereinszweck usw., sondern sie versteht sich
als Auslegung des einen Evangeliums von Jesus Christus und erhebt also
den Anspruch, die universale Wahrheit dieses Evangeliums zur Sprache zu
bringen. Wenn die Dogmatik die reflektierte Darstellung dieser Lehre ist,
dann ist sie immer zugleich wesentlich die argumentative Verantwortung
dessen, was den christlichen Glauben als solchen ausmacht. Auch dieser
Aspekt zeigt sich schon bei Schleiermacher, lautet der Titel der ,»Glaubens-
lehre* eben nicht ,.Die Grundsitze der evangelischen Kirche®, sondern
»Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhange dargestellt“. Ebenso wie eine Kirche sich selbst nicht
mehr ernst ndhme, wenn sie den Anspruch aufgibe, in Lehre und Praxis
das eine universale Evangelium von Jesus Christus wirklich und authen-
tisch zu bezeugen, ebenso verlore eine Dogmatik ihre Sachhaltigkeit, wenn
sie aufhorte, im Vollzug der inhaltlichen Explikation der Lehre einer be-
stimmten Kirche Darstellung der Bedeutung der Inhalte des christlichen
Glaubens schlechthin sein zu wollen. In diesem Sinn ist jede Dogmatik, die
diesen Namen verdient, okumenisch, d.h., sich an die Christenheit als
ganze wendend, so wie jede Kirche sich als katholisch und apostolisch ver-
stehen muss, wenn sie denn Kirche Jesu Christi sein will.” Eine solche Ver-
wendung des Titels ,.6kumenische Dogmatik* wire allerdings ziemlich
pointenarm, um nicht zu sagen: trivial.

Indes hat der Ausdruck ,.6kumenisch® namentlich im 20. Jahrhundert
eine spezifischere Bedeutung angenommen. Er bezieht sich jetzt verstirkt
auf die Gemeinschaft der unterschiedlichen Kirchen bzw. Konfessionen,
die sich je fiir sich als Erscheinungsformen der einen Kirche Jesu Christi
verstehen. Die ,.6kumenische Bewegung* ist aus dem in westlichen wie
ostlichen Kirchen erwachenden Bewusstsein erwachsen, dass die einzelnen
Konfessionen ihre Identitit als Kirche nicht mehr oder Jedenfalls nicht
mehr allein unter Abgrenzung von anderen Konfessionen bestimmen
konnten, sondern in lebendiger Begegnung das die unterschiedlichen ge-
schichtlichen Gestaltbildungen der Christenheit grundlegend Verbindende

7 So auch Schlink, OD 51: ,Denn es geht in jedem Fall um den Glauben des einen und
ganzen Gottesvolkes auf Erden.*

24




suchen sollten. Leitend dafiir waren nicht primér gesamtkulturelle ,, Trends*
wie die wachsende Einsicht in die Notwendigkeit friedlicher Volkerver-
stindigung; leitend war vielmehr der theologische Gedanke, dass die
grundlegende Einheit der Kirche als ,.Leib Christi* in irgendeiner Form zur
sichtbaren Erscheinung kommen muss und dass das nicht einfach dadurch
geschehen kann, dass man die eigene Kirche als wahre Kirche bezeichnet
und den jeweils anderen Kirchen schlicht das Kirchesein abspricht. So un-
terschiedliche Modelle fiir eine derartige erkennbare Einheit in der Folge
entwickelt worden sind und weiter entwickelt werden — von der Riickkehr
der sog. ,.getrennten Briider* unter das Dach der hierarchisch gegliederten
Einheitskirche unter Bewahrung bestimmter ,,Partikulartraditionen® bis
zum Konzept wechselseitiger Anerkennung dauerhaft getrennt bleibender
Konfessionskirchen —, so deutlich ist doch, dass keine Kirche sich der
Herausforderung durch diesen — ich nenne es einmal pointiert: Paradig-
menwechsel von der Exklusion zur Inklusion, von der konfessionellen
Apologetik zur Suche nach dem verbindend Gemeinsamen entziehen
konnte.® Eine ,,6kumenische Dogmatik* in diesem emphatischen Sinn wiire
dann eine Dogmatik, die das Gegebensein der Vielfalt der Konfessionen als
die faktische Gegenwartsweise der einen Kirche Jesu Christi wahrnimmt
und Wesen und Wirklichkeit des christlichen Glaubens konstitutiv in die-
sem Horizont entfaltet. Dabei entsteht dann natiirlich die bereits genannte
Spannung zwischen der vom Wahrheitsbewusstsein getragenen und daher
zu wahrenden konfessionellen Identitiit einerseits und der Erkenntnis der
eigenen Partikularitit als Konfession unter Konfessionen andererseits, und
diese Spannung muss bearbeitet werden.

Doch noch eine weitere Dimension des ,.Okumenischen® ist zu beach-
ten. ,,Okumene* meint nicht nur die Beziehungen zwischen den unter-
schiedlichen Konfessionen, sondern sie umfasst ebenso die weltweiten Be-
ziehungen zwischen Kirchen und Christen gleicher oder unterschiedlicher
Konfession iiber Kontinent- und Kulturgrenzen hinweg. Auch hier hat das
20. Jahrhundert einen tiefgreifenden Bewusstseinswandel mit sich ge-

# Nicht einmal die (problematische) Lehre des II. Vaticanums von der vollen Subsistenz*
der Kirche Jesu Christi allein in der romischen Kirche (LG 8) impliziert die exklusive
Identitét dieser beiden Grofen. Selbst wenn die romische Glaubenskongregation in der
Erkldrung ,,Dominus Iesus* von 2000 behauptet, die reformatorischen Kirchen seien nicht
..Kirchen im eigentlichen Sinn", soll damit deren wirklich kirchliche(r) Charakter* nicht
bestritten sein. Das betont jedenfalls der Kommentar. den die Glaubenskongregation ihren
Jungst verdffentlichten, die Aussagen von ,,Dominus Iesus* apodiktisch bekriftigenden
.~Antworten auf Fragen zu einigen Aspekten beziiglich der Lehre iiber die Kirche* (2007)
hinzufiigte.Vgl. dazu ,,Zur Diskussion* in diesem Heft.

25



bracht. Die im Zuge der weltumspannenden Mission entstandenen Kirchen
wurden je linger, je deutlicher nicht mehr als abhiingige Trabanten ihrer
europiischen ,,Mutterkirchen™ wahrgenommen, sie erhielten vielmehr den
Rang von ,,Partnerkirchen®, deren eigenstindi ger Beitrag zur Interpretation
und Weiterentwicklung konfessioneller Identitiit gewiirdigt wird. Die Bil-
dung konfessioneller ,,Weltbiinde** spiegelt das Bewusstsein wider, dass
Konfessionskirchen sich zunehmend als weltweite Gemeinschaften wech-
selseitigen Lernens verstehen, in denen die ,.Teilkirchen® einander an ihren
spezifischen Erfahrungen teilhaben lassen. Auch der ,,Okumenische Rat
der Kirchen® ist ja nicht nur eine Versammlung der Konfessionen, sondern
zugleich eine Versammlung der Kirchen aus allen Weltteilen. Zu beriick-
sichtigen ist im Ubrigen ebenfalls, dass in den ehemaligen Missionsgebie-
ten neue, indigene Formen des Christentums mit erheblicher Ausstrah-
lungskraft entstanden sind, die in vieler Hinsicht quer stehen zu den
traditionellen konfessionellen Unterscheidungen; man denke etwa an die
African Independent Churches, die z.B. in Siidafrika zusammengenommen
bereits die zahlenmiiBig gréBte Gruppe unter den christlichen Denomina-
tionen darstellen. Eine ,,6kumenische Dogmatik* miisste auch diese globa-
lisierte Perspektive konzeptionell einbeziehen, wenn sie mit einem ge-
fiillten Begriff des Okumenischen arbeiten will, der die genannten
Entwicklungen integriert.

Mit diesen Uberlegungen ist der konzeptionelle Rahmen angedeutet, den
eine ,,6kumenische Dogmatik* unter den gegenwirtigen Bedingungen zu
fiillen hat. Edmund Schlink war m.W. der erste, der dieses Programm zur
Grundlage eines umfassenden dogmatischen Lehrbuchs machte. Insofern
verdient dieses Werk besondere Aufmerksamkeit, weil sich daran exempla-
risch die Durchfiihrung eines solchen Ansatzes studieren lisst.

2. Edmund Schlinks Programm einer ,, Okumenischen Dogmatik “

Schlink® — das ist nicht unwichtig — war tief verwurzelt in der luthe-
rischen Tradition; seine ,, Theologie der lutherischen Bekenntnisschriftent10
gilt bis heute als Klassiker des Genres. Zugleich aber reflektierte er schon

® Zu Schlinks Werk vgl. jetzt: Notger Slenczka, Grund und Norm der Vielfalt. Edmund
Schlink (1903-1984), in: KuD 49 (2003), 24-51. Vgl. auch: Jochen Eber. Einheit der
Kirche als 6kumenisches Problem bei Edmund Schlink, Gittingen 1990.

10 Edmund Schlink, Theologie der lutherischen Bekenntnisschriften, Miinchen 31 948.

26




friih iiber die Bedeutung des ,,Okumenischen Rates der Kirchen*'' und
nahm als lutherischer Beobachter am II. Vaticanum teil. Schon diese bio-
graphisch-werkgeschichtlichen Details sind ein Hinweis darauf, dass kon-
fessionelle Prinzipientreue und dkumenische Weite sich nicht notwendig
wechselseitig ausschlieBen. Man kann allerdings fragen, was genau einen
entschiedenen Lutheraner wie Schlink dazu gebracht hat, so intensiv Anteil
zu nehmen an der 6kumenischen Bewegung. In gewisser Weise wird diese
Frage beantwortet, wenn wir den Ansatz von Schlinks _,Okumenischer
Dogmatik* betrachten.'?

Schlink geht aus von der Beobachtung, dass Christen unterschiedlicher
Konfessionen und Traditionen in Gebet, Liturgie und Weltzeugnis weit
mehr gemeinsam aussagen konnen, als angesichts ihrer teils gravierenden
Lehrdifferenzen moglich zu sein scheint.'> Auch berichtet er von der Erfah-
rung, dass Christen aus Gemeinschaften, die in ihrer Lehre den Grundsit-
zen der lutherischen Kirche nicht entsprechen, in den Verfolgungen des
20. Jahrhunderts zu authentischen Christuszeugen geworden seien. Zwar
hilt er daran fest, dass der empirisch-deskriptive Begriff der ,.Christenheit*
als der Summe derjenigen, die sich selbst als Christen bezeichnen, zu
unterscheiden sei vom theologisch-normativen Begriff der ,Kirche®, der
Ab- und Ausgrenzungen impliziert. Gleichwohl scheint ihm der Schluss
unabweisbar, dass die Gemeinschaft zwischen den unterschiedlichen gegen-
wiirtigen Gestalten der Christenheit grofer ist, als aus ihren jeweiligen
dogmatischen Selbstdefinitionen ersichtlich wird.

Schlink widersteht freilich der Versuchung, die in diesen Erfahrungen
aufscheinende Gemeinschaft im Vorsprachlich-Unanschaulichen zu belas-
sen oder auf das gemeinsame Gebet oder Weltzeugnis zu beschriinken. Die
konfessionsiibergreifende Gemeinschaft muss vielmehr ihrerseits dogma-
tisch-begrifflich gefasst werden. M.a.W.: Sie muss in die dogmatische Be-
schreibung des wesentlich Christlichen eingehen. In einem plastischen Bild
spricht Schlink von einer , kopernikanischen Wende* ,,im ekklesiologischen

1! Vg]. Schlinks programmatischen Auftakt zum ersten Jahrgang der ,,Okumenischen Rund-
schau: Aufgabe und Gefahr des Okumenischen Rates der Kirchen, in: OR 1 (1952), 1ff;
wieder abgedruckt in: ders., Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen.
Beitrige zum Gesprich zwischen den getrennten Kirchen, Gottingen 1961, 13-23.

12 Dabei greift er im Ubrigen Uberlegungen auf, die er bereits in den fiinfziger Jahren entwi-
ckelt hatte Vgl. Edmund Schlink, Die Struktur der dogmatischen Aussage als Gkume-
nisches Problem, in: KuD 3 (1957), 251ff; wieder abgedruckt in: ders., Der kommende
Christus und die kirchlichen Traditionen, a.a.0., 24-79. Fortan nach dem Wiederabdruck
zitiert als: Struktur.

1* Vgl. bes. Struktur, 24.

27



Denken* (OD 695f): ,,Wir haben die anderen christlichen Gemeinschaften
nicht mehr so anzusehen, als ob sie sich um unsere Kirche als Mitte bewe-
gen, (...) sondern wir miissen erkennen, dass wir mit den anderen Gemein-
schaften zusammen gleichsam wie Planeten um Christus als die Sonne
kreisen und von ihm das Licht empfangen.* (OD 696) Methodisch folgt
daraus: ,,Wir haben die anderen nicht mit uns zu vergleichen, sondern wir
haben uns mit ihnen zusammen mit dem apostolischen Christuszeugnis zu
vergleichen und werden nur so, von Christus her, die eigene und die fremde
Wirklichkeit erkennen. Wir miissen lernen, uns gewissermalen von aulBlen
zu sehen.” (ebd.) ,,Von auBen*, das bedeutet eine doppelte Selbstrelativie-
rung: zum einen und vor allem im Blick auf Christus bzw. das ,-aposto-
lische Christuszeugnis®, zum anderen im Blick auf die vielf:ilti gen anderen
—um im Bild zu bleiben — neben uns um Christus kreisenden, von ihm er-
leuchteten, sein Licht widerspiegelnden ,.Planeten®, die anderen Konfessi-
onen.

Schlink entwickelt nun eine genetische Theorie der konfessionellen Aus-
differenzierung, fiir die bemerkenswerter Weise die Einsicht grundlegend
ist, dass schon das apostolische Christuszeugnis in der Heiligen Schrift
selbst sich durch eine groBe konzeptionelle Vielfalt auszeichne, ohne dass
dies das Bewusstsein von der elementaren Einheit des Christus-Bekennt-
nisses getriibt hitte. Dasselbe gelte von den Kirchenvitern. Von Anfang an
konnte der Glaube an Christus also in ganz unterschiedlichen Formen Aus-
druck gewinnen. Im Zuge der Institutionalisierung der Kirche sei freilich
das kirchliche Bekennen zunehmend von den flieBend-dynamischen
Sprachformen des Gebets, der Doxologie, des Zeugnisses'* losgeldst und
in die festere Gestalt der quasi-objektiven Lehre transformiert worden.
Diese Verfestigung sei notwendig und sachgemif3 gewesen, habe aber auch
die Gefahr der Vereinseitigung mit sich gebracht: Konzepte, die bisher eine
unter vielen legitimen Varianten des Christuszeugnisses darstellten, konn-
ten jetzt zu einander wechselseitig ausschlieBenden Lehrbegriffen werden.
Dadurch sei das Bewusstsein von der fundamentalen Einheit verloren ge-
gangen.

Angesichts dessen besteht die gegenwirtige Aufgabe Schlink zufolge
gleichsam in einer Art ,, Verfliissigung* der iiberkommenen Lehrtraditionen.
Diese hat zwei Seiten: Einerseits gilt es die eigene Tradition als in spezi-
fischer Weise konkretisierten Ausdruck des einen Christuszeugnisses zu
erkennen und darzustellen; dies schlieBt zwar Selbstkritik an konfessiona-

4 Vgl. dazu Struktur, 25-37.

28




listischen Verengungen ein, impliziert aber weder eine grundsiitzliche Kri-
tik an der Sachhaltigkeit der eigenen konfessionellen Grundentscheidungen
noch einen prinzipiellen Relativismus, nach dem alle Konfessionen gleich
unmittelbar zu Gott sind. Andererseits sind andere Traditionen ebenfalls als
konkretisierte Gestalten desselben Christuszeugnisses wahrzunehmen, die
eben andere Aspekte der in sich vielfiltigen apostolischen Botschaft
akzentuieren. Dabei ist hermeneutisch iiber die Lehrbildung hinaus das
ganze Spektrum der Lebensvollziige einer Kirche zu berticksichtigen. Ein-
sichten, die fiir die Identititsvergewisserung einer Kirche grundlegend
sind, konnen niamlich statt iiber das Dogma auch iiber die Liturgie oder die
Kirchenordnung im Glaubensbewusstsein verankert sein. Schlink versucht
auch, die dem sog. , linken Fliigel* der Reformation entstammenden Bewe-
gungen und die modernen ., Freikirchen® in seine Uberlegungen einzu-
beziehen. So sei mit der Moglichkeit zu rechnen, dass Kirchen, die in ihrer
Lehrbildung ,,an der Tradition uninteressiert sind*, weil sie ,,von der un-
mittelbaren Vergegenwirtigung des biblischen Zeugnisses leben®, faktisch
dennoch allgemeinchristlichen Traditionen verpflichtet sind (OD 679).
Zusammenfassend gesagt, dient Schlink der Rekurs auf das apostolische
Christuszeugnis in seiner Vielfiltigkeit dazu, ein hoher auflésendes Beob-
achtungsraster zu gewinnen, das es erlaubt, ein unreflektiert-unmittelbares
Verhiltnis zur eigenen Tradition zu iiberwinden und zugleich in anderen
Gestalten der Christenheit authentische Momente dieses Christuszeug-
nisses zu entdecken. Der betonte Hinweis auf die konzeptionelle Vielfalt
schon in der Bibel soll dabei die Einsicht untermauern, dass es in der Chris-
tenheit eine Vielfalt immer gegeben hat, geben kann und sogar geben
konnen muss, ohne dass dadurch die Einheit aufgehoben wiire.!> Schlink
wendet sich deshalb sowohl gegen das Modell einer monolithischen orga-
nisatorischen Einheit der Kirche als auch gegen den Gedanken eines unver-
bundenen, unverbindlichen Nebeneinanders diverser Erscheinungsformen
des Christentums. Er lisst aber keinen Zweifel daran, dass die wesentliche
Einheit der Kirche bereits in der Gegenwart sichtbare Gestalt annehmen
muss und nicht auf das Eschaton vertagt werden darf. Die durch das skiz-
zierte heuristisch-hermeneutische Verfahren bewirkte Entdeckung der ge-
meinsamen Verwurzelung im in sich differenzierten apostolischen Ur-
sprung soll bei den bislang getrennten Kirchen die Erkenntnis fundamentaler

** Schlink sieht allerdings durchaus, dass die zunehmende geschichtliche Ausdifferenzie-
rung die Unterschiede gravierender gemacht hat. Die Geschichte der Konfessionen ist
nicht einfach zu tiberspringen, sie ist vielmehr in ihrem Eigengewicht zu wiirdigen.

29



Einheit herbeifiihren, und aus dieser Erkenntnis soll in einem lingerfristi-
gen, mehrschrittigen Prozess wachsender wechselseitiger Kenntnis und
Verbundenheit die Verwirklichung der Einheit folgen, die in vollendeter
Abendmahlsgemeinschaft kulminiert. Fragt man nach der Art der von
Schlink anvisierten Einheit, wird man weniger an eine Einheitskirche als
an eine Kirchengemeinschaft denken diirfen, in der Differenzen weder als
Ausschlussgrund fundamentalisiert noch harmonistisch eliminiert, sondern
als bereichernde Vielfalt wahrgenommen und bewahrt werden.

Was folgt daraus nun fiir Verstindnis und Aufgabe der Dogmatik? Dieser
Frage will ich mich im folgenden Abschnitt zuwenden. Dabei will ich
Schlinks Uberlegungen zugleich aufgreifen und weiterfiihren.

3. Konfessionelle Identitiit und apostolische Einheit:
Evangelische Dogmatik in Gkumenischer Verantwortung

In dem soeben skizzierten Prozess Okumenischen Lernens kommt der
Dogmatik als interner Reflexionsinstanz der einzelnen Konfessionskirchen
— dies hat Schlink iiberzeugend dargestellt - eine doppelte Aufgabe zu: Auf
der einen Seite soll sie die Lehre der eigenen Kirche auf das apostolische
Christuszeugnis riickbeziehen und als dessen Ausdrucksgestalt entfalten:
auf der anderen Seite soll sie priifen, inwieweit Lehre und Leben anderer
Kirchen im Lichte der der eigenen Kirche zuteil gewordenen Christus-
erkenntnis als ebenfalls legitime und authentische Ausdrucksgestalten des
apostolischen Christuszeugnisses erkannt und anerkannt werden konnen.
Zu denken ist dabei freilich nicht an den statischen Vergleich fester Grilen
anhand eines zeitiibergreifend invarianten MaBstabs, sondern an die Dyna-
mik eines Prozesses, in dem die konfessionelle Identitidt dem interkonfes-
sionellen Dialog nicht einfach Vorausgesetzt wird, sondern sich in diesem
Dialog unter Orientierung am gemeinsamen apostolischen Christuszeugnis
— mit Schleiermacher gesprochen — Je weiterbildet, je niherbestimmt. Das
impliziert keineswegs eine verwaschene Apositionalitit oder gar einen Ver-
zicht auf konfessionelle Selbstvergewisserung und konfessorische Selbst-
darstellung im Namen iiberkonfessioneller oder gar ,,post-konfessionalisti-
scher* Kircheneinheit. Wohl aber impliziert es die Aufgabe, die Lehre der
eigenen Kirche im Horizont ihrer elementaren Verbundenheit mit anderen
Erscheinungsformen der Christenheit zu entfalten. Es geht also nicht um
das Uberspringen der konfessionellen Perspektive, sondern im Gegenteil
um die Weise, wie diese geltend gemacht wird.

30




Abzulehnen ist deshalb das minimalistische Verfahren einer Art Schnitt-
mengendkumene, die das wesentlich Christliche mit dem allen christlichen
Traditionen unstrittig Gemeinsamen identifiziert und alles dariiber Hinaus-
gehende zu kontingenten konfessionellen Sonderlehren ohne Anspruch auf
allgemeinchristliche Verbindlichkeit degradiert. Dieses Verfahren tritt auch
in historischem Gewand auf, etwa in Gestalt des consensus quinquesaecularis,
der im Grunde die ganze nachchalcedonensische theologische Entwicklung
dogmatisch bagatellisiert. Ebenso wenig weiterfiihrend ist jedoch ein bloBer
Abgleich, inwieweit die eigene (als fixe Grofe verstandene) Lehre in den
anderen Kirchen vorkommt; denn damit sind schon methodisch 6kume-
nische Lerneffekte ausgeschlossen. Problematisch ist schlieBlich auch ein
Modell, das sich auf Ditferenzpflege beschrankt und konfessionelle Identi-
titsbildung primar im Medium der Abgrenzung vollzieht. In dieser Hin-
sicht steht etwa der Gedanke einer kontradiktorischen Grunddifferenz zwi-
schen reformatorischer und romisch-katholischer Lehre in der Gefahr,
Okumenisch eine Art permanenten status confessionis zu erzeugen, der
dazu notigt, noch in dem, was evangelische und katholische Christen ge-
meinsam bekennen konnen, den gleichwohl vorhandenen grundlegenden
Dissens im Glauben herausarbeiten zu miissen. ¢

Doch so sehr die 6kumenische Weite der Wahrnehmung heute zu den
konstitutiven Bedingungen konfessioneller Selbstidentifikation zu zdhlen
ist, so unbezweifelbar ist zugleich, dass das im Anderen Wahrgenommene
mit dem Eigenen vermittelt werden muss, wenn Skumenische Erfahrung
sich nicht in einem bunten Potpourri erbaulicher Einsichten oder gar einem
Florilegium von Exotismen erschopfen soll. Es ist auch mit bleibenden
Differenzen zu rechnen, von denen nicht absehbar ist, ob sie durch ver-
tieftes Studium des gemeinsamen apostolischen Christuszeugnisses aus
trennendem Dissens in bereichernden Kontrast transformiert werden kon-
nen (wobei man diese Moglichkeit nie a priori ausschlieBen sollte). In je-
dem Fall ist der Konsens mit anderen Traditionen als solcher keineswegs
ein notwendiges Kriterium der Wahrheit der eigenen Tradition. So steht
und fillt etwa das Kirchesein einer evangelischen Kirche durchaus nicht
damit, dass sie von der romisch-katholischen Kirche als Kirche ,,im eigent-
lichen Sinn* anerkannt wird, so sehr (auch das muss freilich gesagt wer-
den!) eine solche Anerkennung wiinschenswert und erstrebenswert ist.

1o Vgl. die viel diskutierte textkritische Beobachtung in den Schmalkaldischen Artikeln,
dass Luther an einer Stelle aus dem Satz, dass wir mit der rémischen Kirche zusammen
»glduben und bekennen*, das ,.glduben” gestrichen hat (vgl. BSLK 415 mit Anm. 1).

31



Auch hat sie keinen Anlass, sich zur Beseitigung eines defecius ordinis
aufgefordert zu sehen, der nach ihrer eigenen Amtstheologie gar nicht be-
steht. Umgekehrt kann gar nicht deutlich genug betont werden, dass die
gewissenhafte Pflege und das freimiitige, argumentativ schliissige. Bezeu-
gen konfessioneller Propria eine wichtige kumenische Funktion haben
kann. Ein in mehrfacher Hinsicht besonders lehrreiches Beispiel dafiir ist
die Frauenordination.” Sie ist auch in der reformatorischen Tradition ein
Novum. In einem langen Reflexionsprozess hat sich aber die Einsicht
durchgesetzt, dass sie mit innerer Notwendigkeit aus der reformatorischen
Lehre folgt. Daher muss sie den anderen Traditionen gegeniiber als schrift-
und bekenntnisgemil bezeugt werden. Darauf in falsch verstandener Irenik
zu verzichten, wire nicht nur ein Zeichen mangelnden Vertrauens in die
theologische Stichhaltigkeit der Entscheidung in dieser Frage, es wiire auch
okumenisch verantwortungslos, weil es den anderen Konfessionen faktisch
a priori die Fihigkeit bzw. den Willen abspriche, aus der kumenischen
Begegnung fiir die eigene Lehre und Praxis lernen zu kbnnen bzw. lernen
zu wollen. Damit wiire indes genau das negiert, was auch nach Schlink die
Bedeutung des okumenischen Dialogs ausmacht: die Chance, sich durch
die Begegnung mit anderen Erscheinungsgestalten der Christenheit zu
einem vertieften Verstdndnis des apostolischen Christuszeugnisses heraus-
fordern zu lassen.

Der Umgang mit der Frauenordination ist im Ubrigen auch ein gutes
Beispiel fiir die interkulturelle Dimension des Okumenischen, die ich nicht
ginzlich {ibergehen mochte, auf die ich aber leider nur anhangs- und an-
deutungsweise eingehen kann. Diese Dimension macht sich bereits im
intra-konfessionellen Diskurs geltend, wenn etwa afrikanische lutherische
Kirchen einen charakteristisch eigenen, ihren kulturellen Vorgaben und
ihrer politisch-konomischen Situation angemessenen Zugang zum Lehr-
bestand ihrer konfessionellen Tradition entwickeln. Dies macht auf der
einen Seite die europiischen Kirchen auf ihre eigene kulturelle Prigung
aufmerksam und kann ihnen bereichernde neue Perspektiven auf das apos-
tolische Christuszeugnis eroffnen. Auf der anderen Seite werden sie frei-
lich durch teils in stark traditionalistischen Kulturen verwurzelte Konfessi-
onsgeschwister mit kritischen Fragen wie der konfrontiert, ob sich etwa die
Einfiihrung der Frauenordination nicht eher dem Geist des Sikularismus
verdanke als dem Evangelium oder dem lutherischen Bekenntnis. Auch

17 V_gl dazu auch meinen Beitrag: Die Frauenordination in der lutherischen Kirche, in:
Orthodoxes Forum 16 (2002), 213-220.



hier kann sich 6kumenische Verantwortung nicht auf schlechte Irenik zu-
riickziehen, sondern muss sich der Aufgabe stellen, die eigene Praxis als
zwar einer bestimmten geschichtlich-kulturellen Situation verdankte, aber
doch iiber diese hinaus sachgemifle Auslegung des apostolischen Christus-
zeugnisses zu bezeugen, und dadurch wechselseitige 6kumenische Lern-
effekte ermoglichen.

4. Jenseits der Konfessionen?

So dhnlich wie der volkstiimliche Ausdruck ,.6kumenische Trauung*
nicht zu erkennen gibt, dass die derart geschlossene Ehe gleichwohl nur in
einem Kirchenbuch erscheint, so dhnlich kénnte der Titel ,,0kumenische
Dogmatik* den Eindruck erzeugen, es gehe um eine Art Dogmatik der Vo-
gelperspektive, die die konfessionelle Differenzierung der Christenheit
gleichsam hinter sich lasst. Das wire jedoch ein Missverstindnis. Gewiss
hat jede Konfession die Aufgabe, ihre Lehre und ihr Leben bestdndig vom
apostolischen Christuszeugnis in einer nicht-relativistischen Weise ,,relati-
vieren* zu lassen. Daraus folgt aber gerade nicht, dass das ,eigentlich
Christliche* jenseits der Konfessionen zu suchen wire. Eine Dogmatik, die
ihre Verankerung in einer konkreten konfessionellen Tradition verleugnen
wollte, verlore die Bodenhaftung und wire letztlich auch 6kumenisch un-
interessant. Freilich gilt auch das Umgekehrte: Eine Dogmatik, die die
eigene konfessionelle Position unter Absehung bzw. allein unter Abgren-
zung von anderen Auslegungstraditionen des apostolischen Christuszeug-
nisses formuliert, bleibt steril und unterbietet nicht nur den gegenwirtigen
Reichtum faktischer Glaubenserfahrungen, sondern verfehlt auch die Fiille
des apostolischen Christuszeugnisses. Selbstbewusstes Bekennen des
Eigenen und 6kumenische Lernbereitschaft schlielen sich daher nicht aus,
sondern ein. Insofern hat heute jede Dogmatik 6kumenisch zu sein in einem
gefiillten Sinn.

33



	Ökumenische Dogmatik? Überlegungen im Anschluss an Edmund Schlink
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


