o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w h Universititsbibliothek

Die empirische und die gegl_aubte Kirche:
systematisch-theologische Uberlegungen aus
Anlass des EKD-Kirchenreformprozesses

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2009. “Die empirische und die geglaubte Kirche:
systematisch-theologische Uberlegungen aus Anlass des
EKD-Kirchenreformprozesses.” Evangelische Theologie 69 (6): 417-31.
https://doi.org/10.14315/evth-2009-69-6-417.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
T,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A ))ﬂ
conditions: I %.\ [=
Deutsches Urheberrecht ﬂ?.!? | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & A
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://doi.org/10.14315/evth-2009-69-6-417
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Die empirische und die geglaubte Kirche

Systematisch-theologische Uberlegungen
aus Anlass des EKD-Kirchenreformprozesses'

Bernd Oberdorfer

Zusammenfassung (» Abstract«)

Der Beitrag fragt nach dogmatischen Orientierungspunkten fiir den gegenwiirtigen » Kirchen-
reformprozess« in der EKD. Dazu werden das Kirchenreformprogramm und die Ekklesiolo-
gie der Reformatoren skizziert. Da sie Kirche von der Aufgabe der Kommunikation des Evan-
geliums in Wort und Sakrament ber als » Versammlung aller Gliaubigen« definierten, gehérten
fiir sie zur » beiligen christlichen Kirche« notwendig die entsprechenden empirischen Vollziige.
Fiir die Gestaltung der Kirche lieflen sie eine Pluralitit der Formen zu, sofern diese als evan-
geliumsgemaf erkennbar sind. Der geschichtliche Formenreichtum des Protestantismus ist
insofern Teil seines Wesens. Kirchenreform darf gewachsene Traditionen nicht ignorieren,
kann sich aber ebenso wenig auf konfessionelle Bestandssicherung beschrinken.

F ragt man nach dem ekklesialen Selbstverstindnis evangelischer Kirchen, so
scheint es zu den unumstrittenen Grundeinsichten zu gehéren, dass diese sich
permanent unter einen Reformvorbehalt stellen: Ecclesia semper reformanda. An-
ders als der romisch-katholischen oder gar der orthodoxen Kirche, so ist es geradezu
zum konfessionstypologischen Stereotyp geronnen, wohnt der evangelischen Kirche
eine konstitutive Selbstpriifungs- und Selbstrelativierungsdynamik inne, die sie dazu
notigt, aber auch dazu befreit, den eigenen gewachsenen Strukturen keine alterna-
tiviose Verbindlichkeit zuzuschreiben, sondern sie je neu kritisch zu befragen, ob sie
dem >Auftrag« oder der »Wesensbestimmung« der Kirche entsprechen bzw. noch ent-
sprechen, und daraufhin ggf. selbst lang eingespielte Gestalten kirchlicher Praxis
und Lehre zu revidieren oder gar zu revozieren. Die reformatorische »Freiheit eines
Christenmenschen« — das ist das Hintergrundpathos noch der jiingsten EKD-Re-
formstudie? — spiegelt sich im Konzept einer »Kirche der Freiheit«, die nicht an iiber-
kommenen Formen klebt, sondern sich aus verkrusteten Strukturen zu lsen und in
getroster Zuversicht auf neue Herausforderungen einzulassen, ungewohnte Wege zu
gehen vermag. Angesichts dessen scheint die Formel ecclesia semper reformanda sich
geradezu als protestantische Kirchendefinition anzubieten: Kirche ist Kirche als eine
bestandig zu reformierende.?

Vortrag auf der Herausgebertagung der EvTh am 4. Juli 2008 in Bonn.

Kirche der Freiheit. Ein Impulspapier des Rates der EKD, Hannover 2007.

Vgl. dazu auch meinen Beitrag: B. Oberdorfer, >Ecclesia semper reformanda« — eine Tradition der
Traditionsverzehrung?, in: P. Gemeinhardt/B. Oberdorfer (Hg.): Gebundene Freiheit? Bekennt-
nistradition und theologische Lehre im Luthertum. Historische, systematische und institutions-
theoretische Perspektiven, Giitersloh 2008, 108-121.

b L

Evang. Theol. 69. Jg., Heft 6, S. 417-431
ISSN 0014-3502 © Chr. Kaiser / Giitersloher Verlagshaus, 2009



418 —— Die empirische und die geglaubte Kirche

Bemerkenswert ist allerdings, dass diese Formel — ihrem archaisierenden Duktus
zum Trotz — ein Produkt des 20. Jahrhunderts ist. Der Ort, der sie bekannt gemacht
hat — der Titel eines Sonderhefts der »Evangelischen Theologie« zu Ehren von Ernst
Wolf aus dem Jahr 1952* — ist vermutlich auch ihr Entstehungsort. Sie stammt also -
wenn man das so pauschal sagen darf — aus dem Umkreis des Barthianismus und
reprisentiert ein bestimmtes modernes ekklesiales Selbstverstindnis, fiir das ein ho-
hes MafR an Institutionenkritik im Namen eines aktualen Offenbarungsverstandnis-
ses charakteristisch ist. Es diirfte kein Zufall sein, dass sie in einer Krisenzeit entstan-
den ist, in der nach dem Wegbrechen jahrhundertelang aufgebauter institutioneller
Arrangements und bestandssichernder Plausibilititsstrukturen institutionelle Ge-
stalt, gesellschaftliche Stellung und ekklesiales Selbstverstandnis der Kirche neu ori-
entiert werden mussten. In diesem Zusammenhang konnte die Formel als Pladoyer
gegen eine blofe Restauration der landeskirchlichen Strukturen erscheinen, als die
manche etwa die Griindung der EKD wahrnahmen. Wie zeitgeistnah die Formel
dennoch war, geht daraus hervor, dass auch sie jenes Dilemma reprasentiert, das
Helmut Schelsky fiir den gesellschaftskritischen Diskurs generell diagnostizierte,
das Dilemma nimlich, dass die »Dauerreflexion« genau jener Institutionen bedarf,
an deren kritischer Delegitimierung sie sich abarbeitet. In Abwandlung von Schels-
kys beriihmtem Diktum kénnte man daher fragen: Ist Dauerreformation institutio-
nalisierbar? Oder anders gewendet: Welche Strukturen muss, und welche kann eine
Kirche ausbilden, die sich selbst unter die Aufgabe permanenter Selbstiiberpriifung
stellt?

Die Formel von der ecclesia semper reformanda ist im Ubrigen vielfaltig deutungs-
offen. Sie konnte (sicherlich gegen die Intention ihrer Erfinder) durchaus auch Pate
stehen fiir die theologische Legitimierung eines (prominent etwa von Emanuel
Hirsch vertretenen) Modells, das den Protestantismus unter dem Druck der geistigen
Revolutionen der Neuzeit zu einer Sequenz krisenhafter Transformationsprozesse
genotigt sieht, die allenfalls durch permanente kritische Selbstanwendung des refor-
matorischen Freiheitsprinzips auf die geschichtlich jeweils gewordene kirchliche Ge-
stalt des Protestantismus in intellektueller Redlichkeit bewiltigt werden konnten. In
dieser Perspektive fordert dann gewissermafien die Treue zu den reformatorischen
Vitern den Vatermord, sprich: Um unter den Bedingungen der Gegenwart das zen-
trale Motiv reformatorischen Christseins glaubwiirdig zur Geltung bringen zu kon-
nen, muss der Protestantismus bereit sein, sich von der urspriinglichen Realisie-
rungsgestalt dieses Motivs in Lehre und Praxis des 16. Jahrhunderts ggf. zu 16sen.
Es liegt auf der Hand, dass in diesen Transformationsprozess auch die Kriterien hi-
neingenommen sind, die in der Reformation fiir die Beurteilung wahren Kircheseins
entwickelt worden sind. Einem unmittelbaren Rekurs auf die Lehrgrundlagen der
Reformation ist dann der Grund entzogen. Was Protestantismus heute bedeutet,
muss anderweitig erhoben werden.

Man muss diese Konzeption, die jedenfalls bei Hirsch mit einem herablassend-ag-
gressiven Wahrhaftigkeitspathos aufgeladen ist, nicht teilen, um anzuerkennen, dass
sie den Blick auf ein elementares Strukturproblem normativer Selbstverstandigung
im Protestantismus lenkt. Dieses Strukturproblem muss auch beachtet werden,
wenn — wie ich das im Folgenden tun werde — nach dogmatischen Orientierungs-

4. W.Schneemelcher/K. G. Steck (Hg.), Ecclesia semper reformanda. Theologische Aufsitze. Ernst
Wolf zum 50. Geburtstag. Evangelische Theologie, Sonderheft, Miinchen 1952.



Bernd Oberdorfer 419

punkten fiir eine theologisch verantwortliche Gestaltung des gegenwirtigen »Kir-
chenreformprozesses« gefragt wird. Es genugt daher nicht, schlicht »die« reforma-
torische Ekklesiologie gleichsam als isolierten dogmatischen Traktat zu rekapitulie-
ren. Ich werde vielmehr zunichst die dialektische, Traditionsankniipfung mit
Traditionskritik verbindende Gestalt des Reformationsverstandnisses der .Refor-
matoren aufzeigen, ehe ich das reformatorische Kirchenreformprogramm in Zu-
sammenhang mit dessen ekklesiologischen Implikationen skizziere. Als Spezifikum
reformatorischer Ekklesiologie will ich dabei herausarbeiten, dass diese dit_e (funk-
tional begriindete) theologische Notwendigkeit einer empirischen Realisierungs-
gestalt der »Gemeinschaft der Heiligen« betont, die konkrete Ausgestaltung jener
empirischen Kirche aber weitgehend (wenn auch nicht vollig!) frei lasst, d.h., kon-
tingent setzt. Hier liegt der Grund fiir die hochgradige Ausdifferenzierung unter-
schiedlicher organisatorischer Formen im Protestantismus in Geschichte und G.egen-
wart. Diese Ausdifferenzierung hat sich ihrerseits als traditionsbildend erwiesen,
und es wird zu fragen sein, inwieweit diese ,Macht des Faktischen< auch fiir die
theologisch-kybernetische Orientierung ,normative« Bedeutung haben muss. Ab-
schlieRend will ich mich noch knapp dem dogmatischen Grundproblem zuwenden,
inwieweit institutionelle Selbsterhaltung (der faktisch auch jede yKirchenreforms« zu-
zuordnen ist) iiberhaupt eine theologisch legitime Form kirchlichen Handelns sein
kann, wenn die Kirche ihren Daseinsgrund doch in ihrem Verkiindigungsauftrag
nach aufien findet. Doch selbst wenn sich fiir institutionelle Selbsterhaltung gute
Griinde nennen lassen, bleibt gerade unter reformatorischen Bedingungen erldute-
rungsbediirftig, ob und inwiefern kirchliches Handeln legitimerweise konfessionelle
Selbsterhaltung, d.h. die Bewahrung eines bestimmten geschichtlich gewachsenen
Bekenntnisstandes, anstreben darf.

l. »Reformatio« und Kirchenreform im 16. Jahrhundert

Wer am Beginn des 16. Jahrhunderts seine Kirche liebte, wollte sie reformieren. Dass
die kirchlichen Verhiltnisse, von der Lebensfithrung der Geistlichen iiber die Zu-
stinde in den Kléstern bis hin zum iiberbordenden Geldbedarf der Kurie, in vieler
Hinsicht im Widerspruch standen zu dem, was allgemein als >Wesen« der Kirche
einleuchtete, war fast eine Binsenweisheit geworden. Diese Einsicht in die Notwen-
digkeit einer Kirchenreform gehort sicher zu den historischen Erfolgsbedingungen
der Reformation. Klar war allerdings auch, dass kein Kirchenreformprogramm mit
dem Anspruch der Neuerung auftreten konnte. Das trifft auch auf die Reformation
zu, jene Kirchenreform also, die faktisch den Rahmen der vorfindlichen Kirche
sprengte (im Unterschied etwa zu Erasmus von Rotterdam, dessen — iiberaus scharfe!
_Kirchenkritik bewusst im Rahmen blieb). In diesem Sinn war die Reformation eine
Traditionsbewegung; das Prifix »re-« ist ernst zu nehmen. Die Reformatoren ver-
standen sich zweifellos als Traditionswahrer, als Anwilte der Tradition, freilich: der
rechten Tradition. Man kann die Konflikte der Reformationszeit daher geradezu be-
schreiben als Streit um die richtige Traditionsankniipfung.

Allerdings zeigen sich schon beim Versuch, den Begriff »reformatio« sinnaddquat
zu iibersetzen, spezifische Nuancen. Gewiss ist sreformatio« die »Riickkehr« zu
ciner »Form« — aber soll nun zur urspriinglichen, zur alten, oder zur angemessenen
Form zuriickgekehrt werden? Hinter diesen Adjektiven verstecken sich durchaus un-



420 —————— Die empirische und die geglaubte Kirche

terschiedliche Konzepte. Geht es namlich um die Riickkehr zu einer bestimmten ge-
schichtlichen Gestalt des Christentums — sei es die »apostolische Ursprungszeits, sei
es die »alte Kirche« — oder geht es um die Riickkehr zur Orientierung an einer Norm,
fiir die es keine volle geschichtliche Realisierungsgestalt gibt? Wie man am Vergleich
zwischen Luther und Melanchthon feststellen kann, oszillierten die Antworten auf
diese Frage schon bei den Reformatoren selbst. Gewiss ging es ihnen um die Riick-
kehr zur >evangelischen Norme, aber namentlich bei Melanchthon spielt dabei doch
das Interesse an einer Kontinuitit mit der geschichtlichen Kirche eine wichtige Rolle
(was ihm ja immer wieder den Vorwurf eines vermeintlich >unlutherischen< Tradi-
tionalismus eintrug). In der Tat wird man fragen miissen, ob sich Wahrheitsnorm
und geschichtliche Erscheinung wirklich ganz auseinanderhalten lassen. Gibt es das
»Wahre« nicht vielmehr nur jeweils in geschichtlicher Gestalt? Und tritt uns nicht jene
Wahrheitsnorm immer nur iiber geschichtliche Vermittlungsgestalten gegeniiber?
Und auflerdem: Muss nicht auch dieser »Vermittlungsgeschichte« oder >Bezeugungs-
geschichte« eine theologische Bedeutung zugeschrieben werden?

Zugleich aber — das duldet keinen Zweifel — brachen die Reformatoren in einem
die Zeitgenossen schockierenden Mafe mit Traditionen. In welchem enormem Um-
fang dies geschah, ist mit wenigen Stichworten deutlich gemacht: Zolibat, commu-
nio sub una, lateinische Messe, Messopfer, Fegefeuer, Heiligenanrufung etc. Trotz
Luthers bekannter Vorsicht und Behutsamkeit bei der praktischen Umsetzung der
Reformen (berithmtestes Beispiel: die Invocavit-Predigten) kann man auch heute
eigentlich nur staunen tiber die Entschlossenheit, ja Unerschrockenheit, mit der die
Reformatoren ihre Einsichten gegen z. T, viele Jahrhunderte lang eingespielte Prakti-
ken und Ordnungen, tief verwurzelte Elemente der Volksfrommigkeit und tragende
Bausteine der mittelalterlichen Theologie zur Geltung brachten.

Sie legitimierten dies im Wesentlichen mit zwei Argumentationsfiguren: Zum
einen beriefen sie sich darauf, dass die von ihnen beanstandeten Lehren und Prakti-
ken ihrerseits Abweichungen von der wahren Form darstellten, zu der die getitigten
Reformen eben zuriickkehrten. Dabei fillt auf, dass sie diese wahre Form nicht allein
mit der (zweifellos grundlegenden) Norm des Schriftgemiafen identifizierten, son-
dern sich dabei auch um die Ankniipfung an geschichtliche Traditionen bemiihten.’
Zum anderen unterschieden sie zwischen heilsrelevanten und daher der mensch-
lichen Disposition entzogenen Ordnungen und »traditiones humanae« (CA 7), de-
nen keine letzte Verbindlichkeit zukommt und die daher ohne Schaden beibehalten
oder verandert werden diirfen, die aber verindert werden miissen, wenn sie mit dem
Schein von Letztverbindlichkeit auftreten.®

Damit sind wir freilich bereits bei den ekklesiologischen Grundeinsichten ange-
langt, die mit zunehmender Klarheit das kirchenreformerische Handeln der Refor-
matoren pragten.

5. So wurde gegen den Zélibat (neben seiner fehlenden biblischen Begriindung) auch angefiihrt, dass
er erst seit weniger als fiinfhundert Jahren verpflichtend sei. Damit wurde fiir die (in den Augen
der Zeitgenossen neue) Praxis der Priesterehe eine iltere Tradition geltend gemacht, der gegeniiber
der Zolibat eine Neuerung darstellte.

6. Das betrifft z. B. Fastenregeln oder liturgische Kleidung.



Bernd Oberdorfer 421

Il. »Versammlung aller Glaubigen«: Die ekklesiologischen
Grundeinsichten der Reformation

Ganz offensichtlich ist das reformatorische Kirchenverstindnis fokussiert auf den
Gedanken der »Gemeinschaft der Heiligen«. Schon »ein Kind von sieben Jahr« —
behauptet Luther in den Schmalkaldischen Artikeln — weifl, »was die Kirche sei,
ndmlich die heiligen Gliubigen und >die Schiflin, die ihres Hirten Stimme héren«
[Joh 10,3]«”. Luther spricht hier, wie der Kontext zeigt, von der geglaubten Kirche
des Apostolikums.® Aber ohne jeden Zweifel sahen die Reformatoren in das Be-
kenntnis zur Kirche auch das Gegebensein einer >empirischen Kirche« eingeschlos-
sen. Die >geglaubte Kirche« ist, wie Melanchthon in der Apologie in wiinschenswer-
ter Deutlichkeit betont, keine »platonica civitas«, der die Sichtbarkeit nur gleichsam
als ephemere, vergingliche, theologisch irrelevante Auerlichkeit, gar als mehr oder
weniger notwendiges Ubel anhinge. Dies geht auch aus der Kirchendefinition von
CA 7 hervor, die die Bezeichnung der Kirche als »congregatio sanctorum« sofort mit
-empirischen« Vollziigen niher bestimmt, namlich mit der »reinen« Evangeliumsver-
kiindigung und der evangeliumsgemiRen Reichung der Sakramente. Es muss also
auch gemaf reformatorischer Lehre nach Gottes Willen eine empirische« Kirche
geben. Der Vorstellung, die Heilsvermittlung sei ein rein innerliches Geistgeschehen
zwischen dem Individuum und Gott, erteilten die Reformatoren eine klare Absage.

Deutlich ist freilich ebenso, dass die elementare Definition der Kirche als »Ver-
sammlung aller Glaubigen« tief greifende Konsequenzen hat fiir die Bestimmung
von Funktion und Struktur der »empirischen« Kirche. Das Spezifische am reformato-
rischen Kirchenverstindnis ist natiirlich nicht der — als solcher ja véllig konventio-
nelle — Begriff congregatio sanctorum, sondern (in Verbindung mit der genannten
funktionalen Niherbestimmung) dessen Verwendung als scharfes Kriterium fiir die
Gestaltung der »empirischen« Kirche. Die Relativierung der »traditiones humanae«
darf keineswegs so missverstanden werden, als erklirten die Reformatoren Unter-
schiede in der Gestaltung des kirchlichen Lebens schlechterdings fiir gleichgiiltig.
Dies zeigt sich drastisch in den Schmalkaldischen Artikeln, wo Luther die erwihnte
'kinderleichte« Kirchendefinition mit den Worten einleitet: »Wir gestehen ihn(en)
[sc. der romischen Kirche] nicht, das sie die Kirche sein, und sind’s auch nicht«®,
und dem Bekenntnis zur einen heiligen christlichen Kirche fiigt er hinzu: »Diese Hei-
ligkeit stehet nicht in Chorhembden, Platten, langen Rocken und andern ihren Zere-
monien, durch sie uber die heilige Schrift ertichtet, sondern im Wort Gottes und
rechtem Glauben. « 1

Was genau folgt nun aber daraus positiv, dass die Kirche ihrem Wesen nach »Ge-
meinschaft der Glaubigen « ist? Zuniichst einmal, dass der >Grundvollzug: der Kirche
die Sammlung der Gliubigen durch die Verkiindigung des Glauben wirkenden, Heil
stiftenden Wortes Gottes ist. Die Sakramente sind keine eigenstindige Instanz neben
diesem Grundvollzug, sie sind vielmehr — um es mit eigenen Worten zu sagen — der
verdichtete Ausdruck dafiir, dass die Verkiindigung fiir die in den Glauben Gerufe-

7. BSLK 459.
8. Vgl. BSLK 460 die unmittelbare Fortfiihrung des Zitats: »denn also beten die Kinder: >Ich gldube
eine heilige christliche Kirche.««
9. BSLK 459.
10. BSLK 460.



422 ——— Die empirische und die geglaubte Kirche

nen, zum Glauben Berufenen lebenprigende Bedeutung hat (Taufe) und dass die
Berufung kein bloer einmaliger Akt in der Vergangenheit ist, sondern der bestindi-
gen Erneuerung in der und durch die Gemeinschaft der Gliubigen bedarf (Abend-
mabhl).

Gravierendste Konsequenz dieses ekklesiologischen Ansatzes ist indes die elemen-
tare Statusgleichheit aller Christenmenschen. Es gibt keine Steigerungsform des
durch die Taufe konstituierten Christenstandes, und es gibt keine qualitativen Diffe-
renzen, die etwa einer Gruppe exklusiv die spezifisch geistliche Fahigkeit zur authen-
tischen Schriftauslegung zuzusprechen erlaubten.

Diese Lehre vom »allgemeinen Priestertum aller Glaubigen bzw. aller Getauften«
ist in ihrer kriteriellen Bedeutung fiir das reformatorische Kirchenverstindnis, ge-
nauer: fiir eine theologisch reflektierte Gestaltung des kirchlichen Lebens, kaum zu
tiberschitzen, wenngleich ihre Dynamik teilweise erst mit Jahrhunderte langer Ver-
zogerung zum Tragen kam (Stichwort: Synode, Frauenordination). In gewisser Wei-
se ist in diesem Leitprinzip freilich auch schon der innerprotestantische Pluralismus
angelegt. Denn wenn aus theologischen Griinden eine geistlich fundierte exklusive
>Richtlinienkompetenz« religioser Leitungsinstanzen abgelehnt und stattdessen die
grundsatzliche gleiche Kompetenz aller Christen betont wird, das Evangelium wei-
terzugeben, die Heilige Schrift zu lesen und auszulegen und kirchliche Schriftausle-
gung zu beurteilen, dann entfallen natiirlich auch Méglichkeiten autoritirer, ge-
nauer: formal autorisierter Reglementierung. Umgekehrt erwichst daraus die
Aufgabe, Kirchenleitung so zu strukturieren, dass die grundsitzliche Gleichrangig-
keit aller Christen dadurch nicht aufgehoben, sondern moglichst umfassend zur Gel-
tung gebracht wird. Die reformatorische Formel dafiir lautet: magnus consensus.

Man wird nicht sagen kénnen, dass der Protestantismus in seiner Geschichte in
diesem Bemiithen um umfassende Partizipation durchgingig erfolgreich war. Denn
zwar hatte die schockierende Erfahrung, dass die Bischéfe im Reich die reformatori-
sche Botschaft nicht nur nicht unterstiitzten, sondern aktiv bekampften, iiber das
kontingente Faktum hinaus zu der grundlegenden theologischen Einsicht gefiihrt,
dass das in apostolischer Sukzession weitergegebene bischofliche Amt nicht als sol-
ches Garant fiir die Kontinuitit in der Wahrheit sein konne; das Bestehen des so
definierten Amtes kann daher kein konstitutives Moment der Kirche sein. Es entbehrt
aber nicht der Ironie, dass in einer Kirche, die aufgebrochen war, die Vermischung
geistlicher und weltlicher Macht zu kritisieren, die Uberzeugung vom »allgemeinen
Priestertum aller Getauften« sich strukturell konkretisierte im landesherrlichen Kir-
chenregiment: die Kirche als Teil der staatlichen Kultusbiirokratie.

Es geht mir in diesem Zusammenhang nicht um die (allzu wohlfeile) Kritik an
diesem Modell, dem bei niherer Betrachtung eine theologische Binnenrationalitit
jedenfalls nicht ginzlich abzusprechen ist. Der entscheidende Punkt scheint mir viel-
mehr der zu sein, dass die Aufhebung der Unterscheidung von Klerus und >Laien«
hochst unterschiedliche kirchenstrukturelle Konsequenzen haben konnte, die nicht
allesamt im gleichen MafSe positiv die grundsitzliche Gleichheit im »Priestertum
aller Glaubigen« reprisentierten. Die kriterielle Bedeutung des »allgemeinen Pries-
tertums« kam also nicht durchgingig zur Geltung. Zugleich aber belegen die immer
neu auftretenden innerprotestantischen Reformbewegungen — besonders prominent
etwa der Pietismus —, dass der reformatorische Impuls der religiosen Autorisierung
der sog. >Laien«< durchaus lebendig geblieben war, nicht immer zur Freude der pro-
fessionellen Traditionswahrer der reinen protestantischen Lehre, denen das Deu-



Bernd Oberdorfer 423

tungsmonopol entzogen wurde. Allerdings verbietet der Blick in die Geschichte des
Protestantismus eine schlichte Gegeniiberstellung von reformresistenter >Amtskir-
che<« und innovativer >Basis<: Abgesehen davon, dass angesichts des eigentiimlichen
Konstrukts des landesherrlichen Kirchenregiments >die< Amtskirche gar nicht so ein-
fach zu identifizieren wire (der Landesherr? die Konsistorien? die Pfarrerschaft? die
Theologieprofessoren?), waren es ja hiufig ordinierte Geistliche, die Reformbewe-
gungen mafSgeblich prigten (Spener, Francke)!'.

Nun wire es zu kurz gegriffen, wenn man das »allgemeine Priestertum« im Sinne
einer differenzlosen Basisdemokratie, in der jeder fiir alles verantwortlich ist, verste-
hen wollte. Biindig formulierte Luther: »Alle sind Priester, aber nicht alle sind Pfar-
rer.« Die Reformatoren zweifelten nicht daran, dass das der gesamten Kirche auf-
getragene Amt der Verkiindigung (CA 5) die Notwendigkeit eines spezifischen
ordinationsgebundenen Amtes einschloss. Dieses spezifische Amt wird aber nicht
>ontologisch¢, sondern funktional begriindet: Es ist strikt der Aufgabe offentlicher
Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung zugeordnet. Seine Notwendigkeit er-
klart sich aus dem Erfordernis geordneter Verhiltnisse in den Gemeinden. Betont
niichtern, wenn auch wenig gendergerecht vergleicht Luther die Zustinde in einer
pastorenlosen Gemeinde mit Marktweibern, die wild durcheinander schreien, ohne
einander zuzuhoren. Dass es eine klare und auf Dauer geregelte Zustindigkeit fiir
die offentliche Verkiindigung gibt, ist die Voraussetzung dafiir, dass die Christen das
Evangelium horen konnen, und in dieser Hinsicht Bedingung der Méglichkeit dafiir,
dass sie ihr allgemeines Priestertum in Anspruch nehmen kénnen.

Aus diesem funktionalen Amtsverstandnis folgt aber keineswegs, dass die Pfarrer
als blofSe »Funktionidre« aufzufassen wiren, gleichsam als Verwaltungsangestellte mit
Organisationsaufgaben. Fiir die lutherische (und mit etwas anderem Zuschnitt eben-
so fiir die calvinische) Reformation stand aufler Zweifel, dass das Amt des Pfarrers
geistlich notwendig ist fir die evangeliumsgemifde Gestaltung der empirischen Kir-
che. Zwar werden fiir die Form der Einsetzung in dieses Amt keine zwingenden Re-
geln vorgegeben (so ist die Ordination durch einen in der apostolischen Sukzession
stehenden Bischof nicht konstitutiv), und iiber die Begriindung des Amtes herrscht
im Luthertum seit Jahrhunderten ein — wie ich finde, eher unfruchtbarer — Streit zwi-
schen Verfechtern einer Delegation durch die Gemeinde und Vertretern einer Einset-
zung durch Gott (als ob das ein Gegensatz sein miisste). Dass es ein solches Amt
geben miisse — nach Gottes Willen geben miisse! —, war aber unbestritten. Dies geht
aus einem sprechenden Beispiel hervor, das Luther in der Adels-Schrift anfithrt':
Eine umstandehalber, etwa durch Kriegsgefangenschaft, auf lingere Frist von der
organisierten Kirche isolierte Gruppe soll aus ihren Reihen jemanden bestimmen,
der die Aufgabe des Pfarrers tibernimmt und dazu dann auch ordiniert ist. Die refor-
matorische Praxis in Deutschland folgte diesem Beispiel iibrigens insofern sehr ge-
nau, als nach der Weigerung der Bischofe, reformatorisch gesinnte Pfarrer zu ordi-
nieren, in den evangelischen Reichsstinden dennoch Geistliche eingesetzt wurden,
obwohl diesen die kanonische Legitimation fehlte.’* Man sollte dies nicht einseitig

11. Auch die »Dialektische Theologie « war weitgehend durch Pfarrer inspiriert.

12. Vgl. M. Luther, An den christlichen Adel deutscher Nation von des christlichen Standes Besserung,
WA 6, 407f.

13. Nebenbei bemerkt widerlegt dies die — leider auch bei Lutheranern weit verbreitete — Behauptung,
die Reformation habe (im Unterschied zu Katholiken und Orthodoxen) die >personale Dimension«
der Evangeliumsverkiindigung und der Ubertragung des dafiir eingesetzten Amtes vernachlissigt.



424

Die empirische und die geglaubte Kirche

als blof8e Notfallmafnahme ansehen, als Ausnahme, die die Regel der bischéflichen
Amtsiibertragung nicht aufhebt (wie etwa Wolfhart Pannenberg das tut). Denn zwar
ist auch unter reformatorischen Bedingungen eine Ordination durch bischéfliche
Handauflegung méglich; sie darf aber nicht (implizit oder explizit) als die >eigentli-
che« Vollform inszeniert werden, der gegeniiber dann alle anderen Gestalten der Ein-
setzung als defizitir, wenn nicht gar als defectus ordinis erscheinen miissten.

Die Betonung der prinzipiellen Einheit des Christenstandes und das funktionale
Amtsverstindnis haben allerdings die Bestimmung des Verhiltnisses von »allgemei-
nem Priestertum« und »besonderem Amt« in den reformatorischen Kirchen - ich
will nicht sagen: zum Dauerproblem, wohl aber zur chronischen Gestaltungsaufgabe
werden lassen. Denn wenn alle Christenmenschen zur Verkiindigung des Evange-
liums berufen sind, dann ist es schwierig, eine differentia specifica des Pfarramts
geltend zu machen, ohne dadurch die Allgemeinheit des gemeinsamen Priestertums
aufzuheben oder einzuschrinken. Auch die von den Reformatoren eingefiihrte Ka-
tegorie der Offentlichkeit (publice docere) ist dazu nur bedingt geeignet; urspriing-
lich auf den Gemeindegottesdienst bezogen, bedarf sie jedenfalls der Niherbestim-
mung in einer Zeit, in der die Kirche selbst vielfiltige Offentlichkeiten etabliert (vom
Bibelkreis iiber den Diakonieverein bis hin zur evangelischen Schule) und Kirchen-
mitglieder ihrerseits in multiplen gesellschaftlichen Offentlichkeiten kommunizieren
— ganz abgesehen davon, dass auch in den Gemeindegottesdiensten selbst die nicht-
ordinierten Teilnehmer verstirkt aktive Partizipationsmoglichkeiten erwarten bzw.
sich der (mehr oder weniger willig angenommenen) Zumutung aktiven Mitmachens
ausgesetzt sehen. Zwar wird man als Grundregel in der Tat formulieren kénnen,
dass das Pfarramt keine exklusiven geistlichen Kompetenzen vermittelt, die faktisch
dann dazu nétigten, das »allgemeine Priestertum« zu relativieren. Umgekehrt darf
der Rekurs auf die grundsitzliche Gleichheit aller Christenmenschen nicht dazu die-
nen, die spezifische professionelle Kompetenz der Geistlichen generell zu untermi-
nieren und zu delegitimieren. '*

Die Balance zwischen beiden Faktoren ist allerdings nicht einfach herzustellen,
war und ist dem geschichtlichen Wandel unterworfen und bedarf der bestandigen
Nachjustierung. Nach meinem Dafiirhalten gehort dies zu den spezifischen Stirken
des Protestantismus. Es bringt freilich auch chronische Probleme und Risiken mit
sich, auf beiden Seiten: So kann die mangelnde Profilierung der Amtstriger gegen-
iiber der Gemeinde eine Rollenunsicherheit der Geistlichen férdern, wenn diesen
nicht hinreichend klar ist, wofiir sie »eigentlich« da sind. Umgekehrt kénnen die An-
spriiche auf bestindige aktive Partizipation im Namen des »allgemeinen Priester-
tums« die Gemeinden auch iberfordern; wer fiir alles mitverantwortlich ist, kann
sich durch Funktionsdifferenzierung nicht mehr entlasten. Andererseits haben die
protestantischen Kirchen, namentlich im vergangenen Jahrhundert, bemerkenswerte
Modelle der Kirchenleitung entwickelt, die die Verantwortung der ordinierten Amts-
trager mit derjenigen der Nicht-Ordinierten in einer unauflésbaren Weise verbinden.
Diese Modelle sind u.a. deshalb besonders beeindruckend, weil sie den Unterschied
zwischen Ordinierten und Nicht-Ordinierten nicht einebnen, aber dennoch keine
Exklusivzustindigkeiten im theologisch Grundsitzlichen kennen. So scheitern etwa
alle Versuche, den (in der Regel mehrheitlich aus Nicht-Ordinierten bestehenden)

14. Vgl. dazu grundlegend: I. Karle, Das Pfarramt als Profession, Giitersloh 2001.



Bernd Oberdorfer 425

Synoden nur das Recht auf die Gestaltung des >dufleren< Lebens der Kirche als Orga-
nisation zuzuschreiben, wihrend fiir die >rechte Lehre« allein die geistlichen Lei-
tungsinstanzen zustindig wiren. Denn abgesehen davon, dass auch die »duflere Ord-
nung« theologisch mehr als eine blofle >Auflerlichkeit« darstellt, sind die Synoden —
wie ich finde, aus guten theologischen Griinden — an grundlegenden Lehrentschei-
dungen (wie etwa der Annahme der » Gemeinsamen Erkliarung zur Rechtfertigungs-
lehre«) konstitutiv beteiligt.'

Ohne Zweifel — so konnen wir zusammenfassen — fokussierten die Reformatoren
das Kirchenverstandnis auf den Grundvollzug der Evangeliumsverkiindigung. Fiir
die Gestaltung dieses Grundvollzugs nannten sie einige elementare Bedingungen,
lieSen aber viele Konkretionen bewusst offen. Das heifdt nun freilich nicht, dass sie
diese Konkretionen dem vélligen Belieben oder rein organisationspragmatischen
Riicksichten anheim stellten. Auch sie miissen theologisch reflektiert gestaltet wer-
den. Allerdings rechneten die Reformatoren dabei mit einer Pluralitit moglicher
Ordnungen; das betrifft im Ubrigen sowohl das synchrone Nebeneinander als auch
das diachrone Nacheinander divergierender kirchlicher Strukturen. Angesichts des-
sen stellt sich die Frage, in welchem Verhiltnis das Bekenntnis zur geglaubten Ein-
heit der Kirche zur empirischen Vielfalt der Erscheinungsformen von Kirche steht.
Das will ich im folgenden Abschnitt erortern.

lll. Geglaubte Einheit und gelebte Vielfalt der Kirche

Mit groffem Nachdruck haben die Reformatoren an der Einheit der Kirche Jesu
Christi festgehalten. Sie teilten das Bekenntnis zur »einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche« in vollem Umfang. Weil Christus das eine Haupt ist, kann
auch die Kirche als »Leib Christi« nur eine sein. Wenn die Kirche nichts anderes ist
als »die heiligen Glaubigen und >die Schiflin, die ihres Hirten Stimme héren<«, dann
ist da Kirche, wo des Hirten Stimme erschallt und Gehor und Glauben findet. Die
Gemeinschaft der von Gott zum Glauben berufenen »Heiligen « erstreckt sich in der
Treue zur apostolischen Sendung von den Anfingen >katholisch« iiber alle Zeiten
und Raume. Zwar ist die »geglaubte« Kirche nicht einfach identisch mit der »empi-
rischen« Kirche, aber zur geglaubten Kirche gehort das Gegebensein einer sichtbaren
Kirche, durch die das Wort des Hirten horbar und erfahrbar wird und Glauben
wirken kann. In diesem Sinne ist auch die empirische Kirche universal. Trotz aller
Kritik an den Zustinden in der romischen Kirche zogen die Reformatoren nie in
Zweifel, dass Gott durch die Jahrhunderte hindurch seiner Verheiffung treu geblie-
ben war und die — nota bene: sempirische<! — Verkiindigung seines Evangeliums zur
Erweckung des Glaubens erméglicht hatte. Nicht zufillig bemiihten sie sich schon
bald darum, eine Wolke von Glaubenszeugen aus der Geschichte der Kirche kennt-
lich zu machen, in die sie die reformatorische Bewegung einreihen konnten. Dies
konnte in betont kritischer Wendung gegen Rom in Gestalt einer positiven Umdeu-

15. Vgl. dazu meinen Beitrag: B. Oberdorfer, Arbeitsteilige Gemeinschaft und gegenseitige Verant-
wortung. Zum Verhiltnis von synodaler und bischéflicher Episkope im gegenwirtigen Luthertum,
in: G. Wenz u.a. (Hg.): Ekklesiologie und Kirchenverfassung. Die institutionelle Gestalt des epis-
kopalen Dienstes, Miinster u.a. 2003, 123-136.



426 Die empirische und die geglaubte Kirche

tung der Ketzerhistorie geschehen — wer von "Rom«verurteilt worden war, hatte gute
Chancen, als >evangelischer Heiliger< Anerkennung zu finden —, konnte aber ebenso
die Form einer positiven Aneignung all des Guten annehmen, das die Reformatoren
in der Geschichte auch der lateinischen Kirche zu entdecken vermochten. '

Was nun die »sichtbare« Kirche betrifft, sangen die Reformatoren durchaus nicht
uneingeschrinkt das Hohelied der polyphonen Vielfalt. Ihr Ideal war keineswegs der
Pluralismus unterschiedlicher Konfessionsgemeinden am selben Ort. Noch der
Augsburger Religionsfriede von 1555 war am Leitbild konfessionshomogener Terri-
torien orientiert (cuius regio, eius religio); die Paritit in den Reichsstadten, spiter
geriihmt als Avantgarde der religiosen Toleranz, war die erzwungene Ausnahme,
nicht die Regel und verdankte sich dem Interesse der Katholiken, in den mehrheitlich
reformatorischen Reichsstidten prasent zu bleiben. Und wie Luthers Umgang mit
Karlstadt oder Calvins Politik gegen Castellio deutlich genug dokumentieren, hielten
die Reformatoren es fiir ihre Pflicht, in ihren Territorien fiir einheitliche religiose
Verhaltnisse zu sorgen und ihre Glaubigen gegen die Konfrontation mit irritierenden
Devianzen abzuschirmen.

Im Blick auf die Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen hingegen verzichteten die
Reformatoren zwar nicht auf das Erfordernis sichtbarer Gemeinsamkeit, unterschie-
den aber zwischen dem grundlegenden »Konsens« im Verstindnis des Evangeliums
und in der Deutung des Sinnes der Sakramente einerseits und den traditiones huma-
nae, und diese umfassen Riten, liturgischen Formen, Kleidersitten etc., aber auch
Regelungen fiir die Organisationsgestalt der Kirche, die nicht einheitlich sein miis-
sen, damit volle kirchliche Gemeinschaft bestehen kann. Wohlgemerkt: Das heifSt
nicht, dass gemeinsame Riten und Formen, ja eine einheitliche Organisationsgestalt
unmoglich oder nicht wiinschenswert wiren. Sie diirfen nur nicht zum notwendigen
Kriterium fiir volle kirchliche Gemeinschaft gemacht werden. M.a. W.: Weder sind
die geschichtlich gewachsenen Kirchenstrukturen ein Wert an sich, der nicht ange-
tastet werden darf, noch ist ihre Uberwindung in Richtung auf gemeinsame Makro-
strukturen ekklesiologisch zwingend erforderlich.

Dieser Hinweis ist vielleicht nicht ganz unwichtig im Blick auf die gegenwartigen
Strukturdebatten in der EKD. Er betrifft aber natiirlich auch die 6kumenische Dis-
kussion mit der rémisch-katholischen und der orthodoxen Kirche. Denn anders als
fiir diese gehort nach reformatorischem Verstindnis auch die konkrete Ausgestal-
tung von Kirchenleitung zu den traditiones humanae. Gewiss gibt es gute Griinde,
beispielsweise dariiber nachzudenken, ob nicht auch der Protestantismus verstirkt
Formen der iiberregionalen Reprisentation von Kirche entwickeln sollte, die der
Einsicht Rechnung tragen, dass die Kirche >vor Ort< zwar wirklich und uneinge-
schrankt, aber nicht ganz prasent ist — und in dieser Hinsicht sind die Landeskirchen,
ja ist auch die EKD nicht notwendig das Ende der Wege Gottes. Dass diese Repri-
sentation der Raum und Zeit iibergreifenden Universalitit der Kirche primar oder
gar exklusiv durch die Etablierung eines Bischofsamts erfolgen miisste, wird man
aber unter reformatorischen Vorzeichen kaum sagen kénnen. Die offenkundigen
Tendenzen zur Episkopalisierung in Teilen des gegenwartigen Luthertums wird

16. Vgl. dazu meinen Beitrag: B. Oberdorfer, Heiligenverehrung aus evangelischer Perspektive, in:
M. Weitlauff/M. Thierbach (Hg.): HI. Afra. Eine friihchristliche Mirtyrerin in Geschichte, Kunst
und Kult, Lindenberg 2004, 130-135.



Bernd Oberdorfer 427

man jedenfalls sorgfiltig daraufhin beobachten miissen, ob sie nicht zumindest den
Anschein der theologischen Notwendigkeit eines solchen Bischofsamtes (auf Kosten
beispielsweise der Synoden) befordern.

Notwendige Voraussetzung fiir die Akzeptanz unterschiedlicher Riten und Struk-
turen ist allerdings der Konsens iiber die rechte Evangeliumsverkiindigung und das
evangeliumsgemifle Verstindnis der Sakramente. Auch dieser Konsens — das ist
wichtig — gehort zur >empirischen« Kirche. Er kann sich nicht in der Versicherung
erschopfen, dass wir uns >letztlich< hinter den unterschiedlichen Bekenntnissen in
einer unaussprechlichen Weise auf dasselbe Evangelium, denselben Christus bezie-
hen. Das gemeinsame Verstindnis des Evangeliums muss explizit formuliert werden
konnen. Anders gesagt: Lehrkonsens ist die Basis fiir Kirchengemeinschaft. Dass das
Wort »Lehrkonsens« oder »Lehrkonsensékumene« in bestimmten protestantischen
Kreisen fast zum Schimpfwort werden konnte, ist unter reformatorischen Bedingun-
gen vollig unverstindlich. Klassisches Beispiel eines innerprotestantischen Lehrkon-
senses ist natiirlich die » Leuenberger Konkordie« von 1973. Sie beendete eine vier-
hundertjahrige Kirchenspaltung, die — das wird gern vergessen — kaum weniger
heftig artikuliert worden war als die Abgrenzung von >Rome. Signifikant ist die Leu-
enberger Konkordie auch insofern, als sie bleibende Unterschiede nicht leugnet, aber
in den strittigen Bereichen elementare Gemeinsamkeiten formuliert, die es ermogli-
chen, diese Unterschiede nicht mehr als kirchentrennend aufzufassen.

Natiirlich diirfen derartige Lehrkonsense nicht isoliert betrachtet werden. So ist
die Leuenberger Konkordie nicht allein das Resultat eines theologischen Fachdiskur-
ses. Sie steht vielmehr im Zusammenhang vielfiltiger geschichtlicher Erfahrungen
geistlicher Gemeinschaft und kirchenpolitischer Gemeinsamkeit von Lutheranern
und Reformierten im 20. Jahrhundert, die die Vermutung nédhrten, dass auch im
Blick auf die alten Streitthemen die Ubereinstimmungen grofier sein konnten als der
Dissens. Gewiss spielte auch die lebensweltliche Erosion konfessionellen Differenz-
bewusstseins eine Rolle, die ja schon im 19. Jahrhundert die Entstehung der Unions-
kirchen gefordert hatte. Aber es ist doch bezeichnend fiir protestantisches Kirchen-
verstindnis, dass Kirchengemeinschaft nicht auf faktische Indifferenz gegriindet
wurde, sondern den reflektierten Umgang mit den theologischen Differenzen als
notwendige Voraussetzung einschloss.

Ich sagte eingangs, dass gerade wegen der reformatorischen Unterscheidung von
gottlicher Einsetzung und menschlichen Traditionen protestantische Ekklesiologie
sich nicht darin erschopfen kann, die normativen Weichenstellungen der Reformati-
on schlicht zu wiederholen. Wenn die >empirische< Kirche dem historischen Wandel
unterliegt, dann sind die geschichtlichen Transformationen auch ekklesiologisch re-
levant. Welche Konsequenzen das hat, will ich im folgenden Abschnitt knapp skiz-
zieren.

IV. Wie normativ ist die Macht des Faktischen?
Geschichtliche Transformationen des Protestantismus in ihrer
ekklesiologischen Bedeutung

Die reformatorische Kirchenreform ist ihrerseits traditionsbildend geworden. Das
betrifft nicht nur die Etablierung normativer Bekenntnisse, die die reformatorische
Einsicht zu Lehrdokumenten verdichteten, an denen sich das kirchliche Handeln



428

Die empirische und die geglaubte Kirche

inhaltlich auszurichten hatte. Es betrifft vielmehr generell die Entstehung eigener
kirchlicher Strukturen, Frommigkeitsformen, Konfessionskulturen. In diesen ge-
schichtlichen Realisierungsgestalten pflanzte sich indes auch jene Dynamik der prin-
zipiellen Relativierung geschichtlicher Realisierungsgestalten von Kirche fort, die
alle Tendenzen zur Verabsolutierung konkreter Erscheinungsformen der »empiri-
schen« Kirche kritisch konterkarierte. Die kirchenstrukturellen, religiosen, kulturel-
len Formen, die der Protestantismus ausbildete, enthielten immer auch das Prinzip
ihrer eigenen Kritik.

Wohlgemerkt: Ich meine damit nicht eine prinzipielle Formlosigkeit des Protestan-
tismus (etwa im Gegensatz zum vermeintlich sstarren, formfixierten Katholi-
zismus), sondern ich versuche gerade die spezifische Form des Protestantismus zu
beschreiben, die durchaus normative Implikationen hat. Denn es ist nicht die Gleich-
giiltigkeit gegen die Form, die den Protestantismus kennzeichnet; vielmehr hat die
reformatorische Christenheit durchaus Formen mit identifizierbaren Charakteristi-
ka entwickelt, und es lassen sich sowohl Leitmotive benennen, die diese Entwicklung
geschichtlich bestimmten, als auch Kriterien, anhand von denen die entstandenen
Formen beurteilt und weitergebildet werden kénnen. Pointiert kénnte man geradezu
sagen, dass der Verzicht auf >iiberzeitliche« Wesensbestimmungen die konkrete Ge-
stalt der >empirischen« Kirche sogar mit erhohter Bedeutung ausgestattet hat, da kein
spezifisches Kirchenmodell einfach normativ vorausgesetzt werden darf, sondern die
jeweilige geschichtliche Konkretion allererst als empirische: Erscheinungsform der
»geglaubten« Kirche wahrnehmungssensibel gedeutet und gestaltet werden muss.

Liest man nun die Geschichte des Protestantismus im Horizont des vorhin entfal-
teten ekklesiologischen Leitgedankens der »Gemeinschaft der Glaubigen «, unter de-
nen es keine religios begriindete Hierarchie unterschiedlicher »Stinde« geben darf,
dann werden beispielsweise der pietistische Protest gegen die orthodoxe »Lehrkirche
und die damit verbundene Etablierung neuer innerkirchlicher Offentlichkeiten ne-
ben dem traditionellen, pfarrerzentrierten Sonntagsgottesdienst erkennbar als Aus-
druck eines Kirchenverstindnisses, das das Recht zur authentischen Verkiindigung
und Auslegung des Evangeliums nicht exklusiv dem Klerus zuschreibt. Entsprechen-
des gilt fiir andere religise Emanzipationsbewegungen unterschiedlicher Provenienz
und Ausrichtung (zu denen ich neben der Aufkliarung und der Erweckungsbewegung
auch den »Kulturprotestantismus« des 19. und 20. Jahrhunderts zihlen mochte).
Auch die Entstehung der institutionellen Diakonie gehért in den sachlichen Zusam-
menhang der Ausdifferenzierung unterschiedlicher Formen innerkirchlicher Offent-
lichkeit. Die Beispiele zeigen natiirlich auch, dass die Pluralisierung der Kommuni-
kationsformen mit einem Verlust an Steuerungs- und Kontrollméglichkeiten durch
kirchliche Leitungsinstanzen einher ging, der von diesen hiufig als Krise wahr-
genommen wurde und teilweise in der Tat durchaus krisenhafte Ziige annahm.
Deutlich ist aber zugleich, dass der Ruf nach Riickkehr zu autoritirer Steuerung
und nach Rehomogenisierung nicht nur unrealistisch, sondern mehr noch unevan-
gelisch wire. Geschichtlich haben es die protestantischen Kirchen ohnedies weithin
verstanden, das in ihnen selbst entstandene Protestpotenzial gegen ihre eigene kon-
krete Erscheinungsform gleichsam >weich« in sich zu reintegrieren; dabei hat sich
diese Erscheinungsform freilich selbst verdndert, differenziert, pluralisiert. Dies hat
sich noch verstirkt in der modernen Gesellschaft der Gegenwart, die eine historisch
unerhorte Vielfalt von Lebensstilen erlaubt, was sich fast maf$stabsgetreu unter den
Kirchenmitgliedern widerspiegelt.



Bernd Oberdorfer 429

Es gehort, wie ich finde, zu den grofSen Starken der Studie »Kirche der Freiheit«,
dass sie die protestantische Formenpluralitit nicht denunziert und auch nicht Ge-
meindeprotestantismus und Kulturprotestantismus — so oder so — gegeneinander
ausspielt, sondern die unterschiedlichen Formen als >typische« Realisierungsgestalten
evangelischer Kirche anerkennt und zueinander in ein produktives Verhiltnis zu set-
zen versucht. Plakativ gesagt: Der Kulturprotestant erscheint weder als freigeistig-
egozentrischer Abweichler vom treuen Gemeindechristentum, noch wird er als Ideal
des »freien Christenmenschen« dem brav-unselbststindigen Kirchenchristen positiv
gegeniibergestellt. Beide Formen, die sich faktisch ohnehin nicht voneinander isolie-
ren lassen, brauchen einander: Der amtskirchendistanzierte Kulturprotestantismus
konnte eine kontinuierliche Kommunikation des Evangeliums institutionell gar
nicht gewihrleisten, und ein Parochialprotestantismus, der sich gegen kulturelle
Grenziiberschreitungen abschottet, konnte kaum beanspruchen, dem apostolisch-
missionarischen Auftrag der Kirche in einer modernen Gesellschaft gerecht zu wer-
den.

Damit ist indes bereits angedeutet, dass die Anerkennung einer Formenpluralitit
keineswegs den Verzicht auf Kriterien der Gestaltung einschlieft. Protestantismus ist
nicht einfach ein etwas hoher gestimmter Pluralismus. Die Faktizitit der geschicht-
lichen Entwicklung hat zwar durchaus normative Relevanz, sie ist aber nicht in kri-
tikloser Distanz als unbefragbare Norm hinzunehmen. Drei solcher Kriterien méch-
te ich ansprechen:

Erstens miissen die unterschiedlichen Frommigkeitstypen, Lebensstile, Kommuni-
kationsformen in erkennbarer Weise der reformatorischen Funktionsbestimmung
der Kirche zugeordnet werden konnen. D. h., sie miissen als Ausdruck und Realisie-
rungsgestalt der »Sammlung der Gliubigen«, als Formen der zeugnishaften Kom-
munikation des Evangeliums identifizierbar sein.

Zweitens folgt aus der reformatorischen Uberzeugung von der Notwendigkeit der
-empirischen Kirche:, dass die Institutionalitit der Kirche keine bloRe AuRerlichkeit
ist. Die Pflege der Institution und das Werben um formale Zugehorigkeit zu dieser
gehort zu den genuinen Aufgaben kirchlichen Handelns und ist kein bornierter For-
malismus, der der Innerlichkeit des Glaubens widerspriche. Hier besteht, wie ich
finde, in den evangelischen Kirchen derzeit durchaus Nachholbedarf. In diesem Zu-
sammenhang konnte man auch eine particula veri an dem zurecht vielgeschmihten
Ausdruck »Taufquote« aus der EKD-Studie »Kirche der Freiheit« zu entdecken ver-
suchen. Sieht man einmal ab von dem schwer ertraglichen Vertriebsleiterschulungs-
jargon, der ja leider die ganze Studie durchzieht (und tiber dessen inhaltliche Impli-
kationen noch einmal gesondert nachzudenken wire), so liefe sich die Forderung
einer >Erh6hung der Taufquote« moglicherweise wohlwollend interpretieren als Ap-
pell an die geistlich Verantwortlichen, die Taufe nicht als zu vernachlassigende Au-
Berlichkeit zu behandeln, weil man ja auch ohne sie selig werden kénne, sondern die
geistliche Bedeutung des sufleren Zeichens aktiv zu kommunizieren und zur Taufe
zu ermutigen. Dies ist im Ubrigen nicht nur fiir die Tauflinge selbst und ihr engeres
soziales Umfeld relevant; die groflere Haufigkeit von Taufen im Gemeindegottes-
dienst hat vielmehr auch Ausstrahlungskraft auf die ganze Gemeinde, indem da-
durch der geistliche Segen der Zugehérigkeit zur Kirche Jesu Christi symbolisch-ri-
tuell verdightet erfahrbar wird. Ob allerdings das quantifizierende Instrumentarium
des >>Qua11téit§managements<< mit Zielvorgaben, statistischer Erfassung, Quoten-
messung, Berichtspflicht etc. dafiir angemessen ist, ist eine andere Frage; aus-



430

Die empirische und die geglaubte Kirche

zuschliefen ist jedenfalls nicht, dass zum Zweck der Quotenerfiillung die seelsorger-
liche Diskretion im Einzelfall vernachlassigt wird.

Drittens schlieflich — aber das ist im Grunde nur eine Nuance des zweiten Aspekts
- impliziert das Bekenntnis zur ssichtbaren: Kirche auch ein institutionelles Selbst-
bewusstsein nach auRen. Weder der geistliche« Charakter des Glaubens noch die
zweifellos unscheinbare, unvollkommene, ebenso fragmentarische wie fragile, fehl-
bare und makelreiche Gestalt der rempirischen« Kirche rechtfertigen eine institutio-
nelle Selbstverleugnung, als miisste die Kirche sich fiir ihre Existenz entschuldigen.
Es gehort ja zu den besonders tréstlichen Facetten der gottlichen Verheiung, dass
Christus gerade in dieser unscheinbaren, unvollkommenen, ebenso fragmentari-
schen wie fragilen, fehlbaren und makelreichen Gestalt prisent sein will.

An dieser Stelle tritt nun freilich ein theologisches Grundlagenproblem auf, das
ich zum Ende wenigstens noch kurz andeuten mochte.

V. Wer reformiert eigentlich die Kirche?

Hinter dieser schlichten Frage verbirgt sich eine grundsitzliche Problematisierung
alles kirchenreformerischen, ja letztlich alles kirchenleitenden Handelns. Denn kann
die Kirche durch menschliches Handeln iberhaupt reformiert«werden? Ist die Kirc.he
als creatura verbi nicht ganz und gar darauf angewiesen, von Gott selbst immer wie-
der >re-formiert< zu werden? Ist es nicht vermessen, wenn wir meinen, durch unser
Handeln zu einer Verbesserung der kirchlichen Verhiltnisse beitragen zu kénnen? Ist
nicht das Einzige, was uns Menschen zu tun aufgegeben ist, das Horen auf das Evan-
gelium? Laufen angesichts dessen nicht alle Kirchenreformprogramme bestenfalls
ins Leere, schlimmeren Falls in den Unglauben, der Gott meint vorgreifen zu sollen?
Eine derartige Anti-Kybernetik — in der bayerischen Landeskirche vor einigen ]ahrep
propagiert in dem Manifest »Evangelium héren« — muss natiirlich konsequenterwei-
se die Reformation scharf abgrenzen von aller Kirchenreform. Allerdings liegt ihr
m. E. eine falsche Verhaltnisbestimmung von géttlichem und menschlichem Handeln
zugrunde. So gewiss die Kirche Gottes Werk ist und alle Kirchenreform sich Gottes
Wirken verdankt, so gewiss schlieft Gottes Handeln menschliches Handeln und
menschliche Verantwortung nicht aus, sondern ein. Der Hinweis auf Gottes Wirken
ist zwar durchaus angebracht als Korrektiy gegen klerikotechnokratische Machbar-
keitsfantasien, er entbindet aber nicht von der Frage, wie die >empirische« Kirche
durch menschliches Handeln so gestaltet werden kann, dass sie ihren gottgegebenen
Auftrag, das Evangelium allen Menschen zu verkiindigen, moglichst adiquat erfiil-
len kann. Jegliches Planen als Ausdruck stindigen Hochmuts zu denunzieren, wire
angesichts dessen theologisch leichtfertig.

Etwas anders gelagert ist ein weiterer Einwand. Er lautet: Darf institutionelle
Selbsterhaltung iiberhaupt Motiv und Gegenstand kirchlichen Handelns sein? Ist
Kirche nicht allein dann bei sich selbst, wenn sie radikal fiir Andere« ist? Wider-
spricht die Kirche also nicht ihrem Auftrag, wenn sie sich — beispielsweise in Ver-
handlungen mit dem Staat oder in der Konkurrenz zu anderen gesellschaftlichen
Kriften - fiir die Erhaltung ihrer institutionellen Ordnung, ihres gesellschaftlichen
Einflusses oder ihrer Prisenz in der Offentlichkeit einsetzt? Dieser Einwand wurde
schon nach dem Zweiten Weltkrieg in den Diskussionen um die Griindung der EKD
artikuliert. Er macht mit Recht darauf aufmerksam, dass die >empirische Kirche.



Bernd Oberdorfer 431

kein Selbstzweck ist, sondern in allen ihren Lebensiduflerungen ihrem Auftrag zuge-
ordnet ist. Zur Forderung des Verzichts auf jede Selbsterhaltung zugespitzt, kime
dieser Einwand freilich der Preisgabe des Bemiihens um die kirchliche Sendung
gleich. In bestimmter Hinsicht ist institutionelle Selbsterhaltung Bedingung der
Maoglichkeit des >Seins fiir Andere<. Umgekehrt ist das >Sein fir Andere« aber auch
Kriterium legitimer kirchlicher Selbsterhaltung, die insofern zu unterscheiden ist von
blofer >Besitzstandswahrunge. Kirchenreformprogramme haben demnach auch die
Aufgabe zu fragen, welche traditionellen >Besitzstande« unter veranderten Bedingun-
gen >bewahrenswert« sind, welche hingegen um der Erfiillung des kirchlichen Auf-
trags willen aufgegeben oder verandert werden miissen.

Gilt dies auch — und das ist meine letzte Frage — fiir den konfessionellen >Besitz-
stand<? Etwas elaborierter gefragt: Inwieweit ist die konkrete konfessionelle Ausdif-
ferenzierung der Christenheit in ihrer geschichtlichen Gewachsenheit erhaltenswert?

Diese Frage stellt sich fiir die reformatorischen Kirchen schirfer und in anderer
Form als etwa fiir die romisch-katholische Kirche. Wihrend diese zentrale Momente
ihrer institutionellen Gestalt direkt aus der Offenbarung ableitet und damit als nicht-
kontingent setzt (und zwar auch und gerade in ihrer geschichtlichen Entwicklung!),
unterscheiden jene, wie ausfithrlich gezeigt, zwischen der elementaren, nicht-kontin-
genten Funktion der »empirischen< Kirche und deren konkreter, kontingenter Aus-
gestaltung. Daraus wire zu schliefen, dass die konfessionskirchliche Form nicht we-
sentlich ist fiir das reformatorische Kirchenverstindnis, und in der Tat sind
lutherische und reformierte Kirchen immer wieder aufgegangen in neu entstandenen
Unionskirchen. Auch die Konfession ist kein Selbstzweck.

Allerdings konnte man sagen, dass die Unterscheidung zwischen nicht-kontingen-
ter Funktion und kontingenter Ausgestaltung ihrerseits nicht-kontingent ist. Konfes-
sionelle Selbsterhaltung konnte dann insoweit und so lange notwendig sein, als bzw.
wie diese Unterscheidung gegeniiber anderen konfessionellen Erscheinungsformen
des Christentums, namentlich der rémisch-katholischen Kirche, bezeugt werden
muss. Sie ist dann und dort nicht mehr nétig, wenn und wo diese Unterscheidung
gewahrt ist. Ob in diesem Fall die Konfessionskirchen erhalten bleiben und wechsel-
seitige volle Kirchengemeinschaft bei weiterhin unterschiedlichen Formen kirchli-
cher Lehre und Praxis aussprechen oder ob sie in eine gemeinsame >neue« Kirche
aufgehen, ist dann letztlich eine Frage der Konvenienz.'”

17. Vgl. dazu auch meinen Beitrag: B. Oberdorfer, Konfessionelle Differenzen: Heute und morgen —
zur aktuellen Diskussion. Statement aus evangelischer Perspektive, in: zur debatte. Themen der
Katholischen Akademie in Bayern 33 (2003), Heft 7, 17-19.



	Die empirische und die geglaubte Kirche: systematisch-theologische Überlegungen aus Anlass des EKD-Kirchenreformprozesses
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


