o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w h Universititsbibliothek

Reformatorische Freiheit und neuzeitliche
Autonomie: Randbemerkungen im Anschluss an
Wolfgang Huber und Hans Joas

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2013. “Reformatorische Freiheit und neuzeitliche Autonomie:
Randbemerkungen im Anschluss an Wolfgang Huber und Hans Joas.”
Okumenische Rundschau 62 (1): 47-53.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
T,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A ))ﬂ
conditions: I %.\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?.!? ) &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: WL
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/




48

heitsverstdndnis, das er durch Selbstbestimmung, Selbstdurchsetzung,
Selbsterhaltung, Autonomie, Konkurrenz etc. gekennzeichnet sieht.’

Offensichtlich entsteht hier ein Dilemma: Natiirlich kann man das re-
formatorische Freiheitsverstindnis so bestimmen, dass es sich unterschei-
det vom ,,neuzeitlichen Freiheitsverstindnis“. Dann hat man aber Schwie-
rigkeiten, die Reformation zur (Vor-)Geschichte der neuzeitlichen Freiheit
zu rechnen. Mindestens muss man dann ein durch Selbstbestimmung und
Autonomie charakterisiertes Freiheitsverstindnis als Missverstindnis des
reformatorischen Impulses, gar als Abweichung davon deuten. Dann ist
man aber sehr schnell im Lager eines christlichen Antimodernismus, der
die Entwicklungen der Moderne primdr negativ wahrnimmt als Entwurze-
lung, Herauslosung aus Gemeinschaftsbindungen, Selbstermichtigung des
Menschen, Subjektivismus, Individualismus, Egoismus - etwa in dem Sinn,
in dem Karl Barth im groBen Einleitungskapitel seiner Geschichte der , Pro-
testantischen Theologie im 19. Jahrhundert“ die ganze Kultur der Neuzeit
(von der Politik {iber die Philosophie bis hin zur Gartenkunst) als ,,Zeitalter
des Absolutismus* (ndmlich im Wortsinn der , Loslésung“) bezeichnet hat.’®
Dass Wolfgang Huber das so nicht will, liegt auf der Hand und geht auch
aus seinem Buch deutlich genug hervor.

Nun ist aber — das kann man u. a. bei Hans Joas lernen — die Genealo-
gie der neuzeitlichen Freiheit hochkomplex. Das Konzept von Freiheit als
woelbstbestimmung” und ,Autonomie“ ist nicht (oder jedenfalls nicht
durchgingig und nicht primér) aus antichristlichen Motiven entstanden.

5 Vgl etwa Huber, a. a. O., 25: ,In der Neuzeit streitet die reformatorische Theologie der
Befreiung mit einem anderen Freiheitsprojekt, das die menschliche Freiheit als selbstge-
machte, selbst hergestellte Freiheit begreift. (...) Einem Freiheitsverstindnis, das an
Selbstverwirklichung und Selbstdurchsetzung gebunden ist, tritt im christlichen Glauben
die Erinnerung an eine Befreiung entgegen, kraft deren Menschen sich als begrenzt wahr-
nehmen und auf Allmachtsphantasien verzichten kénnen. Diese Erinnerung ist den ver-
schiedenen konfessionellen Traditionen gemeinsam. In Assisi ist sie ebenso prisent wie in
Wittenberg; der heilige Franz ist ebenso ihr Zeuge wie Martin Luther.“ Vgl., noch pointier-
ter, 27f ,(...) der Widerspruch zwischen christlichem Freiheitsverstindnis und der
Freiheitsauffassung des neuzeitlichen Besitzindividualismus {...). Nach der besitzindivi-
dualistischen Konzeption ndmlich realisiert sich Freiheit in der Konkurrenz, in der Selbst-
durchsetzung, im eigenen Fortkommen. {...) Dem tritt eine andere Vision gegeniiber, nach
der Freiheit und Liebe zusammengehoren. (...} Freiheit verwirklicht sich in der Solidari-
tit, nicht in der Konkurrenz.“

¢ Karl Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre
Geschichte (1947), Ziirich 41981, 16-59: ,Der Mensch im 18. Jahrhundert“. Zur Ent-
schrinkung des Absolutismus-Begriffs vgl. 19: ,,,Absolutismus* kann offenbar allgemein be-
deuten: ein Lebenssystem, das gegriindet ist auf die gliubige Voraussetzung der Allmacht
des menschlichen Vermdgens. Instruktiv ist die folgende Skizze des ,absolutistisch{en)
Mensch(en)“.

OR 62 (1/2013)



Die Aufkldrung in Deutschland war ja eine ziemlich protestantische Angele-
genheit (Hans Joas hat gezeigt, dass selbst noch die Franzdsische Revolution
in ihrer frithen Phase, in die auch die Erklirung der Menschenrechte fillt,
zwar antiklerikal, aber nicht antichristlich war’), und der Gedanke der
woelbstbestimmung® musste keineswegs mit der Ablehnung religitser
Bindungen und der Geringschitzung sozialer Verantwortung verbunden wer-
den. Kants Konzept der ,, Autonomie* etwa hat mit erratischem Individualis-
mus eher wenig zu tun. Es meint ja im strengen Sinne eine ,Selbst-Gesetz-
gebung®, genauer: eine Bejahung der Gebote der Vernunft, die so freiwillig
erfolgt, dass das Individuum sie sich als eigene Leistung zurechnen kann;
aber es geht dabei natiirlich nicht um die Selbst-Durchsetzung partikularer
Interessen, sondern um die individuelle Ubernahme der universalistischen
Perspektive der Vernunft.? Kant war im Ubrigen auch weit davon entfernt,
die Orientierung am Gemeinwohl im Namen der ,Autonomie“ zu des-
avouieren. Um nur ein besonders drastisches Beispiel zu nennen: In der
Schrift ,,Was ist Aufklarung?“, aus der gemeinhin nur der Satz ,,Sapere aude!
Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen* zitiert wird,’ nennt
Kant Friedrich den GroBen als Inbegriff des Aufklirers und nimmt positiv
dessen Diktum auf: ,rdsonniert, so viel ihr wollt, und woriiber ihr wollt;
aber gehorcht!*" In der Semantik lutherischer Berufsethik kénnte man sa-
gen, Kant erkldre hier die Ubernahme von sozialer Verantwortung in der
funktionsadaquaten Erfiillung der Berufspflichten zum Gebot der Vernunft,
mit anderen Worten: zu einem Implikat der Autonomie.

Kurz gesagt: Ich plddiere also dafiir, aus der Genealogie des modernen
Verstdndnisses von Freiheit als Autonomie und Selbstbestimmung christli-
che Motive nicht auszuschlieBen und umgekehrt ein christliches Freiheits-
verstandnis nicht gegen das Konzept von Freiheit und Selbstbestimmung
zu profilieren.

Dariiber hinaus plddiere ich aber auch dafiir, dem Individualismus die
ihm zustehende theologische Ehre zu erweisen. Es gehort zu den entschei-
denden Impulsen der Aufkldrung, das Individuum jedenfalls prinzipiell aus
der Determination durch die Herkunftsbindung herausgeldst zu haben. Wir
kénnen uns heute wahrscheinlich kaum mehr vorstellen, welche Befreiung
der friihliberale Gedanke bedeutet haben muss, dass gesellschaftliche Stel-
lung, Zugang zu Bildung und Beruf und 6konomischer Wohlstand nicht

7 Vgl Joas, 26-39.

8 Soim Ubrigen auch Huber, 57.

®  Immanuel Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? (1785), in: ders.: Werke,
hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. 9, Darmstadt 1983, 53-61, hier: 53.

10 A.a. O, 55 (leicht variiert auch 61},

OR 62 (1/2013)

49



50

durch Herkunft, Stand, Religion etc. bestimmt sein diirfen, sondern allein
durch individuelle Begabung und Leistung. Es ist in diesem Zusammen-
hang kein Zufall, dass gegen Ende des 18. Jahrhunderts begonnen wurde,
Uiber die Aufhebung der Restriktionen gegen Juden und ihre Einbiirgerung
zu diskutieren.'' Man kénnte unter Verwendung von Kategorien Hans Joas’
sagen, dass diese Individualisierung eine Dynamik der , Inklusion“'? initi-
ierte, die zunehmend auf andere Menschengruppen ausgriff. In der Friihro-
mantik gab es erste — provokatorische, aber noch nicht sehr nachhaltige —
Versuche, auch Frauen in diese Uberlegungen einzubeziehen.'’ Hans Joas
hat auf die Bewegungen zur Abschaffung der Sklaverei hingewiesen.'* Aufs
Ganze gesehen, hat die Dynamik der Relativierung der Herkunftsbindung
und der Fokussierung auf das Individuum, die die Moderne bis in die Ge-
genwart durchzieht, so hohe Freiheitsgewinne fiir selbstgestaltete Lebens-
flihrung erzeugt, dass es nicht empfehlenswert ist, diese Entwicklung als
Ausdruck eines fehlgeleiteten Individualismus pauschal zu denunzieren
und ihr zu unterstellen, es folge daraus mit Notwendigkeit Egoismus, Ver-
einsamung, Vernachldssigung des Gemeinwohls etc. Im Gegenteil haben
sich vielfdltige neue Vergemeinschaftungsformen entwickelt, und Lebens-
formen, die bisher als deviant unterdriickt wurden, sind lebbar geworden,
und das nicht etwa wegen einer vermeintlich liberalistischen Werte-Indif-
ferenz, sondern im Gegenteil, weil das in ihnen obwaltende Ethos als
Werthaltung erkennbar werden, grundsdtzliche Anerkennung finden und
sich daraufhin auch lebensweltlich stabilisieren und weiter entfalten
konnte.'” Dies setzt natiirlich gesellschaftlich die Bereitschaft zu Devianzto-

" Vgl. dazu meinen Beitrag: Sind nur Christen gute Blirger? Ein Streit um die Einbiirgerung
der Juden am Ende des 18. Jahrhunderts: Verheiungsvoller Ansatz fiir ein friedliches Zu-
sammenleben oder erster Schritt zu den Niirnberger Gesetzen?, in: KuD 44 (1998}, 290-
310.

12 Vgl. Joas, 79 u. 6.

13 Vgl. exemplarisch Friedrich Schleiermachers ,ldee zu einem Katechismus der Vernunft
fiir edle Frauen*, in: ders: Kritische Gesamtausgabe /2, Berlin — New York 1984, 153f.

14 In bestimmter Hinsicht gehort auch die gleichzeitig entstandene Tierschutzbewegung in
diesen Kontext, indem sie das Tier in die Gemeinschaft der leidensfihigen Lebewesen in-
ktudierte. Vgl. dazu Martin H. Jung: ,Der Gerechte erbarmt sich seines Viehs“. Der Tier-
schutzgedanke im Pietismus, in: Bernd Janowski/Peter Riede (Hg.): Die Zukunft der
Tiere. Theologische, ethische und naturwissenschaftliche Perspektiven, Stuttgart 1999,
128-154.

'S Pragnantes Beispiel ist die Anerkennung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften. Vgl. dazu
meinen Beitrag: Homosexualitdt als okumenische Herausforderung, in: Okumenische
Rundschau 60 (2011), 471-481. - Auch Hans joas betont, ,wie wenig die moralische
Lage der Gegenwart mit Begriffen wie ,Liberalisierung’ oder ,Wertverlust' gekennzeichnet
werden Kkann, stehen doch Lockerungen der Normen in einzelnen Bereichen oft deutlich
gesteigerte Sensibilitdten in anderen gegeniiber” (Joas, 97).

OR 62 (1/2013)



leranz voraus, und mdglicherweise ist es ja ein Kriterium fiir eine ,Kirche
der Freiheit“ und ihre Glaubwiirdigkeit ,als Raum und als Anwalt der Frei-
heit“,'® ob sie nach innen und auBen zu solcher Devianztoleranz fahig ist.

Natiirlich geniigt es nicht, abstrakt das Loblied des freien Individuums
zu singen. Schon friihe Kritiker Kants, unter ihnen der junge Friedrich
Schleiermacher, haben den Blick auf die Realisierungsbedingungen von
Freiheit gelenkt und darauf aufmerksam gemacht, dass Freiheit eines for-
dernden sozialen Umfelds bedarf.'” Das heiRt im Umkehrschluss, dass Frei-
heit ein fragiles Gut ist. In diesem Sinn verstehe ich auch Wolfgang Hubers
Uberlegungen zu den Gefihrdungen der Freiheit, etwa angesichts unglei-
cher Partizipationschancen, ja zu den Gefihrdungen durch Freiheit, etwa
im Blick auf die Einschrinkungen der Lebenschancen zukiinftiger Genera-
tionen durch gegenwirtige Naturzerstérung und Ressourcenverschwen-
dung.'® Es geht ihm hier, wenn ich recht sehe, um die Entwicklung eines
realistischen Freiheitsverstindnisses. Ich wiirde nur sagen, dass dies nicht
als spezifisch christliches Freiheitsverstindnis einem neuzeitlichen Frei-
heitsverstindnis gegeniibergestellt werden muss, sondern in bestimmter
Hinsicht als reflexive Selbstanwendung und Weiterfiihrung eines aus
christlichen und sikular-humanistischen Motiven amalgamierten neuzeitli-
chen Freiheitsverstindnisses begriffen werden kann. Konzeptionelle Be-
riihrungen etwa mit dem neoaristotelischen ,Sozialdemokratismus“ Mar-
tha Nussbaums sind bei Huber ja auch unverkennbar.'’

Im Ubrigen muss ein ,Individualismus“ gar nicht notwendig mit einer
Geringschitzung des Sozialen einhergehen. Bei Wolfgang Huber finden
sich eingehende Ausfiihrungen iiber die Bedeutung von Institutionen fiir
die Realisierung von individueller Freiheit, und in Auseinandersetzung mit
Armnold Gehlen arbeitet er heraus, dass die Institutionen dem Individuum
nicht einfach als eherne GroRe gegeniiberstehen, sondern in der kritischen
Reflexion und dem Diskurs der Kommunikationsgemeinschaft der Gestal-
tung offenstehen miissen, wenn sie als Institutionen der Freiheit gelten sol-
len und Anerkennung finden kénnen.”® Man kinnte dies auch mit Schleier-

o Huber, 152.

17 Vgl. dazu Bernd Oberdorfer: Geselligkeit und Realisierung von Sittlichkeit. Die Theorie-
entwicklung Friedrich Schleiermachers bis 1799, Berlin ~ New York 1995 sowie kiirzer
ders.: Von der Freundschaft zur Geselligkeit. Leitkonfigurationen der Theorieentwicklung
des jungen Schleiermacher bis zu den ,Reden®, in: EvTh 56 (1996), 415-434. Vgl. auc

ib
Michael Welker: Schleiermachers geniale friiheste Ethik, in: ders.: Theologische Profff S ”0’4\

/

Schleiermacher ~ Barth — Bonhoeffer — Moltmann, Frankfurt (M) 2009, 13-31.
18 Vgl. z. B. Huber, 7 1.

\VE8rg

19 Vgl. Martha C. Nussbaum: Der aristotelische Sozialdemokratismus, in: dies.: Gerech 1&/

keit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M. 1998, 24-85.
Vgl. Huber, 57-63. Vgl. dort {ibrigens 57 eine positive Bezugnahme auf den ,neuzeitli-

OR 62 (1/2013)

51

]



52

macherschen Kategorien so formulieren, dass Selbstbildung sich im Vollzug
der subjektiven Aneignung kommunikativ vermittelter objektiver semanti-
scher Gehalte realisiert, wobei im Zuge dieser subjektiven Aneignung auch
die objektiven semantischen Gehalte ndherbestimmt und weitergebildet
werden. Deshalb — und nur deshalb! — kann die individuelle Partizipation
an institutionell geprigten Kommunikationsprozessen dann auch als Aus-
druck gelebter Freiheit wahrgenommen werden und fiihrt nicht in die He-
teronomie.

Was hat dies mit reformatorischer Freiheit zu tun? Man tritt den Refor-
matoren sicher nicht zu nahe, wenn man sagt, sie seien nicht sonderlich
devianztolerant gewesen. Sie wollten dezidiert keinen Pluralismus von ne-
beneinander existierenden unterschiedlichen Kirchen, sondern sie woliten
die eine Kirche gemdR ihrem Verstindnis des Wortes Gottes reformieren.
Sie wollten dezidiert auch keinen innerkirchlichen Pluralismus: Noch der
Augsburger Religionsfriede von 1555 war von dem Interesse gekennzeich-
net, konfessionshomogene Gebiete zu erzeugen (,cuius regio, eius reli-
gio®); dass es auf Reichsebene nun zwei erlaubte ,Religionsparteien® ge-
ben sollte, hatten auch die Protestanten nur zihneknirschend akzeptiert,
und die konfessionelle Koexistenz in den Reichsstddten war deutlich als
Ausnahme ausgeflaggt. Und institutionell sind auch protestantische Kir-
chenvertreter hiufig als heftige Gegner liberaler Freiheitsrechte aufgetre-
ten. Dennoch gehort die Reformation in der Tat in die Vorgeschichte des
modernen Freiheitsverstindnisses. Auch hierfiir finden sich bei Wolfgang
Huber erhellende Passagen.’’ Ich nenne nur stichpunktartig einige As-
pekte:

— Zumindest prinzipiell tritt der Einzelne in der Reformation der Insti-
tution gegeniiber: Der Gehorsam gegen die geistliche und ~ etwas
weniger deutlich — auch gegen die weltliche Obrigkeit wird relati-
viert, die ,,Freiheit eines Christenmenschen® gegeniiber kirchlichen
Regeln (Fasten, Wallfahrt etc.) geltend gemacht.

chen Freiheitsbegriff*: ,, Der Ubergang von Fremdzwang zu Selbstzwang oder Selbstbestim-
mung ist (...) ein spezifisches Moment am neuzeitlichen Freiheitsbegriff: Freiheit wird ge-
rade darin wirklich, dass das Subjekt sich aus eigenem Willen dem aligemeinen Gesetz un-
terwirft. Das ist aber nur mdglich, wenn gepriift werden kann, ob dieses Gesetz wirklich
als ein allgemeines, als ein fiir jedermann geltendes Gesetz Anerkennung verdient. Gegen
eine sich an Hegel anlehnende Deutung der Institutionen muss man an dieser Einsicht
Kants festhatten. Die Freiheit ist der Geltungsgrund der Institutionen; die Kritische Refle-
xion muss priifen, ob die Institutionen als allgemein verbindlich gelten kénnen; denn nur
so konnen sie zu Bedingungen realer Freiheit werden.“
2t Vgl. Huber, 13-56.

OR 62 (1/2013)



- Die Urteilsfahigkeit der Getauften im Blick auf kirchliche Lehre wird 53
hervorgehoben (,,allgemeines Priestertum® aller Glaubigen bzw. Ge-
tauften).

— Der emphatisch betonte Zusammenhang von Glauben und Verstehen
impliziert ein Bildungsprogramm, das auf selbstverantworteten
Glauben hinzielt.

— Zumindest im Blick auf die ,traditiones humanae* (CA 7) wird ein
Pluralismus der Regelungen in den verschiedenen Ortskirchen er-
laubt.

Man kann dann getrost einrdumen, dass diese Impulse lange nicht oder
nur partiell wirksam wurden. Sie blieben aber zumindest latent prdsent
und konnten unter verdnderten Umstdnden Wirksamkeit entfalten. Man
konnte in historischen Lernprozessen darauf zuriickgreifen. So hat der
deutsche Protestantismus nach den Erfahrungen des nationalsozialistischen
Totalitarismus die Idee unverduBerlicher Menschenrechte, die er lange be-
kdmpft hatte, aus eigenen Griinden zu bejahen gelernt, und er hat im Sinne
einer ,affirmativen Genealogie“ sich selbst in deren Entstehungsgeschichte
eingezeichnet, statt sich von ihr weiterhin als einer Ausgeburt des Sikula-
rismus zu distanzieren. Man kann bedauern, dass es dazu der Schreckens-
erfahrungen bedurfte, man kann sich aber gleichwohl freuen, dass es dazu
gekommen ist.?

22 Vgl. dazu auch meinen Beitrag: Reformation und Emanzipation, in: Texte aus der VELKD
165 (November 2012), 40-44 (auch im Internet verdffentlicht).

OR 62 (1/2013)



	Reformatorische Freiheit und neuzeitliche Autonomie: Randbemerkungen im Anschluss an Wolfgang Huber und Hans Joas
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


