
Die Traditionsstudie - Ursprungsidee und wichtigster
Ertrag

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2013. “Die Traditionsstudie - Ursprungsidee und wichtigster Ertrag.”
In “Tradition” im ökumenischen Gespräch: von konfessionellen Klischees und ihrer
Durchbrechung; Dokumentation eines Studientages der ACK in Deutschland, 8–20. Frankfurt
am Main: ACK - Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland.
https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/Tradition_im_oeku
menischen_Gespraech.pdf.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/Tradition_im_oekumenischen_Gespraech.pdf
https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/Tradition_im_oekumenischen_Gespraech.pdf
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


8�

Die Traditionsstudie – Ursprungsidee und  
wichtigster Ertrag

Bernd Oberdorfer

Wer Bücher schreibt, will in der Regel, dass sie auch gelesen werden. Umso 
mehr gilt das, wenn ein Ausschuss wie der DÖSTA vier Jahre an einer Studie 
arbeitet. Denn natürlich ist zwar die Arbeit an einer solchen Studie gleich-
sam schon ein Wert an sich, gerade im DÖSTA, wenn Theologinnen und 
Theologen aus unterschiedlichen Konfessionen (und aus unterschiedlichen 
Fachrichtungen) über ein Thema miteinander ins Gespräch kommen. Aber 
der DÖSTA hat sich immer als ein Ausschuss verstanden, der nicht nur der 
Selbstverständigung seiner Mitglieder dient, sondern sich seiner Verantwor-
tung für seine Auftraggeber, die ACK und die in ihr vertretenen Kirchen, be-
wusst ist und mit seiner Arbeit die Verständigung zwischen den Kirchen und 
die Gemeinschaft der Kirchen fördern möchte. Deshalb ist ein Studientag wie 
der heutige für uns ein Glücksfall: Die Konferenz der Geschäftsführerinnen 
und Geschäftsführer der regionalen ACKs und die Mitgliederversammlung 
der ACK in Deutschland nehmen sich einen Tag Zeit, um die DÖSTA-Studie 
„Tradition in den Kirchen. Bindung, Kritik, Erneuerung“1  zu studieren, zu 
diskutieren und zu fragen, was diese Studie für die Arbeit in den Kirchen und 
in der Ökumene austragen könnte. Genau dies wollten wir erreichen, und 
deshalb freue ich mich sehr über die Einladung, heute in die Studie einzufüh-
ren. Für mich selbst bietet dies die Gelegenheit, aus einem zeitlichen Abstand 
zurückzublicken, die abgeschlossene Arbeit noch einmal aufzugreifen und zu 
schauen: Was bleibt? Ich will also im Folgenden Entstehung, Aufbau und In-
halt der DÖSTA-Studie skizzieren, ihre Erträge vorstellen und nach ihrem 
möglichen Nutzen für die weitere Arbeit fragen. Ich werde mich dabei im 
Wesentlichen auf die Studie selbst beschränken, mache aber bereits jetzt auch 

1	 Tradition in den Kirchen. Bindung, Kritik, Erneuerung. Hg. von Bernd Oberdorfer und 
Uwe Swarat im Auftrag des Deutschen Ökumenischen Studienausschusses (DÖSTA), 
Frankfurt (M) 2010 (Beiheft zur Ökumenischen Rundschau Nr. 89). – Stellenangaben im 	
Text beziehen sich, wo nicht anders vermerkt, auf die Abschnitte dieser Studie.



� 9

auf die der Studie beigefügten Einzelbeiträge aufmerksam, die im Zuge der Ar-
beit an der Studie entstanden sind, deren Argumentation maßgeblich geprägt 
haben und wichtiges Hintergrundmaterial zur Vertiefung bieten.

1.	 Anlass und Absicht der Studie

Am Anfang standen Konfessionsklischees – und ihre Durchbrechung. Der Aus-
druck „Tradition“ wird in der Regel bevorzugt mit der römisch-katholischen 
und der orthodoxen Kirche assoziiert, und gerade Protestanten profilieren sich 
gern selbst, indem sie unter dem Schlachtruf ecclesia semper reformanda die 
Veränderung zum identitätsstiftenden Prinzip erheben und sich eben dadurch 
vom – wie es dann heißt – „Traditionalismus“ anderer Konfessionen zu un-
terscheiden beanspruchen. Umgekehrt wird diese Bereitschaft, die Verkündi-
gung des Evangeliums im Horizont gewandelter Bedingungen zu reflektieren, 
von Angehörigen anderer Konfessionen, aber durchaus auch von Protestanten 
selbst immer wieder als allzu bereitwillige Abkehr vom Altbewährten, ja als 
Anpassung an den „Zeitgeist“ wahrgenommen, die die Substanz des Glaubens 
gefährdet. Offenkundig kann also sowohl die Bewahrung der überlieferten 
Formen der Glaubenskommunikation als auch die reformerische Dynamik 
der Entwicklung neuer Formen ebenso positiv als identitätserhaltend wie ne-
gativ als identitätsgefährdend aufgefasst werden.

Schaut man freilich genauer hin, verlieren die vertrauten Klischees schnell 
ihre Eindeutigkeit. Auch protestantische Kirchen berufen sich auf Traditio-
nen. Die Reformatoren verstanden sich ja nicht als Neuerer, sondern wollten 
die Kirche im Wortsinn re-formieren, d.h. zu ihrer in der Heiligen Schrift 
begründeten wahren Gestalt zurückführen; sie warfen ja gerade der päpstli-
chen Kirche vor, von dieser wahren Gestalt abgewichen zu sein. M.a.W.: Sie 
sahen sich als die eigentlichen Traditionswahrer. Dies ändert aber natürlich 
nichts daran, dass sie im Namen dieser recht verstandenen Traditionspflege in 
unerhörter Radikalität lang eingespielte Traditionen kritisierten und abschaff-
ten. Zugleich wurde die in dieser Gemengelage entstandene Theologie und 
kirchliche Praxis ihrerseits traditionsbildend. Nicht zufällig verweisen etwa lu-
therische Kirchen in ihren Kirchenordnungen auf die „Bekenntnisschriften“ 
des 16. Jahrhunderts als die für die kirchliche Lehre und die Gestaltung des 
kirchlichen Lebens maßgebliche Norm. Die reformatorischen Kirchen sind 



10�

also keineswegs eo ipso traditionsvergessen, auch für sie ist Loyalität zu ih-
ren Ursprüngen und zu ihrer Eigengeschichte ein konstitutives Moment ihrer 
Identitätsvergewisserung.

Umgekehrt wäre auch die römisch-katholische Kirche karikiert, wenn man 
sie durch einen starren Traditionalismus charakterisiert sähe. Der Pius IX. 
zugeschriebene Satz „Die Tradition bin ich“ ist zwar sicher überspitzt; aber 
nicht ohne Grund kann man das römische Lehramt als eine gleichsam durch 
die Geschichte mitlaufende Instanz verstehen, die es der Kirche ermöglicht, 
die Lehre der Kirche im Blick auf die Erfordernisse der jeweiligen Gegenwart 
auszulegen. Gewiss steht dabei die Verantwortung für die Kontinuität zur Tra-
dition im Zentrum; zugleich aber zieht niemand die Möglichkeit, ja Notwen-
digkeit einer Weiterentwicklung in Zweifel, die immer auch das Moment der 
Korrektur enthalten kann, wenngleich der Eindruck eines Bruches mit der 
Vergangenheit vermieden werden soll. So befürwortet das römische Lehramt 
etwa – um nur ein Beispiel zu nennen – seit der Mitte des 20. Jahrhunderts 
die private Bibellektüre der „Laien“ als förderlich für den Glauben, die es noch 
hundert Jahre vorher als höchst schädliche individualistische Isolation gegen-
über der Gemeinschaft der Kirche verworfen hatte. Ähnliches gilt für die Idee 
allgemeiner Menschenrechte. Und man muss nur das mit dem 2. Vatikanum 
verbundene Stichwort „aggiornamento“ nennen, damit klar wird, dass die 
römisch-katholische Kirche ihre Identität nicht durch abstraktes Festhalten 
an einmal etablierten Formen und Normen zu bewahren und bewähren sucht, 
sondern eine erstaunliche Flexibilität in der Fortschreibung ihrer Traditionen 
erweist.

Es ist mehr oder weniger Zufall (oder vielleicht auch schlicht herkunftsbe-
dingt), dass ich mit Beobachtungen aus der lutherischen und der römisch-
katholischen Kirche eingesetzt habe. Denn ist der Blick erst einmal geschärft, 
zeigt sich schnell, dass komplexe Prozesse der Traditionserzeugung, der Fort-
schreibung, Korrektur und Erneuerung von Traditionen in allen Kirchen gro-
ße Bedeutung für die konfessionelle Identitätsvergewisserung haben. Dies gilt 
für die orthodoxen Kirchen, denen man eben nicht einfach eine Erstarrung in 
Ritus und Dogma nachsagen kann – wie das namentlich im Protestantismus 
lange geschehen ist –, sondern bei denen sich ebenfalls Formen des neudeu-
tenden Umgangs mit den eigenen Traditionen erkennen lassen. Es gilt aber 
auch für die „Freikirchen“, die sich zwar häufig in ihrer Selbstbeschreibung 



� 11

von anderen Konfessionen durch unmittelbaren Rekurs auf die Heilige Schrift 
unter programmatischem Verzicht auf zwischengeschaltete Traditionen zu un-
terscheiden beanspruchen, die aber faktisch gleichwohl identitätsstiftende Tra-
ditionen entwickelt haben und angesichts neuer Herausforderungen auf diese 
deutend, fortschreibend, korrigierend zurückgreifen.

Die ökumenische Relevanz des Themas ist offensichtlich. Denn alle Kirchen 
teilen die Überzeugung, dass es für die Authentizität des christlichen Glaubens 
entscheidend ist, dass er sich auf seine apostolischen Ursprünge gründet. Sie 
haben aber eben unterschiedliche Formen entwickelt, die Treue zu diesen Ur-
sprüngen zu vergewissern, und betonen dabei unterschiedliche Aspekte und 
Instanzen. Bei den einen ist das Gegebensein einer Ämterstruktur entschei-
dend, bei anderen die zeitübergreifend identische Liturgie, die aufgeschlagene 
Bibel oder aber das Vertrauen auf das je neu den Gotteswillen erschließende 
Wirken des Heiligen Geistes. Dies kann dazu führen, dass man die Ursprungs-
treue dort nicht mehr zu erkennen vermag, wo die für die eigene Konfession 
maßgebliche Instanz nicht gegeben ist oder nicht den gleichen Rang einnimmt 
oder wo umgekehrt Instanzen eine Rolle spielen, die man selbst für nicht so 
grundlegend hält. Das heißt aber nichts anderes, als dass die Form der Traditi-
onspflege kirchentrennend sein kann.

In diesem Kontext will die Traditionsstudie so etwas wie eine ‚Schule des 
Sehens‘ sein. Sie setzt voraus, dass alle Konfessionen zum Zwecke der Verge-
wisserung ihrer Ursprungstreue Traditionen ausgebildet und dabei Formen, 
Instanzen und Verfahren der Traditionsbindung, der Traditionspflege, der Tra-
ditionskorrektur und der Traditionsaktualisierung entwickelt haben, und sie 
will ebendies sichtbar machen. Sie will so dem wechselseitigen Verstehen und 
dadurch der ökumenischen Verständigung dienen. Sie will dazu beitragen, 
klischeehafte Wahrnehmungen anderer Konfessionen zu überwinden. Sie will 
helfen, das Bemühen um Ursprungstreue auch da zu entdecken, wo es sich in 
anderen als den gewohnten Formen artikuliert. Sie will durch den Vergleich 
aber auch dazu herausfordern zu fragen, was wir von der – ich nenne es einmal 
– geschichtlich gewachsenen Weisheit der anderen Konfessionen lernen kön-
nen, wo wir ggf. bei uns auch Defizite wahrnehmen müssen, welche Aufgaben 
der Weiterarbeit wir je für uns oder ökumenisch gemeinsam erkennen sollten. 
Intendiert war nicht ein Konvergenz- oder gar Konsenstext. Es ging vielmehr 
um die geschärfte Wahrnehmung für die unterschiedlichen Lösungen eines 



12�

gemeinsamen Problems. Und in bestimmter Hinsicht hat die Studie ihr Ziel 
erreicht, wenn sie dazu beiträgt, dass das Problem als gemeinsames erkannt 
und anerkannt wird und dass die Konfessionen einander wechselseitig zugeste-
hen können, sich um Lösungen dieses Problems bemüht zu haben, selbst wenn 
wir noch nicht soweit sein sollten, dass wir alle diese Lösungen wechselseitig 
als hinreichend würdigen können.

Bekanntlich ist der Begriff der „Tradition“ kontroverstheologisch belastet. 
Kampfformeln wie „sola scriptura – allein die Schrift!“ oder „Schrift und Tra-
dition!“ (man könnte noch ergänzen: „Schrift statt Tradition“ oder „Schrift als 
Tradition“) markieren ein Problemfeld, auf dem man jahrhundertelang sich 
durch wechselseitige Abgrenzung profilierte. Die DÖSTA-Studie wollte sich 
nicht noch einmal an diesen alten Kontroversen abarbeiten, sondern suchte 
einen neuen, weniger belasteten Zugang zum Thema „Tradition“. Sie konnte 
sich dabei allerdings darauf stützen, dass auch beim Thema „Schrift und Tra-
dition“ die ökumenischen Dialoge der vergangenen Jahrzehnte ein so hohes 
Maß an Verständigung sowohl im Blick auf die grundlegende Bedeutung der 
Heiligen Schrift als auch im Blick auf die Bedeutung von Traditionsprozessen 
erreicht haben, dass der Traditionsbegriff auch für Protestanten nicht mehr als 
tabubehaftet erscheinen musste. Vielleicht war der Kairos für eine unbefange-
nere Beschäftigung mit Tradition auch insofern günstig, als auch in den Kul-
turwissenschaften ein neues Interesse an Formen und Prozessen der Speiche-
rung, Weitergabe und Neuaneignung von Wissen erkennbar ist – ich nenne 
exemplarisch nur die Arbeiten des Ägyptologen Jan Assmann zum „kulturellen 
Gedächtnis“, die gerade die Bedeutung fester, „kanonischer“ Formen als kom-
munikativer Bezugspunkte für die freie, variierende Adaption kultureller Wis-
sensbestände aufzeigten. Der kulturwissenschaftliche ‚Blick von außen‘ kann 
helfen, das Bewusstsein dafür zu schärfen – wie die Studie selbst formuliert –, 
„dass die Unterscheidung zwischen einer vermeintlich nur einengenden Tradi-
tionsbindung und einer offenbar nur durch Loslösung von den Traditionen zu 
erringenden freien Lebensgestaltung den Phänomenen nicht gerecht wird“; sie 
muss vielmehr „zugunsten eines differenzierteren Bildes überwunden werden 
(…), das auf der einen Seite die Lebendigkeit und innere Vielfalt von Tradie-
rungsprozessen [aufzeigt], auf der anderen Seite die Bezogenheit individueller 
Lebensorientierung auf überindividuell kommunizierte, gemeinsam getragene 
Sinnzusammenhänge herausarbeitet“ (8).



� 13

2.	 Entstehung und Wachstum der Studie

Der DÖSTA bildet ja die konfessionelle Vielfalt der ACK nicht ganz, aber 
doch recht weitgehend ab. Das unterscheidet ihn von anderen, etwa bilatera-
len ökumenischen Gremien. Der DÖSTA vereinigt zudem Theologinnen und 
Theologen aus verschiedenen theologischen Teildisziplinen, mit einem leichten 
Schwerpunkt auf der Dogmatik, aber doch erheblichen Anteilen an Kirchen-
geschichte und Exegese des Alten und Neuen Testaments. Dies gibt der the-
matischen Arbeit des DÖSTA die einzigartige Chance, ein breites Spektrum 
konfessioneller Perspektiven zu repräsentieren und die Themen nicht allein in 
dogmatischer Konstruktion, sondern mit historischer und exegetischer Tie-
fendimension zu bearbeiten.2  Auch ergeben sich interessante Gesprächskon-
stellationen: Die baptistische Kirchenhistorikerin begegnet dem orthodoxen 
Experten für die altkirchliche Dogmenentwicklung, der römisch-katholische 
Abt mit Faible für postmoderne französische Philosophie dem Dogmatiker aus 
der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche mit Schwerpunkt auf den 
lutherischen Bekenntnisschriften, etc. Für die Studie konnten wir aus diesem 
reichen Fundus schöpfen. Dies schlägt sich, wie ich gleich noch näher erläu-
tern werde, in Aufbau und Inhalt der Studie nieder. Es prägte aber auch schon 
ihre Entstehung. Eine erste Skizze der Grundidee führte zu lebhaften Diskussi-
onen, die eine präzisere Bestimmung des Themas und der zu berücksichtigen-
den Aspekte ermöglichten. Schnell wurde deutlich, dass die mit den Begriffen 
Traditionsbildung, Traditionsbindung, Traditionskritik, Traditionsfortschrei-
bung konturierte Thematik eine elementare Frage des Glaubens ansprach, in-
sofern die Weitergabe des geoffenbarten Gotteswortes den Grundvollzug von 
Kirche darstellt, ja schon für die Entstehung der biblischen Offenbarungszeug-
nisse und ihre Sammlung zum Kanon der Heiligen Schrift das entscheidende 
Motiv bildete. Es war daher klar, dass zur Studie grundlegende Ausführungen 
zu den Tradierungsprozessen in der Bibel und zur Genese von Formen und 

2	 Beispielhaft hat sich diese Breite und Differenziertheit des Zugangs etwa in der Recht-
fertigungs-Studie bewährt, die zeigen konnte, wie nuancenreich und vielfältig das Recht-
fertigungsverständnis schon in den einzelnen Konfessionsfamilien ist und wie sehr 
sich auch Überschneidungen zwischen den Konfessionen ergeben. Dies konnte da-
bei helfen, das Gewicht der lutherisch/römisch-katholischen „Gemeinsamen Erklärung 
zur Rechtfertigungslehre“ (GER) zu stützen und gegen eine protestantische Kritik zu  
verteidigen, die in GER die reformatorische Rechtfertigungslehre katholisierend  
verzeichnet fand.



14�

Instanzen der Traditionsbildung und (um ein nur scheinbar tautologisches 
Kompositum zu verwenden) Traditionsweitergabe in der Formierungsphase 
der Christenheit, d.h. in der sog. „Alten Kirche“, gehören müssten. Doch die 
Fragestellung löste auch Forscherneugier im Blick auf die unterschiedlichen 
konfessionellen Perspektiven aus. Mitglieder des DÖSTA arbeiteten Beiträge 
zum spezifischen Umgang mit Tradition in ihrer jeweiligen Konfession aus 
und stellten sie zur Diskussion. Schon dies allein bewirkte einen reichen Lern-
prozess, in dem im Spiegel der anderen Konfessionen auch das Spezifikum der 
eigenen Konfession deutlicher bewusst werden konnte, sich aber auch immer 
wieder überraschende Brechungen von Konfessionstypologien ergaben, wenn 
etwa der Mennonit über mennonitisches Traditionsbewusstsein sprach oder 
der Orthodoxe bohrend nach einer orthodoxen Kultur der Selbstkritik fragte. 
Diese Beiträge bilden das Haupt-Korpus der der Studie beigefügten „Vorstu-
dien“, und sie waren auch die Grundlage für die im umfangreichen dritten 
Hauptteil der Studie selbst versammelten Kurzdarstellungen, die im Wesentli-
chen in einem großen Kraftakt Uwe Swarat erstellt hat.

Damit bin ich aber schon gleichsam beim Werkstattbericht über das wei-
tere Wachstum der Studie selbst. Eine kleine Gruppe von DÖSTA-Mitglie-
dern, zu der neben Uwe Swarat Dorothea Sattler, Athanasios Vletsis, Manfred 
Marquardt und ich gehörten, zeichnete verantwortlich für die konzeptionelle 
Weiterarbeit; die Gliederung wurde mehrmals erheblich verändert, einzelne 
Abschnitte wurden an andere Stellen verschoben, Übergänge, Zusammenfas-
sungen mussten verfasst werden, etc. Auch andere DÖSTA-Mitglieder liefer-
ten Textbausteine, und die redaktionelle Herausforderung bestand darin, die 
aus vielen Händen zusammengeflossenen Textpartien zu einem relativ homo-
genen Ganzen zusammenzufügen. Beim Wiederlesen aus zeitlichem Abstand 
fand ich, dass wir dabei nicht völlig erfolglos geblieben sind. Ohnehin war 
nicht die Absicht, gleichsam alle Herkunftsspuren zu verwischen. Im Gegen-
teil hat es ja einen besonderen Reiz, wenn Autoren unterschiedlicher Proveni-
enz Beiträge zu einem gemeinsamen Text liefern, wenn also etwa die biblischen 
Abschnitte von katholischen und evangelischen Exegeten, die Ausführungen 
zur Alten Kirche von einem orthodoxen Dogmatiker entworfen werden und 
im gemeinsamen Bemühen dann ein Text entsteht, den alle mittragen kön-
nen. In dieses gemeinsame Bemühen ist der DÖSTA als ganzer eingeschlos-
sen; denn die verschiedenen Stadien des Textes wurden immer wieder in den 



� 15

DÖSTA eingebracht, und dort wurde über die Gesamtanlage, aber auch über 
einzelne Formulierungen z.T. sehr lebhaft diskutiert, und DÖSTA-Mitglieder 
steuerten Überarbeitungsvorschläge, Formulierungsalternativen und Ergän-
zungsanregungen bei. Die Arbeitsgruppe kam nie ohne ‚Hausaufgaben‘ aus 
den DÖSTA-Sitzungen heraus, und bis zum Schluss wurde weitergefeilt; aber 
es ist dadurch eben ein gemeinsamer DÖSTA-Text geworden, der keine Ein-
zelautoren mehr hat, und das ist eigentlich das Beste, was man bei so einem 
Textgenre sagen kann, und schon deshalb hat sich (ich denke, hier kann ich für 
alle Beteiligten sprechen) die Mühe gelohnt.

3.	 Aufbau und Inhalt der Studie

Ich möchte nun den Aufbau der Studie skizzieren und dabei auch den Blick 
auf inhaltliche Zentralstellen lenken. Nach der Einleitung kommt dem Teil 2 
grundlegende Bedeutung zu. Wichtig ist der kurze Abschnitt 2.1. Er macht 
nämlich darauf aufmerksam, dass Tradition kein gleichsam bloß soziologisch 
zu fassendes Phänomen ist, sondern elementar verankert ist in der gläubigen 
„Überzeugung (…), dass Gott (…) sich zu erkennen gibt, sich in die Welt 
begibt, ja sich an die Welt preisgibt (…). Jede Weitergabe des Evangeliums 
gründet in dieser geschichtlichen Selbsterschließung Gottes, die sich vollendet 
in der Selbsthingabe Christi am Kreuz, und verweist je neu bezeugend auf sie.“ 
(16) Namentlich Dorothea Sattler hat darauf hingewiesen3 , dass im biblischen 
Sprachgebrauch tradere sowohl „weitergeben“ als auch „preisgeben“, ja gele-
gentlich sogar „verraten“ bedeuten kann (z.B. in der Abendmahls-Perikope: 
„in der Nacht, da er ausgeliefert/verraten wurde“) – in der Studie wird dies un-
ter Punkt 4.4. noch einmal aufgegriffen –, und so kann man sagen: Tradition 
gründet in der Selbst-Tradition Gottes, der Selbst-Weitergabe, Selbst-Preisgabe 
Gottes. Oder, mit noch anderen Worten: Gottes Wort gibt sich gleichsam in 
die Hände menschlicher Worte, in denen es bezeugt, weitergegeben, erinnert 
wird. Tradition als „vergegenwärtigende Erinnerung an Gottes Heilshandeln“ 
ist insofern der Grundvollzug von Kirche überhaupt. Dies gilt schon für die 
Bibel selbst. Deshalb folgen in der Studie Ausführungen über „Geschichtsof-
fenbarung und deutende Erinnerung als Grundstruktur biblischer Traditions-
bildung“ (2.2.). Sie informieren zunächst über Formen der Traditionsbildung, 
3	 Vgl. ihren Beitrag: Ausgelieferte Überlieferung. Formen der Traditionskritik aus (einer) rö-

misch-katholischen Sicht, a.a.O., 93-107, bes. 93-95.



16�

Traditionsfortschreibung und Traditionskritik in der Hebräischen Bibel und 
zeigen dann, wie das frühe Christentum „seine spezifische, auf das Christu-
sereignis fokussierte Tradition sowohl durch die Übernahme, Abrundung und 
Auslegung der Hebräischen Bibel (…) als auch durch die Erinnerung an Jesus 
und das Bekenntnis zu seiner Auferstehung gebildet“ hat (24). „Charakteris-
tisch für die früh-christliche Traditionsbildung ist die Spannung zwischen der 
Prägung durch jüdische Traditionen (…) einerseits, der kritischen Auseinan-
dersetzung mit ihnen andererseits“ (ebd.). D.h. aber: Schon in der Entstehung 
des Christentums verbindet sich Traditionsanknüpfung mit Traditionsbruch. 

 Der folgende Abschnitt (2.3.) stellt dar, wie sich in der Alten Kirche For-
men und Instanzen von „Traditionsbildung und Traditionsbindung“ entwi-
ckelten. Dass dabei noch einmal „Altes Testament“ und „Neues Testament“ 
vorkommen, mag auf den ersten Blick irritieren. Hier geht es aber darum, dass 
die Zusammenstellung frühchristlicher Texte als verbindlicher apostolischer 
Ursprungszeugnisse zum „Neuen Testament“ und ihre Verbindung mit dem 
dann sog. „Alten Testament“ selbst ein traditionsbildender und traditionsbin-
dender Akt erster Güte ist (der im Übrigen durch die Nichtberücksichtigung 
anderer Texte immer auch ein traditionskritisches Moment enthält). Neben 
der Kanonisierung „heiliger Schriften“ zur „Heiligen Schrift“ werden in die-
sem Abschnitt auch hervorgehoben die „Bedeutung der liturgischen Praxis 
und des gelebten Glaubens für die Identitätsbildung der christlichen Kirche“ 
(ein Aspekt, der leicht übersehen wird), die „Etablierung normativer Ausle-
gungsinstanzen“ wie das Bischofsamt und die Synoden sowie die Einführung 
der Form universalkirchlicher („ökumenischer“) Konzilsentscheidungen „als 
verbindliche Norm der Tradition“ im 4. und 5. Jahrhundert.

Der unscheinbare Punkt 2.4. hat eine wichtige Brückenfunktion: Er soll zu-
sammenfassend die prägende Bedeutung der altkirchlichen Entwicklungen für 
die Ausbildung „grundlegende(r) Strukturen einer christlichen Erinnerungs-
kultur“ unterstreichen, zugleich aber darauf hinweisen, dass diese Strukturen 
in den unterschiedlichen Konfessionen in unterschiedlicher Weise aufgegrif-
fen, gedeutet, weitergebildet und modifiziert worden sind.4 

4	 Dies ist im Übrigen der Grund, warum zur ökumenischen Verständigung die Rückkehr 
zum „Konsens der ersten fünf Jahrhunderte“ (consensus quinquesaecularis) nicht hinreicht. 
Denn schon die Deutung dieses „Konsenses“ und die Bestimmung seiner Gegenwartsbe-
deutung sind zwischen den Konfessionen nicht unstrittig.



� 17

Genau dies dokumentiert der große dritte Teil der Studie: „Traditionsbin-
dung, -kritik und -fortschreibung in den einzelnen Konfessionen“. Hier haben 
wir einige Mühe auf die Frage der Anordnung verwendet und zeitweise eine 
rein formale, nämlich alphabetische Gliederung erwogen. Denn mit einer in-
haltlich begründeten „Aufeinanderfolge der Darstellung (könnten) bestimmte 
Vorstellungen historischer und theologischer Ursprünglichkeit und damit be-
reits Urteile in der Sache verbunden werden“ (50). Wir haben uns dann doch 
entschlossen, die Darstellung in drei Gruppen von Kirchen zu bündeln, die 
jeweils „durch vergleichbare enge historische und theologische Verwandtschaft 
gekennzeichnet sind: die sog. Ostkirchen, die katholischen Kirchen und die 
evangelischen Kirchen“ (51). Dass wir in dieser Reihenfolge vorgehen, hat his-
torische und verwandtschaftstypologische Gründe: Die „Ostkirchen“ berufen 
sich „in Glaube und Kirchenordnung nur auf die altkirchlichen Ökumeni-
schen Konzile“; ihnen stehen von den „westlichen“ Kirchen im Traditions-
verständnis die katholischen Kirchen näher als die evangelischen, weshalb sie 
zuerst dargestellt werden. Damit ist kein Urteil über Nähe oder Ferne zu den 
apostolischen Ursprüngen verbunden: „Keine der hier vertretenen Kirchen 
und Kirchenfamilien versteht sich selbst als abgeleitete Sekundärgestalt des 
Christentums, sondern alle beanspruchen, treue Erben der apostolischen Ur-
christenheit zu sein.“ (50) Auch die evangelischen Kirchen sind ja überzeugt, 
nicht erst irgendwann im oder nach dem 16. Jahrhundert entstanden zu sein, 
sondern verstehen sich als Ausdrucksgestalten der „einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche“.

Es ist jetzt nicht der Raum, die einzelnen Konfessionen Revue passieren 
zu lassen. Ich empfehle die entsprechenden Passagen aber gern mit Nach-
druck Ihrer Lektüre: Sie geben in aller Kürze einen prägnanten Überblick 
über den ökumenischen Facettenreichtum im Umgang mit der apostoli-
schen Tradition, und ich glaube nicht, dass eine vergleichbare Breite anders-
wo zu finden sein dürfte. Die Lektüre ermöglicht vielfältige Entdeckungen 
in anderen Konfessionen, aber auch in der eigenen Konfession. Sie ermög-
licht die Überprüfung von Vorurteilen und kann dazu anregen, Gemein-
samkeiten zu erkennen, wo man bisher nur Differenz sah. Sie kann auch 
neugierig machen auf Kirchen, die man bisher allenfalls aus der Ferne kann-
te, und kann so das Gespräch zwischen den Kirchen bzw. zwischen den  
Christenmenschen aus den unterschiedlichen Kirchen fördern.



18�

Wir wollten die Studie aber nicht damit beenden, gleichsam einen bunten 
Strauß diverser Traditionsverständnisse zu präsentieren und damit den Ein-
druck größtmöglicher Beliebigkeit zu erzeugen. Deshalb bildet den Abschluss 
der Studie ein vierter Teil, der aus der gemeinsamen Arbeit und aus der Fülle 
der gewonnenen Einsichten den Ertrag zu ziehen und Perspektiven für die 
weitere ökumenische Verständigung aufzuzeigen versucht.

Zunächst werden „offene Fragen“ angesprochen, die sich im Verlauf der 
Arbeit als weiterer Klärung bedürftig erwiesen haben (4.1.). Da ist zum ei-
nen die „Vieldeutigkeit des Traditionsbegriffs“, der in den unterschiedlichen 
Konfessionen unterschiedlich verwendet wird. Hier will die Studie zu einer 
„Sensibilisierung der Wahrnehmung“ (96) im Blick darauf beitragen, „dass 
ungeachtet terminologischer und sachlicher Differenzen die getreue Weiter-
gabe des apostolischen Zeugnisses und zugleich dessen ‚zeitgemäße‘ Vergegen-
wärtigung von allen Kirchen als wesentliches Element ihres Auftrags erkannt 
und anerkannt werden“ (96). Eine zweite „offene Frage“ betrifft die Aufgabe, 
das Verhältnis der von allen Kirchen als grundlegender Maßstab anerkann-
ten Heiligen Schrift zu den Traditionen kirchlicher Schriftauslegung näher 
zu bestimmen. Kann die Heilige Schrift nur im Horizont dieser Traditionen 
angemessen verstanden werden, oder tritt sie diesen auch kritisch gegenüber? 
Und wenn ja: wie? Das Faktum der inneren Vielfalt des biblischen Kanons 
macht zudem darauf aufmerksam, dass man nicht einfach von „der“ Bibel als 
Kriterium sprechen kann, sondern dass es vielmehr seinerseits der Auslegung 
bedarf, was „die“ Bibel „uns sagt“. Die dritte „offene Frage“ gilt der Stellung, 
dem Vollzug und den Instanzen von „Traditionskritik“ in den Kirchen: Wäh-
rend sie in manchen Kirchen gleichsam zur Tradition gehört, betonen andere 
primär die Pflicht zur Loyalität gegenüber den „Vätern“. Die gemeinsame He-
rausforderung besteht hier darin, kirchliche Selbstprüfung so zu gestalten, dass 
sie die Loyalität gegenüber der eigenen Tradition nicht aufhebt.

Ein zweiter Überlegungsgang (4.2.) richtet den Blick darauf, dass konfes-
sionelle Identität sich häufig nicht allein und vielleicht nicht einmal primär 
auf theologische Lehren oder spezifische Organisationsstrukturen gründet, 
sondern auf religionskulturelle Faktoren wie die Gottesdienstgestaltung, die 
Kleidung der Amtsträger, die Hochschätzung bestimmter Vollzüge (z.B. eu-
charistische Frömmigkeit oder Predigt); auch spielen „Kulturwirkungen“ eine 
nicht zu unterschätzende Rolle für die konfessionelle Identitätsbildung (etwa 



� 19

der viel diskutierte Unterschied zwischen protestantischen ‚Wortkulturen‘ und 
katholischen ‚Bildkulturen‘). Hier besteht die ökumenische Herausforderung 
darin zu fragen, inwieweit derartige „Phänomene als weiterhin trennende Dif-
ferenzen gelten müssen oder als bereichernde, zum wechselseitigen Lernen 
oder zur Freude an der Vielfalt von Ausdrucksformen des Glaubens anregende 
Kontraste angesehen werden können“ (103).

Ein dritter Punkt (4.3.) betont – schlicht gesagt – die Aufgabe, ‚von der Welt 
zu lernen‘. Dies betrifft zum einen die Tatsache, dass es auch in anderen Insti-
tutionen des sozialen Lebens – Familien, Unternehmen, Staaten – Traditions-
prozesse gibt, die genau zu studieren auch für das Verständnis der „Tradition 
in den Kirchen“ erhellende Aufschlüsse erwarten lässt. Eben dies weist zum 
anderen darauf hin, dass sozial- und kulturwissenschaftliche Methoden auch 
für die Analyse kirchlicher „Traditionsbildung, -bindung, -fortschreibung und 
-kritik“ von großem Nutzen sein können.5 

Die beiden letzten Abschnitte kehren aber noch einmal zur Theologie zurück. 
Zunächst (4.4.) wird der Gedanke aufgegriffen, dass Tradition als Weitergabe 
des Evangeliums der Grundvollzug von Kirche ist und diese Weitergabe immer 
auch ein „Loslassen“ einschließt: „So wie Jesus am Kreuz seinen Geist Gottes 
Händen anbefohlen und vertrauensvoll anheim gegeben hat (Lk 23,46), so soll 
und kann auch das ‚anvertraute Gut‘ des Evangeliums im Prozess seiner Wei-
tergabe Gott überlassen und anvertraut werden, der das Wollen und das Voll-
bringen schenkt (vgl. Phil 2,13)“ (108). Gleichwohl „impliziert die Aufgabe 
der Weitergabe zugleich eine aktive Verantwortung für das ‚anvertraute Gut‘: 
Sie vollzieht sich als verstehendes und auf Verstehen hinzielendes Weitergeben. 
Sie verlangt daher auf Seiten der Verkündiger den ‚Mut des Verstehens‘, der 
das Risiko des Missverstehens einschließt, aber im Vertrauen darauf geschieht, 
dass der Heilige Geist die Kirche ‚in alle Wahrheit leiten‘ wird (Joh 16,13).“ 
(108) Daraus folgt ein Dreifaches: Erstens ist die Weitergabe ein personales 
Geschehen, das die „Bereitschaft von Menschen, mit ihrem ganzen Leben für 
diese Kunde einzustehen“, einschließt (109). Zweitens bedeutet Weitergabe 
immer auch die „Auslieferung an neue Situationen“ (ebd.). Drittens ereignen 
sich in der Weitergabe „unausweichlich Akzentsetzungen und damit auch Ver-
kürzungen der Gesamttradition“ (ebd.). Im ökumenischen Dialog können die 
Konfessionen dessen gewahr werden. „Die Konfessionen sind daher einander 
5	 Vgl. den Beitrag von Michael N. Ebertz: Traditionsbildung, -bindung, -fortschreibung und 

-kritik. Einige Aspekte aus religionssoziologischer Sicht, a.a.O., 327-358.



20�

im guten Sinn ausgeliefert; sie sind aufeinander angewiesen, um im wechselsei-
tigen Lernen die Fülle des anvertrauten Gutes umfassender wahrnehmen und 
verstehen zu können.“ (ebd.)

Die Konfessionen bilden mithin – und damit schließt die Studie (4.5.) – 
einen gemeinsamen Resonanzraum für ein grundlegendes Geschehen: „Die 
Freiheit der christlichen Kirchen, die jeweils eigene Tradition und ihre Gel-
tung kritisch zu befragen, neu anzueignen und zu entfalten sowie die Traditi-
onen anderer christlicher Kirchen wahrzunehmen und zu schätzen, ist durch 
den gemeinsamen Bezug auf die Christusoffenbarung gegeben, wie sie in der 
Heiligen Schrift bezeugt ist und sich durch das Wirken des Heiligen Geistes 
fortwährend ereignet.“ (113) 

Anders als in bilateralen Konsens- oder Konvergenzdokumenten konnte das 
Ziel der DÖSTA-Studie nicht sein, ein gemeinsames Traditionsverständnis zu 
entwickeln. Bescheidener war die Aufgabe vielmehr, ein allen gemeinsames 
Problemfeld zu umreißen, gemeinsame Herausforderungen zu benennen und 
auf den gemeinsamen Grund zu verweisen, der aller Tradition Anstoß, Rich-
tung und Maß gibt. Beim Wiederlesen der Studie ist mir gerade im zeitlichen 
Abstand umso deutlicher geworden, welches produktive Potenzial für die öku-
menische Weiterarbeit in ihr schlummert. Ich wünsche ihr Leserinnen und 
Leser, die dieses Potenzial ‚aufwecken‘ – und freue mich auf lebhafte Diskus-
sionen. 


	Die Traditionsstudie - Ursprungsidee und wichtigster Ertrag
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	1
	Doku Studientag Tradition
	2

