®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w L Universitatsbibliothek

Die Traditionsstudie - Ursprungsidee und wichtigster
Ertrag

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroéffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2013. “Die Traditionsstudie - Ursprungsidee und wichtigster Ertrag.”
In “Tradition” im 6kumenischen Gesprdch: von konfessionellen Klischees und ihrer
Durchbrechung; Dokumentation eines Studientages der ACK in Deutschland, 8-20. Frankfurt
am Main: ACK - Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland.
https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/Tradition_im_oeku
menischen_Gespraech.pdf.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under these conditions: P ‘\1 "_)ﬁ
[; kY

Deutsches Urheberrecht i .-

Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: ) 5

https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ L
o

A B


https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/Tradition_im_oekumenischen_Gespraech.pdf
https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/Tradition_im_oekumenischen_Gespraech.pdf
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Die Traditionsstudie — Ursprungsidee und
wichtigster Ertrag

Bernd Oberdorfer

Wer Biicher schreibt, will in der Regel, dass sie auch gelesen werden. Umso
mehr gilt das, wenn ein Ausschuss wie der DOSTA vier Jahre an einer Studie
arbeitet. Denn natiirlich ist zwar die Arbeit an einer solchen Studie gleich-
sam schon ein Wert an sich, gerade im DOSTA, wenn Theologinnen und
Theologen aus unterschiedlichen Konfessionen (und aus unterschiedlichen
Fachrichtungen) iiber ein Thema miteinander ins Gesprich kommen. Aber
der DOSTA hat sich immer als ein Ausschuss verstanden, der nicht nur der
Selbstverstindigung seiner Mitglieder dient, sondern sich seiner Verantwor-
tung fiir seine Auftraggeber, die ACK und die in ihr vertretenen Kirchen, be-
wausst ist und mit seiner Arbeit die Verstindigung zwischen den Kirchen und
die Gemeinschaft der Kirchen férdern mochte. Deshalb ist ein Studientag wie
der heutige fiir uns ein Gliicksfall: Die Konferenz der Geschiftsfithrerinnen
und Geschiftsfithrer der regionalen ACKs und die Mitgliederversammlung
der ACK in Deutschland nehmen sich einen Tag Zeit, um die DOSTA-Studie
, Iradition in den Kirchen. Bindung, Kritik, Erneuerung® zu studieren, zu
diskutieren und zu fragen, was diese Studie fiir die Arbeit in den Kirchen und
in der Okumene austragen konnte. Genau dies wollten wir erreichen, und
deshalb freue ich mich sehr tiber die Einladung, heute in die Studie einzufiih-
ren. Fiir mich selbst bietet dies die Gelegenheit, aus einem zeitlichen Abstand
zuriickzublicken, die abgeschlossene Arbeit noch einmal aufzugreifen und zu
schauen: Was bleibt? Ich will also im Folgenden Entstehung, Aufbau und In-
halt der DOSTA-Studie skizzieren, ihre Ertrige vorstellen und nach ihrem
moglichen Nutzen fiir die weitere Arbeit fragen. Ich werde mich dabei im
Wesentlichen auf die Studie selbst beschrinken, mache aber bereits jetzt auch

1 Tradition in den Kirchen. Bindung, Kritik, Erneuerung. Hg. von Bernd Oberdorfer und
Uwe Swarat im Auftrag des Deutschen Okumenischen Studienausschusses (DOSTA),
Frankfurt (M) 2010 (Beiheft zur Okumenischen Rundschau Nr. 89). — Stellenangaben im
Text beziehen sich, wo nicht anders vermerkt, auf die Abschnitte dieser Studie.



auf die der Studie beigefiigten Einzelbeitrige aufmerksam, die im Zuge der Ar-
beit an der Studie entstanden sind, deren Argumentation maf3geblich geprigt
haben und wichtiges Hintergrundmaterial zur Vertiefung bieten.

1. Anlass und Absicht der Studie

Am Anfang standen Konfessionsklischees — und ihre Durchbrechung. Der Aus-
druck , Tradition“ wird in der Regel bevorzugt mit der romisch-katholischen
und der orthodoxen Kirche assoziiert, und gerade Protestanten profilieren sich
gern selbst, indem sie unter dem Schlachtruf ecclesia semper reformanda die
Verinderung zum identititsstiftenden Prinzip erheben und sich eben dadurch
vom — wie es dann heift — , Traditionalismus“ anderer Konfessionen zu un-
terscheiden beanspruchen. Umgekehrt wird diese Bereitschaft, die Verkiindi-
gung des Evangeliums im Horizont gewandelter Bedingungen zu reflektieren,
von Angehorigen anderer Konfessionen, aber durchaus auch von Protestanten
selbst immer wieder als allzu bereitwillige Abkehr vom Altbewihrten, ja als
Anpassung an den , Zeitgeist“ wahrgenommen, die die Substanz des Glaubens
gefihrdet. Offenkundig kann also sowohl die Bewahrung der iiberlieferten
Formen der Glaubenskommunikation als auch die reformerische Dynamik
der Entwicklung neuer Formen ebenso positiv als identitdtserhaltend wie ne-
gativ als identitdtsgefihrdend aufgefasst werden.

Schaut man freilich genauer hin, verlieren die vertrauten Klischees schnell
ihre Eindeutigkeit. Auch protestantische Kirchen berufen sich auf Traditio-
nen. Die Reformatoren verstanden sich ja nicht als Neuerer, sondern wollten
die Kirche im Wortsinn re-formieren, d.h. zu ihrer in der Heiligen Schrift
begriindeten wahren Gestalt zuriickfithren; sie warfen ja gerade der pipstli-
chen Kirche vor, von dieser wahren Gestalt abgewichen zu sein. M.a.W.: Sie
sahen sich als die eigentlichen Traditionswahrer. Dies dndert aber natiirlich
nichts daran, dass sie im Namen dieser recht verstandenen Traditionspflege in
unerhorter Radikalitit lang eingespielte Traditionen kritisierten und abschaft-
ten. Zugleich wurde die in dieser Gemengelage entstandene Theologie und
kirchliche Praxis ihrerseits traditionsbildend. Nicht zufillig verweisen etwa lu-
therische Kirchen in ihren Kirchenordnungen auf die ,Bekenntnisschriften
des 16. Jahrhunderts als die fiir die kirchliche Lehre und die Gestaltung des

kirchlichen Lebens mafigebliche Norm. Die reformatorischen Kirchen sind



also keineswegs eo ipso traditionsvergessen, auch fiir sie ist Loyalitit zu ih-
ren Urspriingen und zu ihrer Eigengeschichte ein konstitutives Moment ihrer
Identititsvergewisserung.

Umgekehrt wire auch die rdmisch-katholische Kirche karikiert, wenn man
sie durch einen starren Traditionalismus charakterisiert sihe. Der Pius IX.
zugeschriebene Satz ,Die Tradition bin ich® ist zwar sicher iiberspitzt; aber
nicht ohne Grund kann man das romische Lehramt als eine gleichsam durch
die Geschichte mitlaufende Instanz verstehen, die es der Kirche erméglicht,
die Lehre der Kirche im Blick auf die Erfordernisse der jeweiligen Gegenwart
auszulegen. Gewiss steht dabei die Verantwortung fiir die Kontinuitdt zur Tra-
dition im Zentrum; zugleich aber zieht niemand die Méglichkeit, ja Notwen-
digkeit einer Weiterentwicklung in Zweifel, die immer auch das Moment der
Korrektur enthalten kann, wenngleich der Eindruck eines Bruches mit der
Vergangenheit vermieden werden soll. So befiirwortet das rdmische Lehramt
etwa — um nur ein Beispiel zu nennen — seit der Mitte des 20. Jahrhunderts
die private Bibellektiire der ,,Laien® als férderlich fiir den Glauben, die es noch
hundert Jahre vorher als hochst schidliche individualistische Isolation gegen-
{iber der Gemeinschaft der Kirche verworfen hatte. Ahnliches gilt fiir die Idee
allgemeiner Menschenrechte. Und man muss nur das mit dem 2. Vatikanum
verbundene Stichwort ,aggiornamento nennen, damit klar wird, dass die
romisch-katholische Kirche ihre Identitit nicht durch abstraktes Festhalten
an einmal etablierten Formen und Normen zu bewahren und bewihren sucht,
sondern eine erstaunliche Flexibilitit in der Fortschreibung ihrer Traditionen
erweist.

Es ist mehr oder weniger Zufall (oder vielleicht auch schlicht herkunftsbe-
dingt), dass ich mit Beobachtungen aus der lutherischen und der romisch-
katholischen Kirche eingesetzt habe. Denn ist der Blick erst einmal geschirft,
zeigt sich schnell, dass komplexe Prozesse der Traditionserzeugung, der Fort-
schreibung, Korrektur und Erneuerung von Traditionen in allen Kirchen gro-
3e Bedeutung fiir die konfessionelle Identititsvergewisserung haben. Dies gilt
fur die orthodoxen Kirchen, denen man eben nicht einfach eine Erstarrung in
Ritus und Dogma nachsagen kann — wie das namentlich im Protestantismus
lange geschehen ist —, sondern bei denen sich ebenfalls Formen des neudeu-
tenden Umgangs mit den eigenen Traditionen erkennen lassen. Es gilt aber
auch fiir die ,Freikirchen®, die sich zwar hiufig in ihrer Selbstbeschreibung



von anderen Konfessionen durch unmittelbaren Rekurs auf die Heilige Schrift
unter programmatischem Verzicht auf zwischengeschaltete Traditionen zu un-
terscheiden beanspruchen, die aber faktisch gleichwohl identititsstiftende Tra-
ditionen entwickelt haben und angesichts neuer Herausforderungen auf diese
deutend, fortschreibend, korrigierend zuriickgreifen.

Die 6kumenische Relevanz des Themas ist offensichtlich. Denn alle Kirchen
teilen die Uberzeugung, dass es fiir die Authentizitit des christlichen Glaubens
entscheidend ist, dass er sich auf seine apostolischen Urspriinge griindet. Sie
haben aber eben unterschiedliche Formen entwickelt, die Treue zu diesen Ur-
spriingen zu vergewissern, und betonen dabei unterschiedliche Aspekte und
Instanzen. Bei den einen ist das Gegebensein einer Amterstruktur entschei-
dend, bei anderen die zeitiibergreifend identische Liturgie, die aufgeschlagene
Bibel oder aber das Vertrauen auf das je neu den Gotteswillen erschlieSende
Wirken des Heiligen Geistes. Dies kann dazu fithren, dass man die Ursprungs-
treue dort nicht mehr zu erkennen vermag, wo die fiir die eigene Konfession
mafigebliche Instanz nicht gegeben ist oder nicht den gleichen Rang einnimmt
oder wo umgekehrt Instanzen eine Rolle spielen, die man selbst fiir nicht so
grundlegend hilt. Das heif3t aber nichts anderes, als dass die Form der Traditi-
onspflege kirchentrennend sein kann.

In diesem Kontext will die Traditionsstudie so etwas wie eine ,Schule des
Sehens® sein. Sie setzt voraus, dass a/le Konfessionen zum Zwecke der Verge-
wisserung ihrer Ursprungstreue Traditionen ausgebildet und dabei Formen,
Instanzen und Verfahren der Traditionsbindung, der Traditionspflege, der Tra-
ditionskorrektur und der Traditionsaktualisierung entwickelt haben, und sie
will ebendies sichtbar machen. Sie will so dem wechselseitigen Verstehen und
dadurch der 6kumenischen Verstindigung dienen. Sie will dazu beitragen,
klischechafte Wahrnehmungen anderer Konfessionen zu iiberwinden. Sie will
helfen, das Bemithen um Ursprungstreue auch da zu entdecken, wo es sich in
anderen als den gewohnten Formen artikuliert. Sie will durch den Vergleich
aber auch dazu herausfordern zu fragen, was wir von der — ich nenne es einmal
— geschichtlich gewachsenen Weisheit der anderen Konfessionen lernen kon-
nen, wo wir ggf. bei uns auch Defizite wahrnehmen miissen, welche Aufgaben
der Weiterarbeit wir je fir uns oder 6kumenisch gemeinsam erkennen sollten.
Intendiert war nicht ein Konvergenz- oder gar Konsenstext. Es ging vielmehr
um die geschirfte Wahrnehmung fiir die unterschiedlichen Losungen eines



gemeinsamen Problems. Und in bestimmter Hinsicht hat die Studie ihr Ziel
erreicht, wenn sie dazu beitrigt, dass das Problem als gemeinsames erkannt
und anerkannt wird und dass die Konfessionen einander wechselseitig zugeste-
hen kénnen, sich um Losungen dieses Problems bemiiht zu haben, selbst wenn
wir noch nicht soweit sein sollten, dass wir alle diese Losungen wechselseitig
als hinreichend wiirdigen kénnen.

Bekanntlich ist der Begriff der , Tradition® kontroverstheologisch belastet.
Kampfformeln wie ,sola scriptura — allein die Schrift!“ oder ,Schrift #nd Tra-
dition! (man kénnte noch erginzen: ,Schrift szazr Tradition® oder ,,Schrift a/s
Tradition®) markieren ein Problemfeld, auf dem man jahrhundertelang sich
durch wechselseitige Abgrenzung profilierte. Die DOSTA-Studie wollte sich
nicht noch einmal an diesen alten Kontroversen abarbeiten, sondern suchte
einen neuen, weniger belasteten Zugang zum Thema , Tradition®. Sie konnte
sich dabei allerdings darauf stiitzen, dass auch beim Thema ,Schrift und Tra-
dition® die 6kumenischen Dialoge der vergangenen Jahrzehnte ein so hohes
Maf3 an Verstindigung sowohl im Blick auf die grundlegende Bedeutung der
Heiligen Schrift als auch im Blick auf die Bedeutung von Traditionsprozessen
erreicht haben, dass der Traditionsbegriff auch fiir Protestanten nicht mehr als
tabubehaftet erscheinen musste. Vielleicht war der Kairos fiir eine unbefange-
nere Beschiftigung mit Tradition auch insofern giinstig, als auch in den Kul-
turwissenschaften ein neues Interesse an Formen und Prozessen der Speiche-
rung, Weitergabe und Neuaneignung von Wissen erkennbar ist — ich nenne
exemplarisch nur die Arbeiten des Agyptologen Jan Assmann zum , kulturellen
Gedichtnis®, die gerade die Bedeutung fester, ,,kanonischer” Formen als kom-
munikativer Bezugspunkte fiir die freie, variierende Adaption kultureller Wis-
sensbestinde aufzeigten. Der kulturwissenschaftliche ,Blick von auflen‘ kann
helfen, das Bewusstsein dafiir zu schirfen — wie die Studie selbst formuliert —,
,dass die Unterscheidung zwischen einer vermeintlich nur einengenden Tradi-
tionsbindung und einer offenbar nur durch Loslésung von den Traditionen zu
erringenden freien Lebensgestaltung den Phinomenen nicht gerecht wird®; sie
muss vielmehr ,zugunsten eines differenzierteren Bildes iiberwunden werden
(...), das auf der einen Seite die Lebendigkeit und innere Vielfalt von Tradie-
rungsprozessen [aufzeigt], auf der anderen Seite die Bezogenheit individueller
Lebensorientierung auf iberindividuell kommunizierte, gemeinsam getragene
Sinnzusammenhinge herausarbeitet” (8).



2. Entstehung und Wachstum der Studie

Der DOSTA bildet ja die konfessionelle Vielfalt der ACK nicht ganz, aber
doch recht weitgehend ab. Das unterscheidet ihn von anderen, etwa bilatera-
len 6kumenischen Gremien. Der DOSTA vereinigt zudem Theologinnen und
Theologen aus verschiedenen theologischen Teildisziplinen, mit einem leichten
Schwerpunkt auf der Dogmatik, aber doch erheblichen Anteilen an Kirchen-
geschichte und Exegese des Alten und Neuen Testaments. Dies gibt der the-
matischen Arbeit des DOSTA die einzigartige Chance, ein breites Spektrum
konfessioneller Perspektiven zu reprisentieren und die Themen nicht allein in
dogmatischer Konstruktion, sondern mit historischer und exegetischer Tie-
fendimension zu bearbeiten.” Auch ergeben sich interessante Gesprichskon-
stellationen: Die baptistische Kirchenhistorikerin begegnet dem orthodoxen
Experten fiir die altkirchliche Dogmenentwicklung, der romisch-katholische
Abt mit Faible fiir postmoderne franzésische Philosophie dem Dogmatiker aus
der Selbstindigen Evangelisch-Lutherischen Kirche mit Schwerpunkt auf den
lutherischen Bekenntnisschriften, etc. Fiir die Studie konnten wir aus diesem
reichen Fundus schopfen. Dies schligt sich, wie ich gleich noch niher erliu-
tern werde, in Aufbau und Inhalt der Studie nieder. Es prigte aber auch schon
ihre Entstehung. Eine erste Skizze der Grundidee fiihrte zu lebhaften Diskussi-
onen, die eine prizisere Bestimmung des Themas und der zu beriicksichtigen-
den Aspekte erméglichten. Schnell wurde deutlich, dass die mit den Begriffen
Traditionsbildung, Traditionsbindung, Traditionskritik, Traditionsfortschrei-
bung konturierte Thematik eine elementare Frage des Glaubens ansprach, in-
sofern die Weitergabe des geoffenbarten Gotteswortes den Grundvollzug von
Kirche darstellt, ja schon fiir die Entstehung der biblischen Offenbarungszeug-
nisse und ihre Sammlung zum Kanon der Heiligen Schrift das entscheidende
Motiv bildete. Es war daher klar, dass zur Studie grundlegende Ausfithrungen
zu den Tradierungsprozessen in der Bibel und zur Genese von Formen und

2 Beispielhaft hat sich diese Breite und Differenziertheit des Zugangs etwa in der Recht-
fertigungs-Studie bewihrt, die zeigen konnte, wie nuancenreich und vielfiltig das Recht-
fertigungsverstindnis schon in den einzelnen Konfessionsfamilien ist und wie sehr
sich auch Uberschneidungen zwischen den Konfessionen ergeben. Dies konnte da-
bei helfen, das Gewicht der lutherisch/romisch-katholischen ,,Gemeinsamen Erklirung
zur Rechtfertigungslehre® (GER) zu stiitzen und gegen eine protestantische Kritik zu
verteidigen, die in GER die reformatorische Rechtfertigungslehre katholisierend
verzeichnet fand.

13



Instanzen der Traditionsbildung und (um ein nur scheinbar tautologisches
Kompositum zu verwenden) Traditionsweitergabe in der Formierungsphase
der Christenheit, d.h. in der sog. ,Alten Kirche®, gehéren miissten. Doch die
Fragestellung loste auch Forscherneugier im Blick auf die unterschiedlichen
konfessionellen Perspektiven aus. Mitglieder des DOSTA arbeiteten Beitrige
zum spezifischen Umgang mit Tradition in ihrer jeweiligen Konfession aus
und stellten sie zur Diskussion. Schon dies allein bewirkte einen reichen Lern-
prozess, in dem im Spiegel der anderen Konfessionen auch das Spezifikum der
eigenen Konfession deutlicher bewusst werden konnte, sich aber auch immer
wieder tiberraschende Brechungen von Konfessionstypologien ergaben, wenn
etwa der Mennonit tiber mennonitisches Traditionsbewusstsein sprach oder
der Orthodoxe bohrend nach einer orthodoxen Kultur der Selbstkritik fragte.
Diese Beitrige bilden das Haupt-Korpus der der Studie beigeftigten ,,Vorstu-
dien®, und sie waren auch die Grundlage fiir die im umfangreichen dritten
Hauptteil der Studie selbst versammelten Kurzdarstellungen, die im Wesentli-
chen in einem groflen Kraftakt Uwe Swarat erstellt hat.

Damit bin ich aber schon gleichsam beim Werkstattbericht tiber das wei-
tere Wachstum der Studie selbst. Eine kleine Gruppe von DOSTA-Mitglie-
dern, zu der neben Uwe Swarat Dorothea Sattler, Athanasios Vletsis, Manfred
Marquardt und ich gehérten, zeichnete verantwortlich fiir die konzeptionelle
Weiterarbeit; die Gliederung wurde mehrmals erheblich verindert, einzelne
Abschnitte wurden an andere Stellen verschoben, Uberginge, Zusammenfas-
sungen mussten verfasst werden, etc. Auch andere DC)STA—Mitglieder liefer-
ten Textbausteine, und die redaktionelle Herausforderung bestand darin, die
aus vielen Hinden zusammengeflossenen Textpartien zu einem relativ homo-
genen Ganzen zusammenzufiigen. Beim Wiederlesen aus zeitlichem Abstand
fand ich, dass wir dabei nicht vollig erfolglos gebliecben sind. Ohnehin war
nicht die Absicht, gleichsam alle Herkunftsspuren zu verwischen. Im Gegen-
teil hat es ja einen besonderen Reiz, wenn Autoren unterschiedlicher Proveni-
enz Beitrige zu einem gemeinsamen Text liefern, wenn also etwa die biblischen
Abschnitte von katholischen und evangelischen Exegeten, die Ausfithrungen
zur Alten Kirche von einem orthodoxen Dogmatiker entworfen werden und
im gemeinsamen Bemiihen dann ein Text entsteht, den alle mittragen kon-
nen. In dieses gemeinsame Bemiihen ist der DOSTA als ganzer eingeschlos-
sen; denn die verschiedenen Stadien des Textes wurden immer wieder in den



DOSTA eingebracht, und dort wurde tiber die Gesamtanlage, aber auch tiber
einzelne Formulierungen z.T. sehr lebhaft diskutiert, und DOSTA-Mitglieder
steuerten Uberarbeitungsvorschléige, Formulierungsalternativen und Ergin-
zungsanregungen bei. Die Arbeitsgruppe kam nie ohne ,Hausaufgaben® aus
den DOSTA-Sitzungen heraus, und bis zum Schluss wurde weitergefeilt; aber
es ist dadurch eben ein gemeinsamer DOSTA-Text geworden, der keine Ein-
zelautoren mehr hat, und das ist eigentlich das Beste, was man bei so einem
Textgenre sagen kann, und schon deshalb hat sich (ich denke, hier kann ich fiir
alle Beteiligten sprechen) die Miihe gelohnt.

3. Aufbau und Inhalt der Studie

Ich méchte nun den Aufbau der Studie skizzieren und dabei auch den Blick
auf inhaltliche Zentralstellen lenken. Nach der Einleitung kommt dem Teil 2
grundlegende Bedeutung zu. Wichtig ist der kurze Abschnitt 2.1. Er macht
namlich darauf aufmerksam, dass Tradition kein gleichsam blof3 soziologisch
zu fassendes Phinomen ist, sondern elementar verankert ist in der gliubigen
,Uberzeugung (...), dass Gott (...) sich zu erkennen gibt, sich in die Welt
begibt, ja sich an die Welt preisgibt (...). Jede Weitergabe des Evangeliums
griindet in dieser geschichtlichen Selbsterschlieffung Gottes, die sich vollendet
in der Selbsthingabe Christi am Kreuz, und verweist je neu bezeugend auf sie.”
(16) Namentlich Dorothea Sattler hat darauf hingewiesen? , dass im biblischen
Sprachgebrauch tradere sowohl ,weitergeben® als auch ,preisgeben®, ja gele-
gentlich sogar ,verraten“ bedeuten kann (z.B. in der Abendmahls-Perikope:
»in der Nacht, da er ausgeliefert/verraten wurde®) — in der Studie wird dies un-
ter Punket 4.4. noch einmal aufgegriffen —, und so kann man sagen: Tradition
griindet in der Selbst-Tradition Gottes, der Selbst-Weitergabe, Selbst-Preisgabe
Gottes. Oder, mit noch anderen Worten: Gottes Wort gibt sich gleichsam in
die Hinde menschlicher Worte, in denen es bezeugt, weitergegeben, erinnert
wird. Tradition als ,,vergegenwirtigende Erinnerung an Gottes Heilshandeln®
ist insofern der Grundvollzug von Kirche tiberhaupt. Dies gilt schon fiir die
Bibel selbst. Deshalb folgen in der Studie Ausfithrungen iiber ,,Geschichtsof-
fenbarung und deutende Erinnerung als Grundstruktur biblischer Traditions-
bildung® (2.2.). Sie informieren zunichst iiber Formen der Traditionsbildung,

3 Vgl. ihren Beitrag: Ausgelieferte Uberlieferung. Formen der Traditionskritik aus (einer) ro-
misch-katholischen Sicht, a.a.0., 93-107, bes. 93-95.

15



Traditionsfortschreibung und Traditionskritik in der Hebriischen Bibel und
zeigen dann, wie das frithe Christentum ,seine spezifische, auf das Christu-
sereignis fokussierte Tradition sowohl durch die Ubernahme, Abrundung und
Auslegung der Hebriischen Bibel (...) als auch durch die Erinnerung an Jesus
und das Bekenntnis zu seiner Auferstehung gebildet” hat (24). ,,Charakteris-
tisch fiir die frith-christliche Traditionsbildung ist die Spannung zwischen der
Prigung durch jiidische Traditionen (...) einerseits, der kritischen Auseinan-
dersetzung mit ihnen andererseits“ (ebd.). D.h. aber: Schon in der Entstehung
des Christentums verbindet sich Traditionsankntipfung mit Traditionsbruch.

Der folgende Abschnitt (2.3.) stellt dar, wie sich in der Alten Kirche For-
men und Instanzen von , Traditionsbildung und Traditionsbindung® entwi-
ckelten. Dass dabei noch einmal ,Altes Testament” und ,Neues Testament®
vorkommen, mag auf den ersten Blick irritieren. Hier geht es aber darum, dass
die Zusammenstellung frithchristlicher Texte als verbindlicher apostolischer
Ursprungszeugnisse zum ,Neuen Testament und ihre Verbindung mit dem
dann sog. ,Alten Testament“ selbst ein traditionsbildender und traditionsbin-
dender Akt erster Giite ist (der im Ubrigen durch die Nichtberiicksichtigung
anderer Texte immer auch ein traditionskritisches Moment enthilt). Neben
der Kanonisierung ,heiliger Schriften® zur ,Heiligen Schrift® werden in die-
sem Abschnitt auch hervorgehoben die ,Bedeutung der liturgischen Praxis
und des gelebten Glaubens fir die Identititsbildung der christlichen Kirche®
(ein Aspekt, der leicht tibersehen wird), die ,Etablierung normativer Ausle-
gungsinstanzen“ wie das Bischofsamt und die Synoden sowie die Einfithrung
der Form universalkirchlicher (,6kumenischer®) Konzilsentscheidungen ,als
verbindliche Norm der Tradition® im 4. und 5. Jahrhundert.

Der unscheinbare Punkt 2.4. hat eine wichtige Briickenfunktion: Er soll zu-
sammenfassend die prigende Bedeutung der altkirchlichen Entwicklungen fiir
die Ausbildung ,grundlegende(r) Strukturen einer christlichen Erinnerungs-
kultur unterstreichen, zugleich aber darauf hinweisen, dass diese Strukturen
in den unterschiedlichen Konfessionen in unterschiedlicher Weise aufgegrif-
fen, gedeutet, weitergebildet und modifiziert worden sind.*

4 Dies ist im Ubrigen der Grund, warum zur kumenischen Verstindigung die Riickkehr
zum ,Konsens der ersten fiinf Jahrhunderte® (consensus quinquesaecularis) nicht hinreicht.
Denn schon die Deutung dieses ,,Konsenses“ und die Bestimmung seiner Gegenwartsbe-
deutung sind zwischen den Konfessionen nicht unstrittig.



Genau dies dokumentiert der grof3e dritte Teil der Studie: ,, Traditionsbin-
dung, -kritik und -fortschreibung in den einzelnen Konfessionen®. Hier haben
wir einige Mithe auf die Frage der Anordnung verwendet und zeitweise eine
rein formale, nimlich alphabetische Gliederung erwogen. Denn mit einer in-
haldlich begriindeten ,,Aufeinanderfolge der Darstellung (konnten) bestimmte
Vorstellungen historischer und theologischer Urspriinglichkeit und damit be-
reits Urteile in der Sache verbunden werden® (50). Wir haben uns dann doch
entschlossen, die Darstellung in drei Gruppen von Kirchen zu biindeln, die
jeweils ,,durch vergleichbare enge historische und theologische Verwandtschaft
gekennzeichnet sind: die sog. Ostkirchen, die katholischen Kirchen und die
evangelischen Kirchen® (51). Dass wir in dieser Reihenfolge vorgehen, hat his-
torische und verwandtschaftstypologische Griinde: Die ,,Ostkirchen® berufen
sich ,in Glaube und Kirchenordnung nur auf die altkirchlichen Okumeni-
schen Konzile“; ihnen stehen von den ,westlichen“ Kirchen im Traditions-
verstindnis die katholischen Kirchen niher als die evangelischen, weshalb sie
zuerst dargestellt werden. Damit ist kein Urteil tiber Nihe oder Ferne zu den
apostolischen Urspriingen verbunden: ,Keine der hier vertretenen Kirchen
und Kirchenfamilien versteht sich selbst als abgeleitete Sekundargestalt des
Christentums, sondern alle beanspruchen, treue Erben der apostolischen Ur-
christenheit zu sein.“ (50) Auch die evangelischen Kirchen sind ja tiberzeugt,
nicht erst irgendwann im oder nach dem 16. Jahrhundert entstanden zu sein,
sondern verstehen sich als Ausdrucksgestalten der ,einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche®.

Es ist jetzt nicht der Raum, die einzelnen Konfessionen Revue passieren
zu lassen. Ich empfehle die entsprechenden Passagen aber gern mit Nach-
druck Threr Lektiire: Sie geben in aller Kiirze einen prignanten Uberblick
iber den 6kumenischen Facettenreichtum im Umgang mit der apostoli-
schen Tradition, und ich glaube nicht, dass eine vergleichbare Breite anders-
wo zu finden sein diirfte. Die Lektiire erméglicht vielfiltige Entdeckungen
in anderen Konfessionen, aber auch in der eigenen Konfession. Sie ermog-
licht die Uberpriifung von Vorurteilen und kann dazu anregen, Gemein-
samkeiten zu erkennen, wo man bisher nur Differenz sah. Sie kann auch
neugierig machen auf Kirchen, die man bisher allenfalls aus der Ferne kann-
te, und kann so das Gesprich zwischen den Kirchen bzw. zwischen den
Christenmenschen aus den unterschiedlichen Kirchen férdern.



Wir wollten die Studie aber nicht damit beenden, gleichsam einen bunten
Strauf8 diverser Traditionsverstindnisse zu prisentieren und damit den Ein-
druck groffitmoglicher Beliebigkeit zu erzeugen. Deshalb bildet den Abschluss
der Studie ein vierter Teil, der aus der gemeinsamen Arbeit und aus der Fiille
der gewonnenen Einsichten den Ertrag zu zichen und Perspektiven fur die
weitere 6kumenische Verstindigung aufzuzeigen versucht.

Zunichst werden ,offene Fragen® angesprochen, die sich im Verlauf der
Arbeit als weiterer Klarung bediirftig erwiesen haben (4.1.). Da ist zum ei-
nen die ,Vieldeutigkeit des Traditionsbegriffs“, der in den unterschiedlichen
Konfessionen unterschiedlich verwendet wird. Hier will die Studie zu einer
,Sensibilisierung der Wahrnehmung® (96) im Blick darauf beitragen, ,dass
ungeachtet terminologischer und sachlicher Differenzen die getreue Weiter-
gabe des apostolischen Zeugnisses und zugleich dessen ,zeitgemifle’ Vergegen-
wirtigung von allen Kirchen als wesentliches Element ihres Auftrags erkannt
und anerkannt werden (96). Eine zweite ,offene Frage® betrifft die Aufgabe,
das Verhiltnis der von allen Kirchen als grundlegender Maf3stab anerkann-
ten Heiligen Schrift zu den Traditionen kirchlicher Schriftauslegung niher
zu bestimmen. Kann die Heilige Schrift nur im Horizont dieser Traditionen
angemessen verstanden werden, oder tritt sie diesen auch kritisch gegeniiber?
Und wenn ja: wie? Das Faktum der inneren Vielfalt des biblischen Kanons
macht zudem darauf aufmerksam, dass man nicht einfach von ,,der Bibel als
Kriterium sprechen kann, sondern dass es vielmehr seinerseits der Auslegung
bedarf, was ,die“ Bibel ,uns sagt“. Die dritte ,offene Frage“ gilt der Stellung,
dem Vollzug und den Instanzen von , Traditionskritik“ in den Kirchen: Wih-
rend sie in manchen Kirchen gleichsam zur Tradition gehért, betonen andere
primir die Pflicht zur Loyalitit gegeniiber den ,,Vitern®. Die gemeinsame He-
rausforderung besteht hier darin, kirchliche Selbstpriifung so zu gestalten, dass
sie die Loyalitit gegeniiber der eigenen Tradition nicht aufhebt.

Ein zweiter Uberlegungsgang (4.2.) richtet den Blick darauf, dass konfes-
sionelle Identitit sich hidufig nicht allein und vielleicht nicht einmal primir
auf theologische Lehren oder spezifische Organisationsstrukturen griindet,
sondern auf religionskulturelle Faktoren wie die Gottesdienstgestaltung, die
Kleidung der Amutstriger, die Hochschitzung bestimmter Vollziige (z.B. eu-
charistische Frommigkeit oder Predigt); auch spielen , Kulturwirkungen® eine
nicht zu unterschitzende Rolle fiir die konfessionelle Identititsbildung (etwa



der viel diskutierte Unterschied zwischen protestantischen ,Wortkulturen® und
katholischen ,Bildkulturen®). Hier besteht die 6kumenische Herausforderung
darin zu fragen, inwieweit derartige ,,Phinomene als weiterhin trennende Dif-
ferenzen gelten miissen oder als bereichernde, zum wechselseitigen Lernen
oder zur Freude an der Vielfalt von Ausdrucksformen des Glaubens anregende
Kontraste angesehen werden kénnen® (103).

Ein dritter Punkt (4.3.) betont — schlicht gesagt — die Aufgabe, ,von der Welt
zu lernen‘. Dies betrifft zum einen die Tatsache, dass es auch in anderen Insti-
tutionen des sozialen Lebens — Familien, Unternehmen, Staaten — Traditions-
prozesse gibt, die genau zu studieren auch fiir das Verstindnis der , Tradition
in den Kirchen® erhellende Aufschliisse erwarten lisst. Eben dies weist zum
anderen darauf hin, dass sozial- und kulturwissenschaftliche Methoden auch
fur die Analyse kirchlicher , Traditionsbildung, -bindung, -fortschreibung und
-kritik“ von groflem Nutzen sein kénnen.

Die beiden letzten Abschnitte kehren aber noch einmal zur Theologie zuriick.
Zunichst (4.4.) wird der Gedanke aufgegriffen, dass Tradition als Weitergabe
des Evangeliums der Grundvollzug von Kirche ist und diese Weitergabe immer
auch ein ,Loslassen® einschlief3t: ,So wie Jesus am Kreuz seinen Geist Gottes
Hinden anbefohlen und vertrauensvoll anheim gegeben hat (Lk 23,406), so soll
und kann auch das ,anvertraute Gut‘ des Evangeliums im Prozess seiner Wei-
tergabe Gott iiberlassen und anvertraut werden, der das Wollen und das Voll-
bringen schenke (vgl. Phil 2,13)“ (108). Gleichwohl ,impliziert die Aufgabe
der Weitergabe zugleich eine aktive Verantwortung fir das ,anvertraute Gut':
Sie vollzieht sich als verstehendes und auf Verstehen hinzielendes Weitergeben.
Sie verlangt daher auf Seiten der Verkiindiger den ,Mut des Verstehens®, der
das Risiko des Missverstehens einschlief3t, aber im Vertrauen darauf geschieht,
dass der Heilige Geist die Kirche ,in alle Wahrheit leiten® wird (Joh 16,13).“
(108) Daraus folgt ein Dreifaches: Erstens ist die Weitergabe ein personales
Geschehen, das die ,,Bereitschaft von Menschen, mit ihrem ganzen Leben fiir
diese Kunde einzustehen®, einschliefft (109). Zweitens bedeutet Weitergabe
immer auch die ,Auslieferung an neue Situationen® (ebd.). Drittens ereignen
sich in der Weitergabe ,,unausweichlich Akzentsetzungen und damit auch Ver-
kiirzungen der Gesamttradition® (ebd.). Im 6kumenischen Dialog kénnen die
Konfessionen dessen gewahr werden. ,Die Konfessionen sind daher einander

5 Vgl. den Beitrag von Michael N. Ebertz: Traditionsbildung, -bindung, -fortschreibung und
-kritik. Einige Aspekte aus religionssoziologischer Sicht, a.a.O., 327-358.

19



im guten Sinn ausgeliefert; sie sind aufeinander angewiesen, um im wechselsei-
tigen Lernen die Fiille des anvertrauten Gutes umfassender wahrnehmen und
verstehen zu konnen.“ (ebd.)

Die Konfessionen bilden mithin — und damit schlief§t die Studie (4.5.) —
einen gemeinsamen Resonanzraum fiir ein grundlegendes Geschehen: ,Die
Freiheit der christlichen Kirchen, die jeweils eigene Tradition und ihre Gel-
tung kritisch zu befragen, neu anzueignen und zu entfalten sowie die Traditi-
onen anderer christlicher Kirchen wahrzunehmen und zu schitzen, ist durch
den gemeinsamen Bezug auf die Christusoffenbarung gegeben, wie sie in der
Heiligen Schrift bezeugt ist und sich durch das Wirken des Heiligen Geistes
fortwihrend ereignet. (113)

Anders als in bilateralen Konsens- oder Konvergenzdokumenten konnte das
Ziel der DOSTA-Studie nicht sein, ein gemeinsames Traditionsverstdndnis zu
entwickeln. Bescheidener war die Aufgabe vielmehr, ein allen gemeinsames
Problemfeld zu umreiflen, gemeinsame Herausforderungen zu benennen und
auf den gemeinsamen Grund zu verweisen, der aller Tradition Anstof3, Rich-
tung und Mafl gibt. Beim Wiederlesen der Studie ist mir gerade im zeitlichen
Abstand umso deutlicher geworden, welches produktive Potenzial fiir die ku-
menische Weiterarbeit in ihr schlummert. Ich wiinsche ihr Leserinnen und
Leser, die dieses Potenzial ,aufwecken® — und freue mich auf lebhafte Diskus-
sionen.

20



	Die Traditionsstudie - Ursprungsidee und wichtigster Ertrag
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	1
	Doku Studientag Tradition
	2

