
Irritierte Gemeinschaft: ökumenehermeneutische
Implikationen der Homosexualitätsdiskussion im
Lutherischen Weltbund

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2016. “Irritierte Gemeinschaft: ökumenehermeneutische
Implikationen der Homosexualitätsdiskussion im Lutherischen Weltbund.”
Evangelische Theologie 76 (1): 68–78. https://doi.org/10.14315/evth-2016-0109.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these
conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://doi.org/10.14315/evth-2016-0109
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


ZUR S I TUAT ION

Irritierte Gemeinschaft
Ökumenehermeneutische Implikationen der

Homosexualitätsdiskussion im Lutherischen Weltbund

Bernd Oberdorfer

Wenige Monate vor der Vollver-
sammlung des Lutherischen

Weltbunds (LWB) 2010 in Stuttgart
schlug bei einem Vorbereitungstreffen
der deutschen Delegierten die Nachricht
wie eine Bombe ein, dass zeitgleich mit
der Vollversammlung auch der Stuttgar-
ter »Christopher Street Day« stattfinden
werde, der öffentlichkeitswirksame ho-
mosexuelle Demonstrations- und Fest-
zug, wie er in vielen deutschen Groß-
städten mittlerweile zur Regel geworden
ist. Die Aufregung und Betretenheit war
groß: Was würde geschehen, wenn die
Delegierten aus Afrika und Asien mit
dem Zug konfrontiert würden, in dem
doch bekanntlich teils schrill, teils kaum
gewandete Männer und Frauen mit-
liefen? Würden sie nicht schockiert sein
und ein verzerrtes Bild bekommen von
der gesellschaftlichen Wirklichkeit in
Deutschland und speziell von Lebens-
führung und öffentlicher Präsenz der
Homosexuellen? Vorgeschlagen wurde
daher, die Organisatoren des Christo-
pher Street Day zu bitten, den Zug zu
verschieben. Sollte dies nicht gelungen,
wurde ernsthaft erwogen, die Tagungs-
agenda derVollversammlung so zu legen,

dasswährend des Festzugsmöglichst kei-
ne Delegierten die Tagungsräume verlas-
sen könnten. Beruhigung trat erst ein, als
sich herausstellte, dass es an dem betref-
fenden Tag zwar durchaus schon Ver-
anstaltungen im Rahmen einer homo-
sexuellen Aktionswoche geben werde,
der eigentliche Umzug aber erst nach
dem Ende der Vollversammlung geplant
sei.
Die kleine Episode zeigt nicht nur,

dass der deutsche Protestantismus, allem
gesellschaftlichen und auch innerkirch-
lichen Wandel zum Trotz, immer noch
etwas – um ein jüngst zu neuen theologi-
schen Ehren gelangtes Wort zu verwen-
den – fremdelt im Umgang mit der ho-
mosexuellen »Szene«. Vor allem aber
wirft sie ein Schlaglicht auf den Konflikt,
der in der innerlutherischen Ökumene
ebenso schwelt wie in der Anglika-
nischen Gemeinschaft und selbst in der
Römisch-Katholischen Kirche seine Spu-
ren hinterlassen hat: der Konflikt näm-
lich um die theologische Beurteilung
von Homosexualität, um die kirchliche
Stellung zur staatlichen Institutionalisie-
rung eheanaloger oder ehegleicher
gleichgeschlechtlicher Partnerschaftsfor-

Evang. Theol. 76. Jg., Heft 1, S. 68–77
ISSN 0014-3502 © Chr. Kaiser / Gütersloher Verlagshaus, 2016



men und um die Aneignung der gesell-
schaftlichen Veränderungen in der kirch-
lichen Praxis vor allem durch die Einfüh-
rung einer kirchlichen Segnung bzw.
sogar Trauung gleichgeschlechtlicher
Paare und durch die Ordination offen
homosexueller Geistlicher. Der Konflikt
belastet nicht nur die inter-konfessionel-
le Ökumene, sondern er hat vor allem
auch in der intra-konfessionellen Öku-
mene so schwere Verwerfungen aus-
gelöst, dass die Furcht der Stuttgarter
Organisatoren zumindest verständlich
war, der Streit könnte während der Voll-
versammlung eskalieren und den LWB
als weltweite Gemeinschaft lutherischer
Kirchen sprengen. Es tritt damit die in
der Euphorie ökumenischer Annähe-
rung eigentlich nicht vorgesehene Mög-
lichkeit in den Blick, dass die Dynamik
der ökumenischen Bewegung gewisser-
maßen eine Schubumkehr erfährt: statt
»wachsender Übereinstimmung« zerbre-
chende Gemeinschaft.
Mit dieser ökumenischen Dimension

der Homosexualitätsdiskussion will ich
mich im folgenden Beitrag beschäftigen.
Ich spanne dazu einen weiten Bogen.
Zunächst will ich das Thema identifizie-
ren im Licht einer allgemeinen Charak-
teristik der ökumenischen Bewegung
und einer Analyse der gegenwärtigen
ökumenischen Lage (I.). Daraufhin wer-
de ich mich exemplarisch den Homo-
sexualitätdiskussionen im Lutherischen
Weltbund zuwenden (II. und III.). Auf
dieser Basis will ich schließlich Möglich-
keiten zum Erhalt ökumenischer kirchli-
cher Gemeinschaft unter den Bedingun-
gen bleibenden Dissenses erwägen (IV.).

I. Ökumenische Schubumkehr?

Ökumene ist Verbundenheitspflege. Sie
setzt also ein Bewusstsein von Verbun-
denheit voraus und hält diese für ebenso
pflegenswert wie pflegebedürftig.

Dies klingt selbstverständlich, ist aber
keineswegs trivial. Es verdankt sich his-
torisch nämlich einer elementaren Ver-
schiebung der Wahrnehmung, die etwa
mit dem Beginn des vergangenen Jahr-
hunderts einsetzte und diesem mit Recht
den Namen »Jahrhundert der Ökume-
ne« eingetragen hat. Man kann bis heute
die Euphorie spüren, die der Entdeckung
entsprang, dass es authentisches Christ-
Sein, ja sogar authentisches Kirche-Sein
auch außerhalb der je eigenen Konfes-
sion gibt. Das Anders-Christ-Sein wurde
jetzt primär als bereichernde Möglich-
keit des eigenen Christ-Seins wahr-
genommen statt nur als zu überwinden-
de Häresie. Dies setzte eine Dynamik der
Identifikation und Ausweitung des Ge-
meinsamen frei, die auf verschiedenen
Ebenen wirksam wurde: von lockeren
Formen der Würdigung und gemein-
samem diakonischem Handeln über An-
dachten und Feiern bis hin zu stärker
verdichteten Formen gottesdienstlicher
Gastfreundschaft und Gemeinschaft,
von akademischen Begegnungen über
Lehrkonsensgespräche bis hin zu förmli-
cher wechselseitiger Anerkennung und
Kirchengemeinschaft, ja organisatori-
scher Vereinigung.
Bemerkenswerterweise ging dies ein-

her mit einer Ausweitung des geogra-
phisch-kulturellen Horizonts, die län-
gerfristig auch die konfessionellen Iden-
titäten veränderte: Zunächst vermittelt
über missionarische Herkunftsbindun-
gen, wuchs mit der Verselbständigung
der aus der Mission hervorgegangenen
Kirchen auch das Bewusstsein region-
übergreifender Verbundenheit. Auch
protestantische Kirchen begannen sich
explizit als weltweite Gemeinschaften
zu verstehen; die Reformation ist – mit
den Worten des Lutheraners Martin
Junge – zum »global citizen« ge-
worden.
Diese Entwicklungen sind irreversibel.

Weder ein exklusivistischer Konfes-

Zur Situation 69



sionalismus noch ein hermetischer Pro-
vinzialismus hätten heute noch eine
Chance, als plausible Konzepte konfes-
sioneller Selbstorientierung zu erschei-
nen. Gleichwohl hat sich in den vergan-
genen, sagen wir, zwei Jahrzehnten der
Eindruck ausgebreitet, dass die Dyna-
mik »wachsender Übereinstimmung«
nicht mehr ungebrochen ist. Die ökume-
nischen Annäherungen scheinen zu sta-
gnieren. Die fortschrittsoptimistische
Vorstellung, die Christenheit befinde
sich in einer stetigen Bewegung hin auf
immer größere Gemeinschaft, hat sich
als fragwürdig erwiesen. Sie hat aber
auch an Suggestionskraft verloren. Ge-
nerell wird derzeit – täuscht der Ein-
druck nicht – wieder stärker die positive
Bedeutung der konfessionellen Vielfalt
der Christenheit hervorgehoben, die
nicht primär als »Skandalon«, als zu
überwindender Missstand, sondern vor
allem als zu bewahrender Reichtum
wahrgenommen werden soll. Das ist der
Sinn der häufig missverstandenen For-
mel von der »Ökumene der Profile«, die
besagt, dass die Konfessionen einander
nicht nur in dem verbunden sind, was
ihnen gemeinsam ist, sondern auch in
dem, was sie unterscheidet. Verbunden-
heitspflege heißt dann auch: einander
das Trennende zumuten. Genau genom-
men, setzt dies bereits eine vertiefte Ge-
meinschaft voraus, in der das gewachse-
ne Vertrauen die Zumutung aushält,
ohne in die alten Kontroversmuster zu-
rückzufallen. Mit anderen Worten: Dass
heute wieder verstärkt die Grenzen der
Gemeinsamkeit, die Differenzen an-
gesprochen werden (können), ist Teil
der Erfolgsgeschichte der Ökumene,
nicht Beweis für deren Scheitern.
Von einem Ende der Ökumene kann

also keine Rede sein. Dennoch hat sich
die Lage auch insofern geändert, als –
ungefähr seit der Jahrtausendwende –
eine neue Dynamik ins Blickfeld getreten

ist, die schroff gegenläufig scheint zum
Ethos ökumenischer Verbundenheits-
pflege: nämlich die Irritation, ja das Zer-
brechen bereits bestehender Gemein-
schaft.
Betroffen sind vor allem Konfessions-

kirchen, die sich als Weltgemeinschaften
verstehen: besonders auffällig die Angli-
kanische Gemeinschaft, aber ebenfalls
der Lutherische Weltbund. Auslöser
war eben die Homosexualitätsfrage.
Diese Frage offenbart auch unter den

Lutheranern gravierende Differenzen
zwischen Kirchen unterschiedlicher Pro-
venienz und Prägung. Ich drücke dies
bewusst so vorsichtig und vage aus und
sage nicht einfach: zwischen dem »Nor-
den« und dem »Süden«. Denn zwar
kommen die heftigsten offiziellen Re-
aktionen auf kirchliche Akzeptanz von
Homosexualität zweifellos aus Afrika –
ich werde darauf noch zurückkommen
– und die Kirchen in Asien dürften weit-
hin ähnlich urteilen. Doch der Riss geht
auch durch Europa selbst: Zu den ers-
ten und schärfsten Kritikern der Ent-
scheidung der schwedischen Kirche, ho-
mosexuelle Paare kirchlich zu trauen,
gehörte etwa der lettische lutherische
Erzbischof Janis Vanags, und noch vor
kurzem haben die slowakischen Luthe-
raner die Ordination homosexueller
Geistlicher abgelehnt. Umgekehrt
scheint der Frage in Lateinamerika kein
allzu großes Gewicht, jedenfalls keine
die Gemeinschaft bedrohende Bedeu-
tung beigemessen zu werden. Es handelt
sich also nicht – oder zumindest nicht
ausschließlich – um einen »Nord-Süd-
Konflikt«. Zumal ja auch in Landeskir-
chen, die homosexuelle Beziehungen of-
fen anerkannten, zum Teil massive Ver-
werfungen eintraten; in den USA etwa
traten 2010 17 Gemeinden unter Pro-
test gegen die Ordination Homosexuel-
ler aus der ELCA aus und gründeten
eine eigene lutherische Kirche, die

70 Zur Situation



North American Lutheran Church
(NALC).1
Trotzdem wäre es m.E. unsachgemäß,

die geographisch-kulturelle Dimension
unbeachtet zu lassen. Allerdings müsste
man die Linie etwas anders ziehen als
einfach zwischen »Nord« und »Süd«:
nämlich zwischen den Kirchen in jenen
Ländern, in denen die gesellschaftliche
und rechtliche Gleichstellung von Ho-
mosexuellen bereits weiter voran-
geschritten ist, und den Kirchen in jenen
Regionen, in denen das nicht der Fall ist.
Es besteht also in dieser Hinsicht ein kla-
rer Zusammenhang zwischen Kirche
und Kultur.
Warum aber hat ausgerechnet dieses

Thema das Potenzial, über viele Jahre
gewachsene kirchliche Gemeinschaft zu
sprengen? Es gibt doch viele kulturelle
Differenzen, die wir keineswegs als ge-
meinschaftsgefährdend empfinden. Wa-
rum ist es bei dieser anders? Und umge-
kehrt: Warum bemühen wir uns
angesichts derart heftiger Fliehkräfte
weiterhin so vehement darum, die kirch-
liche Gemeinschaft zu erhalten? Wäre es
nicht viel einfacher, die Unvereinbarkeit
der Positionen nüchtern zu konstatieren
und fortan getrennte Wege zu gehen?
Was würde uns fehlen? Würde uns über-
haupt etwas fehlen? Offenbar – auch das
ist Teil der Erfolgsgeschichte der Öku-
mene – gibt es auf allen Seiten die Intui-
tion, dass uns etwas fehlen würde, wenn
wir auf die ökumenische Gemeinschaft
verzichteten.
Es lohnt sich also, die ökumenischen

Implikationen der Homosexualitätsdis-
kussion herauszuarbeiten. Genau das
will ich im Folgenden tun. Ich beginne
mit einem besonders expliziten Text aus
Afrika.

II. »Tasteless and scandalous«: Der
»prophetische Ruf« der lutheri-
schen Kirchenleitung in Tansania
gegen die gleichgeschlechtliche
Ehe

Das mit dem Datum des 7. Januar 2010
veröffentlichte »Dodoma Statement«
der Evangelical Lutheran Church of
Tanzania (ELCT)2 signalisiert unzwei-
deutig seinen grundsätzlichen Anspruch:
Es ist ausdrücklich als »an official state-
ment« gekennzeichnet und am Ende mit
denNamen aller zwanzig Bischöfe dieser
Kirche versehen.
Es argumentiert von Anfang an ekkle-

siologisch: Durch Gottes »unermessliche
Weisheit« seien »alle Gläubigen welt-
weit zu einem Leib verbunden«. Ange-
sichts der in vielfältigen Kooperationen
erprobten Gemeinschaft (communion) –
gemeint ist dem Zusammenhang nach
die weltweite Gemeinschaft der Luthera-
ner – bewirke nun »jede Handlung einer
Kirche, die abnormal ist und nicht mit
der überkommenen und anerkannten
Position und Lehre der Kirche überein-
stimmt, wie sie über die Jahrhunderte in
der ganzen Kirche Gottes (gegolten hat),
unvermeidlich einen Schock« und pro-
voziere »diverse Reaktionen von ande-
ren Kirchen auf der ganzen Welt«.
Ein solches »abnormes Ereignis« sei

nun die offizielle Anerkennung von
gleichgeschlechtlichen Ehen und Bezie-
hungen (same sex marriage bzw. relati-
on) in einigen Kirchen »namentlich in
Europa und Amerika«. Zur Rechtfer-
tigung behaupteten diese Kirchen, die
biblischen Aussagen zur Ehe gälten auch
für gleichgeschlechtliche Paare, statt wie
bisher zu lehren, die Bibel kenne nur die
Ehe zwischen Mann und Frau (vgl.
1.3.1). Auch sei die Ehe in der Liebe ge-

Zur Situation 71

1. Da sie Frauen ordinieren, konnten sie sich nicht der Missouri Synod anschließen.
2. Dodoma Statement, http://www.elct.org/news/2010.04.004.html (die deutsche Übersetzung des

englischen Textes in den folgenden Zitaten ist von mir).



gründet, die auch zwischen zwei Men-
schen gleichen Geschlechts möglich sei
(vgl. 1.3.2). Zudem hätten sich die kul-
turellen und sozialen Bedingungen im
Vergleich zu den biblischen Zeiten geän-
dert (vgl. 1.3.3). Ohnehin unterlägen
»Werte, Tugenden und Moral« dem ge-
schichtlichen Wandel; die Kirche müsse
daher mit der Zeit gehen, und alle Kir-
chen müssten den Schritt der Europäer
und Amerikaner mitvollziehen, wenn
sie nicht zurückbleiben wollten (ebd.).
Manche Kirchen argumentierten auch
mit der geänderten Rechtslage in ihren
Ländern und fürchteten Nachteile und
Repressionen, wenn sie sich nicht an-
passten (vgl. 1.3.4). Im Übrigen gingen
Fragen der Intimbeziehungen ohnehin
nur die beteiligten Individuen etwas an;
sie dürften nicht bevormundet werden,
ihre Entscheidungsfreiheit sei vielmehr
als »Tugend« positiv zu würdigen
(1.3.5).
Schon in der Darstellung der Gründe

der Befürworter spiegelt sich wider, wie
die tansanische Kirche die kirchliche An-
erkennung homosexueller Beziehungen
wahrnimmt: als Ausdruck eines umfas-
senden Relativismus, der auch vor der
Bibel nicht haltmacht, keine unwandel-
bar gültigen Wahrheiten und Normen
mehr kennt und daher keine Schwierig-
keiten hat, sich dem Zeitgeist anzupas-
sen.
Noch deutlicher wird dies, wenn das

Statement unter der Überschrift »The
Counter Position« explizit auf diese Ar-
gumente eingeht. Als selbstverständlich
wird das Schriftprinzip für die eigene Po-
sition geltend gemacht: Weil die Bibel
»sich selbst interpretiert« und »präzise,
eindeutig und unveränderlich ist« (2.2),
ist es »authentische biblische Wahrheit,
dass Ehe nur existiert zwischen ‚Mann
und Frau‘« (1.3.1), wie es »seit unvor-
denklicher Zeit« gelehrt werde (ebd.).
Was die Liebe betrifft, räumt das State-
ment ein, dass sie »die Basis für die Be-

ziehung und wirkliche eheliche Einheit
zwischen zwei Liebenden« sei. Aller-
dings sei der Begriff der Liebe »sehr weit
(very broad)«, und man müsse daher
vorsichtig sein, »ihn zum grundlegenden
und einzigen Faktor in der Ehe zu ma-
chen« (2.3); unpräzise gebraucht, könne
er zur »ideologischen« Legalisierung
von Ehen dienen, »die weder Bibel noch
Gesellschaft bisher zugelassen haben«.
Wenn man gleichgeschlechtliche Ehen
erlaube, könnte man mit derselben Be-
gründung auch »Ehen zwischen Ver-
wandten, Eltern und Kindern und sogar
Menschen und Tieren« befürworten –
»wenn denn ‚Liebe‘ im Spiel ist« (ebd.).
Die tansanische Kirche sieht durchaus
den kulturellen Wandel, der in Europa
und Amerika »‚moderne‘ Lebensstile«
erzeugt hat, in denen gleichgeschlecht-
liche Beziehungen nicht mehr als
»schlechter Geschmack« (bad taste) er-
scheinen (2.4). Gewiss sei gesellschaftli-
cher Wandel unvermeidlich; es sei aber
nicht alles wandelbar, ja manches »wird
sich niemals ändern«. So wird es – wie
die ELCT »weiß und glaubt« – »keine
Zeit geben, in der die Nase zum Mund
wird oder das Ohr zum Auge« (2.4).
Dies gilt eben auch für die Ehe, die we-
sentlich heterosexuell ist. Ohnehin darf
die Kirche sich nicht gründen auf »wan-
delnde Werte und Fundamente« (2.5).
Kirchliche »Werte und Prinzipien« müs-
sen vielmehr »standfest bleiben gerade
gegenüber wissenschaftlichen, kulturel-
len, politischen, sozialen, ökonomischen
und anderen Kräften« (ebd.).
Emphatisch zurückgewiesen wird die

Zumutung, den »kulturellen und gesell-
schaftlichen Wandel« aus Europa und
Amerika in andere Weltregionen norma-
tiv zu exportieren (2.6). »Wir als Tansa-
nier/Afrikaner haben unsere eigenen,
über lange Zeiträume entwickelten Wer-
te und Kulturen, die unsere Lebensfüh-
rung (lifestyles) geleitet haben und eben
nur die Ehe zwischen Mann und Frau

72 Zur Situation



akzeptieren« (ebd.). Zugrunde liegt er-
kennbar die Überzeugung, dass diese
afrikanischen »Werte und Kulturen« zu-
mindest in dieser Frage dem universalen
und unwandelbaren Wort Gottes ent-
sprechen.
Dies wird nun eigentümlich schöp-

fungstheologisch entfaltet: Das »Wort
Gottes« enthalte »Prinzipien des Lebens,
die nicht geändert werden können durch
Zeit, Raum und Umstände« (ebd.).
Eines dieser »Prinzipien« sei die Ehe,
und daher werde durch die Akzeptanz
der gleichgeschlechtlichen Ehe »das
Fundament der Heiligen Schrift im Blick
auf die Weitergabe von Leben (continu-
ed procreation) sabotiert« (ebd.). Des-
halb wird auch die Behauptung verwor-
fen, die Ehe gehe nur die beteiligten
Individuen etwas an (2.7). Zum einen
stehe die Ehe im Generationenzusam-
menhang der beteiligten Familien. Zum
anderen gebe es Bereiche wie die Bewah-
rung der Umwelt und der Kultur, wo
Kirche und Gesellschaft »im vollen Be-
wusstsein ihrer Verantwortung für die
Menschheit« eingreifen müssten, um zu
verhindern, dass jemand etwas tut, »was
die humane Würde (humanhood) eines
anderen Menschen zerstört«, und das
sei eben bei der gleichgeschlechtlichen
Ehe der Fall (ebd.).3
Was folgt daraus? Die ELCT sieht sich

in Verantwortung für die Einheit der
Kirche gerufen, »sich auf die Seite des
Herrn zu stellen« (to stand with the
Lord) und die »prophetische Stimme«
zu erheben gegen die »geschmacklose
und skandalöse Angelegenheit« (taste-
less and scandalous subject) der gleich-
geschlechtlichen Ehe. Diese sei »ver-
hängnisvoll (disastrous) und ein Stachel
im Leib unseres Herrn Jesus Christus

(…), der viel Schmerz an einer alten
Wunde in der ELCT und überall auf der
Welt erzeugt« und schon jetzt »un-
ermessliche Kakophonie, Spannung und
peinliche Betretenheit (embarrassment)
auf vielen Ebenen der internationalen
Beziehungen« bewirkt hat (3.1). Heftig
kritisiert werden »einseitige Entschei-
dungen« anderer Kirchen, die »all-
gemein anerkannte und gewürdigte Nor-
men in Bezug auf die Ehe« ignorierten
(3.2) und ohnehin auf »Fehlinterpreta-
tionen und skandalösem Gebrauch der
Heiligen Schrift« beruhten (3.3). Diese
einseitigen Entscheidungen hätten die
Einheit der Kirche »unterminiert« und
sie dadurch geschwächt (3.4). Im Na-
men der Einheit soll in diesen »bösen
Zeiten« (wicked times) (3.7) die Verbin-
dung mit denjenigen Christen in der (lu-
therischen) Kirche weltweit gesucht wer-
den, »die Widerstand leisten gegen die
Entscheidung, die gleichgeschlechtliche
Ehe zu legalisieren«4 (3.6).
Möglicherweise ist es dieses Bewusst-

sein von der Umstrittenheit des Themas
in den europäischen und amerika-
nischen Kirchen selbst, das die tansa-
nische Kirche davon abhält, die Gemein-
schaft mit diesen Kirchen gänzlich
abzubrechen. Als konkrete Maßnahme
wird nur die vom LWB angeregte »ex-
changeability of Ministers« einge-
schränkt: Die ELCT werde keinen aus-
wärtigen Pastor in ihren Gemeinden
arbeiten lassen, »der in einer gleich-
geschlechtlichen Ehe oder Beziehung
lebt oder dies unterstützt« (3.9.1). Dies
gelte auch für die Zusammenarbeit mit
Institutionen wie dem LWB oder dem
Ökumenischen Rat der Kirchen. Die Er-
klärung schließt mit einem pathetischen
Appell an die »Freunde und Partner« der

Zur Situation 73

3. Inwieweit damit ein gesetzliches Verbot und eine strafrechtliche Verfolgung von Homosexualität
gefordert oder jedenfalls verteidigt wird, wäre zu klären.

4. Auch hier lässt die Formulierung offen, ob dies auch den Widerstand gegen die rechtliche An-
erkennung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften einschließt.



ELCT, die deren Position »heftig wider-
sprechen« (heatedly disagree): Sie soll-
ten »nicht versuchen – und bitte von
dem Versuch Abstand nehmen –, in wel-
cher Art, zu welcher Zeit, an welchem
Ort auch immer sich ungefragt abzuge-
ben (to meddle with) mit dem ELCT-
Standpunkt zur gleichgeschlechtlichen
Ehe oder zu irgendeiner, zu jeglicher an-
deren Gestalt homosexueller Praxis«
(3.10).
Ich habe das Dodoma Statement so

ausführlich dargestellt, weil es in unge-
wohnter Direktheit und Dichte den Kon-
flikt anspricht, der um die Beurteilung
der Homosexualität und den kirchlichen
Umgang damit in und zwischen den Kir-
chen teils nur schwelt, teils offen aus-
gebrochen ist – und weil es dies dezidiert
in ökumenischer Perspektive tut.
Interessant ist dabei, dass die tansa-

nische Kirche das Argument der kultu-
rellen Kontextualität positiv aufgreift.
Sie beruft sich auf »afrikanische Werte
und Tugenden«, die die exklusive Ver-
bindlichkeit der heterosexuellen Ehe un-
zweideutig festhielten. Die afrikanische
Kultur konvergiert nach Ansicht der
ELCT also mit dem unwandelbaren
Wort Gottes und der Schöpfungsord-
nung, während die Europäer und Ame-
rikaner davon abgewichen sind. Auch
kulturell erklären die Tansanier sich also
zu Anwälten des Allgemein-Mensch-
lichen. Spiegelbildlich wiederholt sich
hier der Polygamie-Diskurs aus der Mis-
sionsgeschichte des 19. Jahrhunderts, als
die europäischen Missionare den chris-
tianisierten Afrikanern die tief verwur-
zelte Tradition der Polygamie im Namen
der Bibel und der höherstehenden christ-
lich-europäischen Kultur verboten. Das
europäisch geprägte Christentum hat
die Afrikaner also zu einem gravieren-
den kulturellen Wandel genötigt, den sie
sich angeeignet haben und mittlerweile
als substanzielles Moment genuin afri-
kanischer Kultur gegen weitere Wert-

importversuche verteidigen, ja sogar
aktiv gegen den europäisch-amerika-
nischen Wertewandel geltend machen.
In bestimmter Hinsicht kommt es dabei
zu einem ‚re-entry‘ der konservativ-mo-
dernitätskritischen europäischen Mis-
sionstheologie in ihren Herkunftskon-
text.
Auffällig ist freilich, was das Dodoma

Statement nicht anspricht, obwohl es in
der Homosexualitätsdiskussion in den
»nördlichen« Gesellschaften und Kir-
chen eine zentrale Rolle spielt: die Di-
mension der Gerechtigkeit, der Nicht-
Diskriminierung und der Inklusivität.
Das ist auch insofern bemerkenswert,
als gerade diese Dimension es ist, die üb-
licherweise namentlich von den Kirchen
des »globalen Südens« mit großer Ent-
schiedenheit in den ökumenischen Dis-
kurs eingebracht wird. Auch der Aspekt
der Verbindlichkeit und Verlässlichkeit
der Beziehung, die auch in gleich-
geschlechtlichen Partnerschaften gelebt
werden können, spielt keine Rolle. Der
Fokus liegt ausschließlich auf der Vertei-
digung der exklusiv heterosexuellen
Ehe.
Das Dodoma Statement reagiert auf

zwei Entscheidungen lutherischer Kir-
chen im Jahr 2009: Die schwedische Kir-
che beschloss, die kirchliche Trauung
auch für gleichgeschlechtliche Paare zu
öffnen, und die amerikanische ELCA er-
laubte die Ordination offen homosexu-
eller Geistlicher. Angesichts dessen sah
die tansanische Kirche sich genötigt, klar
Position zu beziehen. Sie verstand das als
Dienst an der Einheit und hat daher die
kirchliche Gemeinschaft mit den betref-
fenden Kirchen auch nicht aufgehoben.
Eben diesen Schritt vollzog 2013 über-
raschend aber die Synode der Mekane
Yesus Kirche, der großen und schnell
wachsenden lutherischen Kirche in
Äthiopien: Sie erklärte die kirchliche Ge-
meinschaft mit der schwedischen und
der US-amerikanischen Kirche für unter-

74 Zur Situation



brochen. Dieser Konflikt zwischen drei
lutherischen Kirchen, die allesamt Mit-
glieder des LWB sind, bedeutet eine neue
Zuspitzung in dem längerfristigen span-
nungsreichen Diskursprozess, in dem
der LWB versucht, die erreichte ekkle-
siologische Qualität der Gemeinschaft
lutherischer Kirchen unter den Bedin-
gungen gravierenden Dissenses zu be-
wahren. Diesen Diskursprozess will ich
kurz skizzieren, ehe ich in einem ab-
schließenden systematischen Reflexions-
gang Konsequenzen für die Hermeneu-
tik ökumenischer Verbundenheitspflege
erwäge.

III. Bereden und Beschweigen:
Verbundenheitspflege im LWB
angesichts der Krise

Die zum Teil heftigen Konflikte und
schwierigen Diskussionen im LWB um
die theologische Beurteilung der Homo-
sexualität5 und deren ekklesiale Kon-
sequenzen reichen zurück bis mindes-
tens 1995.6 Auf der Tagung des Rates in
Windhoek diagnostizierte der damalige
Generalsekretär Ishmael Noko ange-
sichts der wachsenden Spannungen im
Blick auf »Fragen zur menschlichen Se-
xualität« hellsichtig die Schwierigkeit, in
dieser Frage auch nur eine gemeinsame
Sprachebene zu finden, und schlug dem
Rat vor, »einen Konsultationsprozess
derMitgliedskirchen weltweit ein(zu)lei-
te(n)« mit dem Ziel, »‚in den unter-
schiedlichen Antworten einen gemein-
samen Ansatz (zu) finden‘«. Nach
einigen Vorarbeiten beschloss der Rat
des LWB 2007 in Lund sodann einen
»fünfjährige(n) Studienprozess mit Kon-

sultationen in den verschiedenen Regio-
nen«. Da dieser sog. »Lund-Prozess«
über die Vollversammlung von 2010 hi-
nausreichte, wurde vereinbart, das wei-
terhin höchst kontroverse Thema auf
dieser gezielt auszusparen (was zumin-
dest an der Oberfläche weithin gelang).
Freilich hatten einige, v.a. afrikanische

Kirchen den »Lund-Prozess« auch als
Selbstverpflichtung der Kirchen aufge-
fasst, in diesen fünf Jahren keine gravie-
renden Entscheidungen in den strittigen
Fragen zu fällen. Deshalb empfanden sie
die Entscheidungen in Schweden und
den USA nicht nur inhaltlich, sondern
auch prozedural als unangemessen.
Ihnen schien dadurch die »gegenseitige
Rechenschaftspflicht« unterlaufen, die
sich (so Generalsekretär Martin Junge
2010) »aus dem Selbstverständnis der
LWB-Mitgliedskirchen als Kirchen-
gemeinschaft ergibt«. Die Schroffheit
des Dodoma Statements erklärt sich
auch vor diesem Hintergrund. Die Span-
nungen nahmen während des »Lund-
Prozesses« also eher zu als ab.
Dieser kam zum Abschluss mit der

Ratssitzung in Bogotá 2012. Klar war,
dass ein Konsens in der Sache nicht zu
erreichen sein würde. Konnte es aber ge-
lingen, wenigstens ein Einvernehmen zu
erlangen, dass der tiefe Konflikt in der
ethischen Frage die geistliche Gemein-
schaft unter den Lutheranern nicht auf-
hebt? Diesem Ziel diente während der
Ratstagung eine »Emmaus-Konversati-
on«, in der Ratsmitglieder aus unter-
schiedlichen Regionen im geschützten
Raum vertraulicher Kleingruppen einan-
der ihre Erfahrungen und Überzeugun-
gen im Umgang mit dem Thema Homo-
sexualität aus ihrem jeweiligen Kontext

Zur Situation 75

5. Zur inhaltlichen Dimension vgl. meinen Beitrag: Homosexualität als ökumenische Herausforde-
rung, in: Ökumenische Rundschau 60 (2011), 471–481.

6. Zum Folgenden vgl. die instruktive »Chronologische Zusammenstellung der wichtigsten offiziel-
len Diskussionen und Entscheidungen des LWB zum Thema Familie, Ehe und Sexualität 1995–
2011« (Akten der Tagung des LWB-Rats, Bogotá, Kolumbien, 15.–20. Juni 2012, Anlage 10.4).
Dort auch die angeführten Zitate.



heraus erzählen und erläutern sollten.
Diese intensiven Begegnungen ermög-
lichten im Rat einen Minimalkonsens,
den Präsident Younan und Generalse-
kretär Junge in einem gemeinsamen
Brief anschließend den Mitgliedskirchen
kommunizierten.7 Zentral ist dabei die
Einsicht, dass die Fragen von Familie,
Ehe und Sexualität nicht als »communi-
on-defining issues« behandelt werden
sollten. Pointiert heißt es: »The LWF
communion of churches is not a mono-
thematic communion«. Der Konflikt in
einer Frage ist also umfangen von viel-
fältigen Formen des gemeinsamen Han-
delns. In den strittigen Fragen selbst sol-
len im LWB derzeit keine Beschlüsse
gefasst werden; vielmehr wird die Fort-
setzung eines »offenen Dialog(s)« ange-
raten. Mit diesen Maßnahmen sieht der
LWB sich »weiterhin als Kirchengemein-
schaft auf dem Weg«.
Wie fragil dieser Minimalkonsens

freilich ist, zeigte wenige Monate später
die Entscheidung der Mekane-Yesus-
Kirche. Die Ratssitzungen in Genf
(2013) und Medan (2014) konnten kei-
nen Weg aus der Krise weisen. Klar er-
kennbar ist indes auf allen Seiten der
Wille, die Gemeinschaft zu erhalten.
Das Kohäsionsbewusstsein der lutheri-
schen Weltgemeinschaft ist mittlerweile
offensichtlich so stark, dass es auch die
Bereitschaft, schwere Spannungen län-
gerfristig auszuhalten, einschließt. Die
Fortführung der inhaltlichen Diskussion
wird indes nicht auf Dauer zu vertagen
sein. Ohne dass es dabei gelingt – mit
Ishmael Noko gesagt –, »in den unter-
schiedlichen Antworten einen gemein-
samen Ansatz (zu) finden«, dürfte die ir-
ritierte Gemeinschaft kaum zu
bewahren sein. Ebenen, Bedingungsfak-

toren und mögliche Grenzen für einen
solchen »gemeinsamen Ansatz« will ich
nun abschließend reflektieren.

IV. Respektvolle Distanz –
zugemutete Nähe:
Ökumenische Perspektiven

Denkbar wäre zunächst, den Konflikt
um die Beurteilung von Homosexualität
als einen Streit um die ethische Konkre-
tion des Evangeliums zu behandeln, der
die Grundlagen des gemeinsamen Evan-
geliumsverständnisses nicht tangiert.
Dies läge in der lutherischen Tradition
durchaus nahe, die ethischen Fragen
nur in seltenen Ausnahmefällen den
Rang eines status confessionis zubilligt.
Die äthiopische Kirche hat aber durch
ihre Entscheidung klar gemacht, dass
die Frage nach ihrer Überzeugung die
Lehrgrundlagen berührt, und auch das
Dodoma Statement lässt daran letztlich
keinen Zweifel.8

Umgekehrt beanspruchen natürlich
auch die Kirchen, die gleichgeschlecht-
liche Paare trauen und homosexuelle
Geistliche ordinieren, dies in Verantwor-
tung vor dem biblischenWort zu tun. Sie
argumentieren dabei vor allem mit Jesu
Nächstenliebe-Ethos, das dezidiert die
ethnisch, sozial, religiös, ökonomisch
oder wegen ihres Geschlechts Aus-
gegrenzten einschließt, und mit dem
von Paulus hervorgehobenen univer-
salen Charakter der Gemeinschaft »in
Christus«, in der weder Herkunft noch
soziale Stellung und Geschlecht eine dis-
kriminierende Bedeutung haben (Gal
3,28) – warum sollte sexuelle Orientie-
rung dann noch ein Ausschlussgrund
sein? Da zugleich die Fokussierung der

76 Zur Situation

7. Brief an dieMitgliedskirchen undNationalen Komitees des LWB sowie die vom LWB anerkannten
Gemeinden, 20. Juli 2012.

8. Heinrich Bedford-Strohm hat einmal nach einem Gespräch mit afrikanischen Kirchenleitern be-
richtet, dass diese sich durchaus in der Situation von Barmen sähen.



Ehe auf die Entstehung und Versorgung
von Kindern als von der Bibel nicht ge-
forderte Engführung erkannt wurde,
entfiel ein entscheidender Grund, gleich-
geschlechtlichen Partnerschaften wegen
der fehlenden biologischen Möglichkeit
direkter Generativität die ethische Legi-
timität zu entziehen. Wenn aus der Liebe
erwachsende wechselseitige Verlässlich-
keit und Verantwortung den Kern der
Ehe ausmachen, dann kann gleich-
geschlechtlichen Paaren die Fähigkeit
dazu nicht grundsätzlich abgesprochen
werden. Zudem wird historisch-kritisch
betont, dass den antiken Autoren keines-
wegs derartige partnerschaftlich-ehea-
nalog gelebte homosexuelle Beziehun-
gen vor Augen standen, wenn sie
gleichgeschlechtliche sexuelle Akte the-
matisierten.
Beide Seiten berufen sich in der kon-

kreten ethischen Frage also auf die
Schrift, kommen aber zu diametral un-
terschiedlichen Antworten. Beide identi-
fizieren dabei auch einen gleichsam nicht
verhandelbaren Kernbestand, eine bib-
lische Zentraleinsicht, die für die Beur-
teilung des gesellschaftlichen Wandels
orientierend wirken soll. Die einen beru-
fen sich auf die nach ihrer Überzeugung
selbstevidente biblische Norm der hete-
rosexuellen Ehe, die anderen auf die für
sie ebenfalls selbstevidente radikale In-
klusivität der Ethik Jesu. Es wäre schon
viel gewonnen, wenn man sich gegensei-
tig den Willen zur Schriftgemäßheit zu-
billigen könnte. Das ist aber nicht der
Fall. Ganz offensichtlich ist dies bei den
afrikanischen Kirchen: Für sie ist die An-
erkennung von Homosexualität eo ipso
Abkehr vom Wort Gottes. Subtiler gilt
dies aber auch für die Europäer und
Amerikaner: Sie anerkennen zwar den
Willen zur Schriftgemäßheit, attestieren
aber einen unkritischen (und auch: un-
lutherischen) Biblizismus.
Für das weitere Gespräch wird es da-

her entscheidend darauf ankommen,

sich über den Umgang mit der Bibel zu
verständigen. Der LWB hat deshalb ein
längerfristiges Forschungsprojekt zur
lutherischen Hermeneutik initiiert, in
dem z.B. der Frage nachgegangen wird,
was es eigentlich heißt, die Bibel »wört-
lich zu nehmen«. Im gelingenden Fall
wird dadurch die Sensibilität für die
Selektivität, Perspektivität und Kon-
textualität von Auslegungsprozessen ge-
schärft – was dazu beitragen kann,
besser wahrzunehmen, welche pragma-
tische Faktoren und kulturelle Plausi-
bilitätshorizonte das Schriftverstehen
unvermeidlicher- wie legitimerweise be-
einflussen. Dies könnte helfen, falsche
Alternativen zu überwinden, und den
Blick dafür öffnen, dass die hermeneuti-
schen Herausforderungen allen gemein-
sam sind.
Wie sollen, wie können die Kirchen

des »Nordens« in dieser Frage weiter
agieren? Sie haben in langwierigen, teil-
weise sehr kontroversen und schmerz-
lichen Prozessen Entscheidungen getrof-
fen, die sie – wie ich finde, mit guten
Gründen – für schriftgemäß halten. Sie
waren aber bisher, wenn ich recht sehe,
sehr zurückhaltend, ihre Entscheidungen
in andere Kirchen zu ‚exportieren‘. Bis-
lang haben sie sich darauf beschränkt,
die Entscheidungen für ihren eigenen
Kontext als theologisch legitim zu vertei-
digen, ohne zu erwarten oder gar zu for-
cieren, dass diese in anderen Kontexten
übernommen würden. In den afrikani-
schen Kirchen ist aber dennoch der Ein-
druck entstanden, sie würdenwieder ein-
mal als diejenigen behandelt, die ‚noch
nicht so weit‘ seien, ‚die Aufklärung
noch vor sich‘ hätten und allenfalls mit
Nachsicht und Geduld, nicht mit Ver-
ständnis rechnen könnten. Schon der
Versuch, mit ihnen über das Thema ins
Gespräch zu kommen, erscheint als Aus-
druck eines kirchlichen Neo-Kolonialis-
mus undwird etwa in Dodoma brüsk zu-
rückgewiesen (»do not even try«!).

Zur Situation 77



Gewiss ist dies zunächst einmal zu res-
pektieren. Und gewiss verbieten sich kul-
turelle Hegemonialansprüche in religiö-
semGewand – wenn irgendwo, dann hat
der viel beschworene »Dialog auf Au-
genhöhe« hier seinen Platz. Dennoch
machen theologische Einsichten nicht
an Landeskirchengrenzen Halt. Wenn
europäische und amerikanische Kirchen
Homosexualität als evangeliumsgemäß
gestaltbare Lebensform anerkennen,
dann kann dies nicht nur für europäi-
sche und amerikanische Homosexuelle
gelten. Dann gehört diese Anerkennung
(und ihre Umsetzung im kirchlichen Le-
ben) zum sichtbaren Zeugnis dieser Kir-
chen. Dies muss und soll nicht im Duk-
tus offensiven Missionierens geschehen.
Gleichwohl gibt es Punkte, wo sie, wenn
sie ihre Entscheidung ernst nehmen, ihre
– sei es: prophetische – Stimme erheben
müssen auch gegenüber ihren Glaubens-
geschwistern: wenn diese etwa die Gel-
tung der Menschen- und Bürgerrechte
für Homosexuelle relativieren oder die
staatliche Kriminalisierung von Homo-
sexuellen unterstützen oder gar selbst
fordern.
In bestimmter Hinsicht bildet sich die

»Ökumene der Profile« hier nach innen
ab. Nur dass die unterschiedlichen Pro-
file einander hier innerhalb bereits beste-
hender voller Gemeinschaft zugemutet
sind, während der Terminus ursprüng-
lich eine Leitperspektive für die Bezie-

hungen zwischen Kirchen benennt, die
angemessene Formen der Gemeinschaft
erst noch entwickeln müssen. Im Bild ge-
sagt: Geht es dort um die Frage, ob man
trotz Differenzen heiraten soll, geht es
hier darum, wie man trotz Differenzen
die Scheidung vermeidet.
Nach meiner Einschätzung wird dabei

viel vom ‚Faktor Zeit‘ abhängen. Kurz-
fristige Lösungen wird es nicht geben.
Weder werden die europäischen und
amerikanischen Kirchen ihre Entschei-
dungen zurücknehmen, noch werden
die afrikanischen Kirchen derzeit ihre
Bewertung der Homosexualität revidie-
ren. Direkte Gespräche zum Thema sind
also nicht empfehlenswert, wären wohl
sogar kontraproduktiv. Auf Dauer kann
die Gemeinschaft aber nur gewahrt blei-
ben, wenn die Zeit genutzt wird, um
durch Verbundenheitspflege auf vielfäl-
tigen anderen Ebenen das wechselseitige
Vertrauen zu stabilisieren und die Trag-
fähigkeit der Gemeinschaft zu bewäh-
ren. Mittelfristig ist zu hoffen, dass die
Integration homosexueller Lebensfor-
men ins kirchliche Leben Normalitäts-
erfahrungen ermöglicht, die nach außen
ausstrahlen und den Horror vor dem
»tasteless and scandalous subject« lin-
dern. Auf dieser Basis könnten dann
neue Gespräche sinnvoll sein. Niemand
weiß, ob der Atem lang genug ist für die-
sen Weg. Aber der Versuch ist aller
Mühe wert.

78 Zur Situation


	Irritierte Gemeinschaft: ökumenehermeneutische Implikationen der Homosexualitätsdiskussion im Lutherischen Weltbund
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


