o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universititsbibliothek

“Da wurden ihnen die Augen aufgetan.”: der
Sundenfall-Mythos als anthropologisches Drama

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2016. ““Da wurden ihnen die Augen aufgetan.’: der
Sundenfall-Mythos als anthropologisches Drama.” Evangelische Theologie 76 (3):
196-211. https://doi.org/10.14315/evth-2016-0306.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
S,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %.\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & A
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://doi.org/10.14315/evth-2016-0306
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

»Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«

Der Sdandenfall-Mythos als anthropologisches Drama

Bernd Oberdorfer

Abstract

The biblical story of Adam’s and Eve’s fate in paradise (Gen 3) is one of the most powerful
narrations in cultural history. As part of the biblical >Primeval Historys, it has shaped the
image of the human condition far beyond its theological content. This contribution first re-
constructs the internal dynamics of the text as an anthropological drama about the loss of
original familiarity with the world. The second part draws important trajectories of the Chris-
tian reception history of Gen 3. It was only then that this story was understood as story of the
>Fall of Man< and hence theologized as etiology for the human need of redemption. Yet the
polyvalence of the text remained. In the modern period, the act of eating from the tree of
knowledge of good and evil could be understood as an important step towards human auton-
omy and dignity.

» Alle gliicklichen Familien dhneln einander; jede ungliickliche aber ist auf ihre eige-
ne Art ungliicklich. «! Vielleicht erklart der bertihmte erste Satz von Tolstois Roman
» Anna Karenina«, in dem auf bald 1000 Seiten Faszination und fatale Folgen einer
amour fou nachverfolgt werden, auch ein wenig die Faszination, die bis heute von
jener biblischen Erzihlung ausgeht, die landldufig (und redaktionell auch in den
meisten Bibelubersetzungen) mit dem Titel »Stindenfall« versehen ist. Jedenfalls gibt
es wohl kaum einen Text, der die kulturelle Phantasie tiber Jahrtausende so sehr
angeregt hat und bis heute anregt wie die Geschichte von Adam, Eva, der Schlange
und der verbotenen Frucht (Gen 3,1-24). Weit mehr als das idyllische Glick der
Paradiesesharmonie scheint das Zerbrechen jener innigen Welt- und Gottesgebor-
genheit die Vorstellungskraft zu beschiftigen. Das gilt bei weitem nicht nur fir die
Religion. Die Kunstgeschichte hat sich an diesem Motiv abgearbeitet, die Literatur
greift immer wieder darauf zuriick, die Werbung — als Seismograph des Interessanten
— spielt in vielfaltigen Brechungen damit.

Das hat gewiss nicht nur damit zu tun, dass das Sujet in weniger freiziigigen Zeiten
als den unseren die Moglichkeit bot, im Schutz des kanonischen Textes (und im
Modus moralischer Entriistung) Nacktheit zu zeigen. Und es erklart sich auch nicht
allein aus dem schlichten, sozusagen genealogischen Befund, dass die Geschichte von
den Ureltern des Menschengeschlechts handelt. Natiirlich ist das insofern wichtig,
als es um grundsatzliche Aussagen tiber die Menschen schlechthin geht. Aber ent-
scheidend fiir die nachhaltige, nicht nachlassende Wirkung des Textes ist doch, was
da wie gesagt wird. Offenbar sind in diesem Text elementare Menschheitserfahrun-

1. Leo N. Tolstoi, Anna Karenina. Deutsch von Fred Ottow, Miinchen °1994, 7.

Evang. Theol. 76. Jg., Heft 3, S. 198-213
ISSN 0014-3502 © Chr. Kaiser / Glitersloher Verlagshaus, 2016



Bernd Oberdorfer 199

gen verdichtet, und er regt immer neu dazu an, eigene Erfahrungen in seinem Licht
zu deuten, so dass sich im kulturellen Gedéachtnis Fortschreibungen, Umschreibun-
gen, Gegenzeichnungen an ihn anlagern.

In der Bibel steht die Erzihlung an herausgehobener Stelle im Zusammenhang der
von der Forschung sogenannten »Urgeschichte«, die mit der Weltschopfung beginnt
und mit der Sprachen- und Volkervielfalt nach dem gescheiterten Turmbau zu Babel
endet (Genesis 11); manche Forscher nehmen noch die unmittelbar folgende Erwih-
lung Abrahams zum Stammvater Israels hinzu (Gen 12,1-3). Diese » Urgeschichte«
wire in ihrer Intention ganzlich missverstanden, wenn man sie als Bericht tiber die
Frithgeschichte der Menschheit lesen wiirde. Wer sie liest, soll vielmehr seine Gegen-
wart darin erkennen: So sind wir, so ist unsere Welt — und so kommt Gott darin vor.
Im Gewand einer Ursprungserzahlung entfaltet der Text also ein Bild der conditio
bhumana, wie wir sie — und wie wir uns in ihr — vorfinden. Und dieses Bild zeugt von
einer fast tiberbordenden Fiille menschlicher Moglichkeiten und Abgriinde, es ist
voller Spannungen, Ambiguititen, ja Widerspriiche. Es zeigt die immensen Fihig-
keiten des Menschen, der als besonderes Geschopf, als » Ebenbild Gottes«, als Stell-
vertreter Gottes mit dem Auftrag versehen ist, den ihm tibertragenen Bereich der
Schopfung zu ordnen und zu gestalten, und es zeigt die »Miihsal«, mit der wir der
bebauten Erde den Ertrag abtrotzen »im Schweifse unseres Angesichts«. Es zeigt die
Gemeinschaftsbediirftigkeit des Menschen und das Gliick der Gemeinschaft (»Sie
werden ein Fleisch sein«). Es zeigt aber auch, wie Gemeinschaft zerbricht, wie Neid
und Gier Vertrauen zerstoren, wie Verantwortung abgelehnt wird. Es zeigt die >Spi-
rale der Gewalt<, die daraus erwachst. Es zeigt die Selbstbedrohung, der die Mensch-
heit sich aussetzt —»>nach uns die Sintflut!< —, und die totalitidre Versuchung, die noch
die Menschheits-Solidaritit instrumentalisiert (»Lasst uns einen Turm bauen ...«),
und es zeigt den Segen kleiner Neubeginne, jenseits von Eden, nach dem Bruder-
mord, nach der Flut, nach dem Einsturz des himmelstiirmenden Turmes.

Inmitten dieses umfassenden Menschheitspanoramas nimmt die Erzahlung von
den Geschehnissen im Paradiesgarten eine Schliisselstellung ein. Sie stellt gewisser-
mafSen das Urbeben dar, dessen Stofdwellen all die folgenden Erschiitterungen aus-
l6sen. Sie beschreibt die conditio humana als Resultat einer ebenso elementaren wie
unerklirlichen Verianderung, eines Verlusts unmittelbarer Vertrautheit niamlich, der
uns indes zu dem macht, was wir sind: nicht festgestellte Wesen, weltunsicher, welt-
bediirftig, ja weltsuchtig, zum Erkennen bestimmt, zur » Dauerreflexion« verdammt.
Die geoffneten Augen — Gliick und Verhiangnis zugleich.

Diese Vielschichtigkeit, Vieldeutigkeit des Textes ist gewiss ein wichtiges Moment
seiner Wirkmacht. Er bietet kein glattes Bild, gibt keine perfekten Erkldrungen, klart
die Ritsel nicht schattenlos auf. Im Gegenteil: Er macht die Ratsel sichtbar, an-
sprechbar, besprechbar.

Der bekannte Titel »Stindenfall« macht den vieldimensionalen Text freilich ein-
dimensional, legt ihn fest. Er verfehlt die tiefe Ambivalenz der Dynamik des Erken-
nens, die allein erkldren kann, warum die verbotene Frucht so attraktiv ist, m.a. W.:
warum der Wunsch zu wissen zur grofsen Versuchung werden kann. Dies ist umso
gravierender, als weder »Stinde« noch »Fall« im Text selbst vorkommt. Wir tun
daher gut daran, den Titel zunichst einmal fern zu halten, wenn wir uns jetzt im
Sinne eines >close reading« dem Text selbst zuwenden. Hinterher allerdings werden
wir zu fragen haben, wie es zum Titel »Stindenfall« gekommen ist und was er viel-
leicht doch mit dem Text zu tun haben konnte. Dies geschieht im Rahmen einer



200 —— »Da wurden ibnen die Augen aufgetan.«

Skizze der theologischen Wirkungsgeschichte von Genesis 3, die den zweiten Teil
meines Beitrags bildet.

|. Eyes wide shut: Der Schock des Erkennens

Zwei, die alles haben — so konnte man die Ausgangslage am Beginn von Genesis 3
beschreiben. Sie konnte besser nicht sein. Double income, no kids — ja, mehr noch:
selbst die Notigung zu geregelter Erwerbstitigkeit fehlt. Alles ist da, fur alles ist
gesorgt. Nicht einmal Langeweile muss aufkommen: Die Welt ist so etwas wie ein
riesiger Schrebergarten, den der Mensch gleichsam als Hobbygértner »bebauen und
bewahren« darf, nichtentfremdet die Frucht seiner mithelosen Arbeit geniefSend.
Bekanntlich ist Genesis 3 ja der zweite Teil jener Paradieserzihlung, die in Genesis
2,4b beginnt. Sie ist von der Erzihlung der Schopfung in sechs Tagen zu unterschei-
den, die ihr in der Bibel vorangestellt ist. Diese Schopfungserzahlung (Gen 1,1-2,4a)
wird iiblicherweise einer Uberlieferungsschicht zugerechnet, die » priesterschriftlich «
genannt wird, weil in ihr Fragen der kultischen Ordnung (etwa: Reinheit und Un-
reinheit) eine wichtige Rolle spielen; sie wird in die Zeit am Ende oder nach dem
babylonischen Exil datiert. Die Paradieserzahlung war lange als »jahwistisch« be-
kannt, weil sie als Teil einer Uberlieferungsschicht galt, in der bevorzugt der Gottes-
name »Jahwe« verwendet wird. Ob es diesen »Jahwisten« wirklich gab, ist in der
Forschung heute umstritten; ein neueres Einfithrungswerk spricht deshalb vorsichtig
von der »nichtpriesterschriftliche(n) Urgeschichte«2. Keine Einigheit herrscht auch
in der Datierung: Wahrend lange Zeit unisono die »jahwistische« Paradieserzihlung
fur deutlich dlter galt als die » priesterschriftliche« Schopfungserzahlung, gibt es heu-
te auch Exegeten, die das umgekehrt sehen. Dies ist nicht ganz unwichtig, wenn es
darum geht, ob ein Text den anderen beeinflusst hat, ob der jingere Text eventuell
den dlteren kommentiert oder gar kritisiert.> Wir mussen das freilich nicht entschei-
den; fiir unsere Zwecke gentigt es, dass die Paradieserziahlung eine eigene Einheit
bildet, in der Genesis 3 in vielfiltiger Hinsicht an Genesis 2 riickgebunden ist.
Zuriick deshalb in den Schrebergarten mit Rundumbetreuung! Bezeichnenderwei-
se gab es noch keine Vegetation, bevor Gott den Menschen aus Erde schuf und ihm
Odem einhauchte; denn neben dem Regen bedarf es fiir die Bepflanzung auch des
Menschen, »der das Land bebaut«. Umstandlich und detailverliebt wird erzahlt, wie
Gott den »Garten Eden« einrichtet, Biume wachsen lasst und sogar fiir ein Bewais-
serungssystem sorgt. So wie die Pflanzen auf die menschliche Pflege angewiesen sind
(Natur und Kultur sind kein Widerspruch!), so werden sie auch der menschlichen
Nutzung anheim gegeben. Mit einer Ausnahme: Der Baum der Erkenntnis des Guten

2. J. Chr. Gertz (Hg.), Grundinformation Altes Testament, Gottingen #2010, 260-268. Zur »Hypo-
these einer jahwistischen Quellenschrift« vgl. a.a. 0., 208-210.

3. So liest etwa Andreas Schiile (Made in the >Image of God«. The Concepts of Divine Images in Gen
1-3, in: ZAW 117, 2005, 1-20) die »Erzdhlung von der Erschaffung des Menschen in Genesis 2—
3« als »direkte Kritik an der Vorstellung von der Gottebenbildlichkeit in Genesis 1« — so das
Referat bei Isolde Karle: »Da ist nicht mehr Mann noch Frau ...« Theologie jenseits der Ge-
schlechterdifferenz, Giitersloh 2006, 220. Zu Gen 2-3 vgl. a.a.0., 201-217. — Gertz hingegen
vermutet weiterhin, dass die »nichtpriesterschriftliche Urgeschichte« »ilter als P« sei (Grund-
information, a.a. 0., 265), und reprisentiert damit die derzeitige Mehrheitsmeinung.



Bernd Oberdorfer 201

und Bosen ist strafbewehrt verboten — wer von ihm isst, muss noch am selben Tage
»des Todes sterben«.

Gott greift auch korrigierend — um nicht zu sagen: optimierend - ein, wenn ihm
Mingel auffallen. Bei der Behebung geht er geradezu experimentell vor. Als er fest-
stellt, dass es dem Menschen allein zu langweilig ist und er also Gesellschaft braucht,
schafft er zunichst einmal die Tiere und beschaftigt den Menschen, indem er ihn
ihnen Namen geben lisst. Ein angemessenes Gegentiber findet sich dabei aber nicht.
Erst als dies klar ist, schafft Gott aus dem Inneren des ersten Menschen einen zwei-
ten, den der Mensch sogleich als Seinesgleichen erkennt und seinerseits benennt: als
»Mainnin« (wie Luther das hebriische Wortspiel wiedergibt), »weil sie vom Manne
genommen ist« — heute wiirde man wohl eher »Menschin« sagen, denn » Adam«
heiflt zundchst »Mensch«.* Auffillig anachronistisch im Kontext der vater- und
mutterlosen Erstmenschen wird daran dann die alltagsempirische Beobachtung an-
geschlossen, dass die zwischengeschlechtliche Attraktion starker ist als die Bindung
an »Vater« und » Mutter «. Vollig unproblematisch wird die sexuelle Vereinigung auf
die urspriingliche Einheit der Urmenschheit zuriickgefiihrt, gleichsam als deren Wie-
derholung (»sie werden ein Fleisch sein ...«). Uberhaupt herrscht paradiesische Un-
befangenheit: »Sie waren beide nackt (...) und schimten sich nicht. «

Eine vollendete Idylle also, so scheint es. Kein Schlaraffenland, kein >Schlemmer-
paradiess, aber ein auskommliches, gutes Leben. Durchaus nicht dumpf-bewusstlos,
im Gegenteil: verbunden mit intellektuellen Herausforderungen wie dem Benennen
der Tiere, das ja deren unterscheidendes Erkennen voraussetzt. Selbst das Baum-
Tabu enthalt also kein grundsitzliches Denk-Verbot, es wirkt eher wie eine entlas-
tende Schutzmafinahme zur Erhaltung des Idylls. Nur eines fallt auf: Geredet wird
kaum, und schon gar nicht: miteinander.

Dies dndert sich mit dem Auftritt der Schlange. Thr Handwerk — wenn man das so
sagen darf —ist der Dialog. Gemessen an ihrer spateren Wirkungsgeschichte wird sie
tibrigens bemerkenswert unaufgeregt eingefithrt. Keine dimonische, gar: teuflische
Macht wird ihr zugeschrieben, sie wird nicht als der grofle Gegenspieler Gottes vor-
gestellt. Ganz im Gegenteil: Sie ist betontermafSen eines der » Tiere auf dem Felde, die
Gott der HERR gemacht hat«. Sie darf da sein, wo sie ist, sie ist Gottes Geschopf
unter Gottes Geschopfen. Nur: Sie ist »listiger «, kltiger als die anderen Tiere. Sie tut
gar nichts Boses. Sie stellt nur Fragen. Genauer: eine einzige, anscheinend oder
scheinbar unschuldige Frage. Sollte Gott wirklich gesagt haben ... ?

Mit dieser einen Frage erzeugt sie aber einen feinen, zunichst ganz unmerklichen
Riss im wohlgeordneten Garten der menschlichen Weltinnigkeit. Sie fragt ja nur. Sie
zieht gar nicht explizit in Zweifel. Sie staunt nur. Sollte Gott wirklich gesagt haben,
dass ihr nicht von allen Biumen im Garten essen sollt?® Die Schlange fragt nach, ob

4. Vgl. Karle, a.a.0., 203: »Zunichst ist adam nicht der Mann, sondern das geschlechtlich noch
undifferenzierte Erdwesen, genommen von der adamah, dem Erdboden. Adam ist mithin kein
Eigenname wie Eva, sondern eine Gattungsbezeichnung fir den Menschen. « Karle folgert daraus:
»Praktisch alles, was iiber Adam erzihlt wird, betrifft >seine Frau< ebenso und beschriankt sich
keineswegs auf das minnliche Geschlecht. «

5. Die Frage ist uibrigens doppeldeutig: Sie kann meinen, dass Gott nicht alle Biume zur Nutzung
freigegeben hat (so wird sie, wenn ich recht sehe, auch meistens verstanden). Sie kann aber auch
meinen, dass Gott die Biume grundsitzlich vom Genuss ausgeschlossen hat. Man miisste dann
tbersetzen: Sollte Gott wirklich gesagt haben, dass ihr von den Baumen im Garten allesamt nicht
essen durft? Man konnte dann der Schlange unterstellen, dass sie Gottes Verbot bewusst falsch



202 ——— »Da wurden ibnen die Augen aufgetan.«

es wirklich Gottes Wille sein kann, den Menschen den Genuss bestimmter Friichte
vorzuenthalten. Anders gewendet: Sie sit Zweifel, ob das Verbot wirklich Ausdruck
von Gottes umfassender Fiirsorge fiir den Menschen sein kann. Passt das zusammen:
diese Fursorge und jenes Verbot? In Zweifel gezogen wird also gar nicht Gottes guter
Wille, sondern nur die Tauglichkeit des Verbots zu dessen Umsetzung.

Dies wird deutlich in der Antwort der Schlange auf die Erklarung der Frau. Die
Schlange betreibt Aufklirung. Keineswegs wird die Frucht den Tod bringen. Der
Effekt wird ein ganz anderer sein: Erstens werden eure Augen ge6ffnet werden, zwei-
tens werdet ihr sein wie Gott und drittens werdet ihr wissen, was gut und bose ist.
Was soll daran schlecht sein?!

Diese suggestive Frage stellt sich nicht nur der Frau, sondern bis heute auch den
Leserinnen und Lesern der Geschichte. Mit geoffneten, wachen Augen durchs Leben
gehen — ist es nicht das, was den Menschen zum Menschen macht? Wissen, was gut
und bose ist — ist das nicht Inbegriff human-autonomer Menschenwiirde?

Z6gern macht vielleicht der Ausdruck »sein wie Gott«. Hier horen wir vermutlich
intuitiv Hybris mit, menschliche Selbstiiberschatzung, Hochmut — klassische Bestim-
mungen der christlichen Stindenlehre: Der Mensch ist nicht mit seinem von Gott
zugewiesenen geschopflichen Lebensraum zufrieden, er greift dariiber hinaus, das
Geschopf will Schopfer sein. Gewiss spielt das alles — sozusagen im Riickblick, ex
eventu, aus der Perspektive der gedffneten Augen — mit herein. Aber verweilen wir
firr einen Moment in der Perspektive der Erstmenschen ante eventum, noch im Dia-
log mit der Schlange: Konnte ihnen das »Sein wie Gott« nicht als wahre Erfullung
ihrer geschopflichen Bestimmung erscheinen, zumal wenn dieses »Sein wie Gott« so
eng mit dem » Wissen um Gut und Bose« verkniipft ist?

Hier kann im Horizont der kanonischen Anordnung der Texte ein Blick auf die
»priesterschriftliche« Schopfungserzihlung in Genesis 1 verdeutlichend weiterhel-
fen. Dort wird bekanntlich der Mensch als »Ebenbild Gottes« bezeichnet (Gen
1,26). Bis heute gibt es vielfaltige Versuche, diesen schillernden, schwer greifbaren
Begriff mit Inhalt zu fiillen.® Ist es da ganz abwegig, das »Sein wie Gott« im Sinne der
»Gottebenbildlichkeit« zu verstehen? Dann wiirde die Aufklarung der Schlange erst
in ihrer hintergriindigen Suggestivitit erkennbar, im Hinweis auf ein Paradox: Sollte
Gott wirklich gewollt haben, dass ihr die euch von ihm selbst als eurem Schopfer
zugedachte geschopfliche Bestimmung nicht verwirklicht? Sollte Gott wirklich ge-
wollt haben, dass ihr nicht als die Menschen lebt, als die er euch geschaffen hat?
Natiirlich klingt hier auch das Motiv des >Neides der Gotter«< an, die dem Menschen
seine GrofSe missgonnen. Entscheidend scheint mir demgegentiber aber die paradoxe
Zuspitzung des gottlichen Verbots: Nur durch seine Ubertretung scheint der Mensch

wiedergibt, um dessen Plausibilitit ad absurdum zu fiithren. Es gibt Exegeten, die diese zweite
Lesart bevorzugen, weil sie etwas besser zur Antwort der Frau passt, die dann in leicht indignier-
tem Ton etwa wie folgt zu paraphrasieren wire: >Natiirlich durfen wir von den Friichten der
Biume des Gartens essen! Nur von den Friichten des einen Baumes mitten im Garten hat Gott
gesagt: Esst nicht davon, riihrt sie nicht einmal an, damit ihr nicht sterbt!< Aber wichtig ist diese
Nuance nur im Blick auf die rhetorische Strategie der Schlange. Am Entscheidenden dndert sie
nichts.

6. Vgl. dazu meinen Beitrag: The Dignity of Human Personhood and the Concept of the »Image of
God«, in: M. Welker (Hg.), The Depth of the Human Person. A Multidisciplinary Approach,
Grand Rapids u.a. 2014, 257-273.



Bernd Oberdorfer 203

seine gottgegebene Bestimmung erfullen zu konnen. Gegen Gott mit Gott — der »ei-
gentliche« Wille Gottes wird zum Vexierbild.

Was passiert dann? Die Frau (der Mann spielt in dem Dialog keine und in der
ganzen Geschichte eine eher armselige Rolle) sieht den Baum mit einem Mal — man
kann es nicht anders sagen — mit neuen Augen. Was bisher tabu war, ist jetzt »ver-
lockend«. Der Baum ist schon, ja, »eine Lust fur die Augen«. Der Text spielt offen-
bar bewusst mit der Dialektik von Sehen und Nichtsehen. Denn in bestimmter Weise
werden der Frau ja die Augen aufgetan, bevor sie von der Frucht isst. Zugleich aber
wird ihr eben in ihrer Augenlust der Blick dafiir verschlossen, was sie tatsichlich
sehen wird nach dem Genuss von der verbotenen Frucht. Sie sieht nicht, indem sie
sieht. Bzw. genauer: Sie sieht, dass es gut ist, »klug« zu werden; sie sieht aber nicht,
was das tatsichlich bedeutet. Sie pflickt von der Frucht — dass es ein Apfel sei, ist
Uibrigens spate, schon christliche Tradition, die vom lateinischen Gleichklang von
malum (Apfel) und malum (Ubel) lebt —, und isst. Und ldsst den Mann mitessen, im
verbotenen Genuss solidarisch vereint.

Es tritt ein, was die Schlange prophezeit hatte, und doch: ganz anders. In der Tat
werden ihnen die Augen aufgetan. Aber was ist das erste, das sie sehen? Sie werden
gewahr, dass sie nackt sind. Das hatten sie vorher natiirlich auch gesehen, sie waren ja
nicht blind. Nur werden sie sich jetzt ihrer Nacktheit als Nacktheit bewusst. Sie fith-
len sich schutzlos, dem fremden Blick ausgesetzt. Genauer: Der Blick des Anderen
wird erst jetzt zum fremden Blick. Sie schamen sich. Verloren ist damit: die unmittel-
bare Vertrautheit, und bald auch — wie wir gleich sehen werden — das Vertrauen. Die
Erkenntnis von Gut und Bose bringt mit sich die Moglichkeit und den Zwang zur
Unterscheidung von Lebensforderlichem und Lebenshemmendem und fithrt dazu,
dass der oder die Andere nicht mehr selbstverstidndlich als gut erscheint, dass vom
Umgang mit ihm oder ihr nicht mehr uneingeschrankt Lebensforderliches erwartet
wird. Der Andere wird opak, er wird zum Fremden. Fremdheit zieht ein in die Welt.

Zunichst scheint es noch so, als konnten die Menschen das Gefiihl ihrer Unbe-
haustheit, ihres Ausgesetztseins noch durch pragmatische Notmafsnahmen bewalti-
gen: Sie bedecken ihre BlofSe mit Lendenschurzen, die sie behelfsmifSig aus Feigen-
blittern flechten, um sich vor dem —ja, was? begehrlichen? entlarvenden? — Blick des
Anderen zu schiitzen. So weit reicht die Solidaritdt noch, dass sie das gemeinsam tun.
Dass der Riss in ihrer Wirklichkeit aber nicht an der Oberflache bleibt, sondern in
die Tiefe geht, wird sehr schnell deutlich: Sie nehmen Gott selbst als Bedrohung
wahr. Gott lustwandelt in der Abendkiihle in seinem Garten (ein schoner Anthropo-
morphismus!), erfreut sich seiner — anscheinend! — wohlgeordneten Schopfung — und
16st eben damit eine Panik aus. Auf einmal wird der Mann zum Hauptakteur, aus-
gerechnet in der Flucht vor Gott: Er nimmt die Frau und versteckt sich mit ihr — wie
es gravititisch und theologisch gewichtig heifst — »vor dem Angesicht des Gottes
Jahwe«, mitten im Garten, unter den Baumen.

Doch - eine weitere Paradoxie — gerade indem er sich versteckt, verrit er sich. Gott
findet ihn nicht: » Wo bist du?« Obwohl er sein Versteck verlasst und sich Gott zeigt,
kann er Gott nicht mehr offen begegnen. Er beginnt sofort, sich fiir sein Verhalten zu
rechtfertigen: Er habe sich vor Gott gefiirchtet; denn er sei nackt (dass er einen Len-
denschurz tragt, spielt offenbar keine Rolle).

Damit weifs Gott alles: »Wer hat dir gesagt, dass du nackt bist? « Dass der Mensch
sich seiner Nacktheit bewusst ist, dass er sie als zu verbergenden Makel empfindet,
dass er sich ihrer (und damit seiner selbst) vor Gott schimt, das verrit Gott, dass er



204 —— »Da wurden ibnen die Augen aufgetan.«

die Frucht vom verbotenen Baum der Erkenntnis von Gut und Bose gegessen haben
muss. Er konfrontiert den Mann mit diesem Verdacht, und der leugnet auch gar
nicht, gibt aber sofort die Verantwortung weiter: Sie war es, die Frau, die Du mir
zugesellt hast!

Das ist eine neue Eskalationsstufe, die ganze Tiefe des Risses ist offenbar. Die
zwischenmenschliche Solidaritat, die sogar noch in der Flucht vor Gott leidlich funk-
tioniert hatte, ist zu Ende, als die Flucht entdeckt ist. Der Mensch distanziert sich
von seiner >Mitmenschin¢, um seine eigene Haut zu retten. Die verlorene Vertrautheit
kippt um in verratenes Vertrauen. Ich war es nicht! Und von Dankbarkeit, dass Gott
ihn aus Langeweile und Einsambkeit befreit, ihm Gesellschaft geschaffen hat, ist auf
einmal nichts mehr zu spiiren. Frech hilt Adam Gott entgegen: Du selbst bist es
schliefflich, dem ich diese Gesellschafterin verdanke! Wie kommst du dazu, mich
dafiir verantwortlich zu machen, wenn sie mich dazu verfithrt, dein Gebot zu tiber-
treten?!

Interessanterweise fithrt die Erkenntnis des Guten und Bosen also nicht dazu, die
Verantwortung fiir das eigene Handeln zu ibernehmen, obwohl man genau dies von
einem Pathos moralischer Mundigkeit erwarten wirde; im Gegenteil. Und dasselbe
gilt dann auch von der Frau: Auch sie will es nicht gewesen sein, sie reicht die Schuld
weiter an die Schlange, von der sie sich — und hier fillt erst das grofse Wort — »be-
trogen« fiihlt.

Aber hat sie eigentlich einen Grund dafiir? Wortlich genommen: nein. Denn alles,
was die Schlange gesagt hat, ist eingetroffen: Die Menschen sind #icht gestorben,
und sie haben jetzt tatsichlich das Unterscheidungsvermogen zwischen Gut und Bo-
se. Die Schlange hat also — sagen wir: im juristischen Sinn — nicht gelogen. In einem
tieferen Sinn kann die Frau sich aber durchaus mit Recht betrogen fithlen. Denn der
Effekt der verbotenen Frucht war ganz anders, als sie ihn sich erwartet — und als die
Schlange ihn suggeriert hatte. Keineswegs erfiillten die Menschen mit ihrer Gebots-
iibertretung den >eigentlichen< Willen Gottes, keineswegs vollendete sich darin ihre
schopfungsgemafSe Bestimmung. Vielmehr zerbrach ihre unmittelbare Weltvertraut-
heit, in atemberaubender Geschwindigkeit wurden sie einander fremd, aus Scham
wurde Angst, die Angst um sich selbst zerstorte die Solidaritit, jeder wurde sich
selbst der Nichste — und war zugleich doch nicht bereit, fiir sich einzustehen. Der
letzte Finger wies — auf die Schlange.

Doch auch sie hat keinen Anlass, sich zu freuen. Sie ist nicht die Gewinnerin des
Dramas. Sie ist selbst hineingerissen in den Strudel der Entfremdung, den sie mit
ihrer vermeintlich harmlosen Frage selbst ausgelost hat. Sie ist die erste, die die
Fluchworte treffen, mit denen Gott die nachparadiesischen Existenzbedingungen
beschreibt. Diese harten Worte wiren missverstanden, wenn man sie als Strafanord-
nungen eines beleidigten Gottes verstiinde. Sie benennen vielmehr, was es heifdt, dass
das Leben nicht mehr selbstverstandlich, dass es zur » Miithsal« geworden ist.

Explizit verflucht wird nur die Schlange. Einsam wird sie sein, »verstofSen aus
allem Vieh und allen Tieren auf dem Felde«. Und in schreiendem Kontrast zu ihrer
anfangs hervorgehobenen besonderen Klugheit steht ihre kriechende Lebensform;
sie wird sich nicht tiber die Erde erheben konnen, sondern sich sogar von ihr nihren
miissen: »Erde wirst du fressen dein Leben lang«. Und es wird Dauerfeindschaft
herrschen zwischen ihr und den Menschen.

Natiirlich spiegeln sich in diesen Aussagen Alltagserfahrungen und Wertvorstel-
lungen der Menschen wider, die die Geschichte erzidhlen und weitertradieren. Die



Bernd Oberdorfer 205

Schlange, durch ihre fiir Landtiere einzigartige Fortbewegungsweise ein Fremdkor-
per im Lebensraum der Viehziichter und Ackerbauern. Durch ihr Gift zudem eine
unheimliche, unsichtbare, unberechenbare, stindig lauernde, todliche Gefahr. Eine
Dauerbeunruhigung, die dem Leben seine gelassene Selbstverstandlichkeit nimmit.
Leben mit der Schlange ist chronisch bedrohtes Leben. Leben mit der Schlange —
das wird fast zum Synonym fur die postparadiesische Existenz. Fir den Riss in der
Wirklichkeit. Fiir die vergiftete Welt. Nicht zufallig wird in den eschatologischen
Traumbildern einer geheilten Welt das friedlich-angstfreie Zusammenleben von
Mensch und Schlange beschworen: »Ein Sdugling wird spielen am Loch der Otter«,
heifSt es etwa im Jesajabuch (Jes 11,8), »und ein entwohntes Kind wird seine Hand
stecken in die Hohle der Natter.« Doch bis es soweit kommt, wird der Fluch, der die
Schlange trifft, auch die menschliche Lebenswirklichkeit kontaminieren.”

Fir diese menschliche Lebenswirklichkeit findet der Text ein zentrales Wort:
»Miihsal«. Dies wird fur Frauen wie Mianner an elementaren Formen der Lebens-
fithrung aufgezeigt: Fiir Frauen wird die Weitergabe von Leben — conditio sine qua
non der Erhaltung des Menschengeschlechts — in Schwangerschaft und Geburt un-
vermeidlich mit Last und Schmerzen verbunden sein. Und die Voraussetzung der
Fortpflanzung, die Beziehung zum Mann, erscheint als klassischer sDouble bind«:
Die Frau fuhlt sich zum Mann hingezogen, der sie aber zugleich seiner Herrschaft
unterwirft. Das Geschlechterverhiltnis: ein Kampfplatz von Begehren und Macht.
Von Liebe: kein Wort.

Wohlgemerkt: Hier geht es nicht um ein normatives Idealbild der Geschlechter-
ordnung. Dieses Menschheitsdrama beschreibt die Welt nicht, wie sie sein sollte,
sondern wie sie ist. Daraus mannliche Herrschaftsanspriiche ableiten zu wollen,
wiirde am Skopus des Textes vollig vorbeigehen, wiirde heiflen, die korrumpierte
Welt zur verbindlichen Norm zu erkliren.®

Freilich ist einzurdumen, dass der Text selbst einen Hinweis gibt, der in diese
Richtung deuten konnte. Die »Miihsal« fur den Mann wird nimlich durch den Um-
stand begriindet, dass er »der Stimme (s)einer Frau gehorcht« habe. Erkennbar wird
hier aber nicht die Unterordnung des Mannes unter die Frau missbilligt, sondern
dass der Mensch seiner >Mitmenschin< mehr Gehor geschenkt hat als dem gottlichen
Gebot; dass sie weiblich ist, spielt keine Rolle (eine Alternative gab es ja nicht, mehr
als diese zwei Menschen waren nicht auf der Szene). Die »Miihsal« fiir den Mann
besteht nun darin, dass die Lebenserhaltung, die Nahrungsbeschaffung zur harten
Arbeit wird. Hatte er im Garten Eden die ihm von der Frau gereichte verlockende
Frucht ohne Anstrengung genossen, muss er jetzt dem mit »Dornen und Disteln«
tiberwucherten Acker mithsam den Ertrag abtrotzen, und sein Brot wird er »im
Schweifle (s)eines Angesichts« essen. Niichtern wird er fast im Wortsinn auf den
Boden der Tatsachen zurtickgeworfen: »Du bist Erde und sollst wieder zu Erde wer-
den.« Der »Odem des Lebens«, der ihn zum »lebendigen Wesen« macht (wie es bei
seiner Erschaffung noch hief), bleibt unerwahnt, er ist nur zeitlich befristete Gabe.

7. Zur Wahrnehmung von Tieren in der Bibel vgl. ausfiihrlich meinen Beitrag: »... ein jegliches nach
seiner Art«. Tiere in der Schopfung: Theologische Perspektiven, in: S. Waldow (Hg.), Von armen
Schweinen und bunten Vogeln. Tierethik im kulturgeschichtlichen Kontext, Paderborn 2015, 53—
70.

8. Das wirde so offen natiirlich niemand tun. Subtilere Apologie konnte aber die bestehende Ge-
schlechterordnung mit dem Argument verteidigen, dass es uns Menschen nicht anstehe, die im
Banne des Siindenfalls stehende conditio humana eigenmaichtig zu uiberspringen.



206 —— »Da wurden ibnen die Augen aufgetan.«

Das kunstvolle literarische Arrangement lasst keinen Zweifel daran: Die Erde, zu der
der Mensch wieder zerfillt, ist die Erde, die die Schlange »frisst ihr Leben lang«.
Griindlicher kann der Mensch mit seinen blaudugigen Vollkommenheitsphantasien
nicht entzaubert werden.

Was folgt dann? Schadensbegrenzung.

Zuerst kommt etwas, was auf den ersten Blick als eine Art Ubersprungshandlung
nach der groflen Blamage erscheint: Der Mensch gibt seiner >Mitmenschin< einen
Namen. Erst jetzt bekommt sie den Namen, unter dem sie alle kennen: Sie ist nicht
mehr nur die >Menschin«< (adama), sie ist Eva, hawwa. Dieser Name hat es in sich:
genauer, hat den Wortstamm fiir »Leben« (haja) in sich, und das wird auch sofort
erklart: Sie wird die Mutter aller werden, »die da leben«. Die Namensgebung ist also
ein Signal: Das Leben geht weiter.

Ein entsprechendes Signal setzt Gott selbst: Er akzeptiert die neue >Schamhaftig-
keit« der Menschen, anerkennt ihr Gefiithl der Schutzlosigkeit — und uberlisst sie
diesem Gefiihl nicht, sondern tut etwas dagegen. Er selbst — auch dies ein schoner
Anthropomorphismus — naht ihnen Kleider aus Fellen »und zieht sie ihnen an«.
Anders als angekundigt, sterben die Menschen also nicht nach dem Essen der ver-
lockend-vergifteten Frucht, Gott entzieht ihnen den »Lebensodem« nicht. Vielmehr
passt er seine Fiirsorge gleichsam den verdnderten Bedingungen an, kiimmert sich
um die gewandelten Bedurfnisse.

Dieser eigentiimliche Realismus pragt auch Gottes Kommentar zu der neu ent-
standenen Lage. Ohne erkennbare Entriistung konstatiert Gott, dass eingetreten ist,
was die Schlange ankiindigte: In der Tat, »der Mensch ist jetzt geworden wie unser-
einer und weif$, was gut und bose ist.« Gott bestreitet also den Effekt gar nicht,
spricht dem Menschen den erworbenen Status nicht ab.

Viel umritselt ist natiirlich die Formulierung »wie unsereiner« oder — noch prizi-
ser am hebriischen Wortlaut — »wie einer von uns«. Klar ist, dass sie keine volle
Identitat aussagen soll: Der Mensch »ist< nicht Gott. Er ist auch nicht einfach »wie
Gott«. Der Plural »wie einer von uns« ist eine provozierende Irritation fir den strik-
ten Monotheismus. Wer ist mit dem »wir« gemeint?

Nun ist der strikte Monotheismus — es gibt nur einen Gott, alle anderen » Gotter«
sind Gotzen — ein Spitprodukt der hebriischen Religionsgeschichte, in Reinheit
wohl erst entwickelt in den religionskulturellen Konflikten des babylonischen Exils
(vgl. die Gotzenpolemik bei Deuterojesaja). Weite Teile des Alten Testaments repra-
sentieren ein »henotheistisches« Gottesbild: Fiir die Israeliten gibt es nur einen Gott,
den sie anbeten und verehren sollen (» Monolatrie«); so heifit es im Dekalog bezeich-
nend: »Ich bin Jahwe, dein Gott, du sollst keine anderen Gotter haben neben mir. «
Uber die Existenz oder Nichtexistenz dieser anderen Gétter ist damit noch nichts
ausgesagt. Allerdings wird eine Uberlegenheit Jahwes iiber die anderen Gotter pos-
tuliert: Er ist der »Gott aller Gotter« (Dtn 10,17). Und der hochst ungewohnliche
Psalm 82 setzt mit den Worten ein: » Gott steht in der Gottesgemeinde und ist Richter
unter den Gottern.« (Ps 82,1) Diese Gerichtsverhandlung gegen die Gotter endet mit
dem Schuldspruch, weil sie »dem Elenden und Bediirftigen« nicht »zum Recht« ver-
holfen haben (Ps 82,3); zur Strafe werden sie »sterben (genauer: sterblich werden)
wie Menschen« (Ps 82,7).° Die Parallele zu Genesis 3 ist frappant. In diesem Zusam-

9. Vgl. P. D. Miller, Gott unter den Gottern. Ein differenziertes Gottesbild in differenzierten religio-
sen Kontexten, in: EvTh 73, 2013, 72-78.



Bernd Oberdorfer 207

menhang verdient Beachtung, dass der haufigste hebraische Begriff fiir » Gott«, elo-
him, ein Pluralwort ist und auch » Gotter« bedeuten kann. Im »Ihr werdet sein wie
Gott« der Schlange klingt daher auch ein »Ihr werdet sein wie die Gotter « mit.'?

Nimmt man dies alles zusammen, dann ist bei dem gottlichen Statement, der
Mensch sei geworden »wie einer von uns«, wohl am ehesten an die Vorstellung eines
himmlischen Hofstaats zu denken, wie sie ja auch etwa aus dem Hiob-Buch bekannt
ist (vgl. Hi 1,6-12). Wenn wir beriicksichtigen, dass diese Sphare des Gottlichen, wie
eben gezeigt, oszilliert zwischen Ewigkeit und Endlichkeit, dann leuchtet ein, warum
die Menschen durch die verbotene Frucht in einen dieser Sphire vergleichbaren Sta-
tus gelangen konnten: Sie sind nicht Mitglied des himmlischen Hofstaats, aber sie
sind wie Gott, wie Gotter, wie »einer von uns«.

Spiegelbildlich zu Psalm 82 zieht Gott freilich auch hier eine Grenze. So wie dort
die Gotter zur Sterblichkeit depotenziert werden, so verhindert Gott hier, dass die
Menschen auch noch zur Unsterblichkeit greifen. Jetzt erst gerdt der »Baum des
Lebens« in den Blick. Er war in Genesis 2 einmal beildufig neben dem Baum der
Erkenntnis genannt worden, war aber nicht Gegenstand des Essverbots. Wenn Gott
jetzt verhindert, dass die Menschen nach der verbotenen Frucht der Erkenntnis auch
die bisher nicht verbotene Frucht des ewigen Lebens essen, dann konnte man dies als
eine modifizierte Umsetzung der fiir die Ubertretung des Verbots angekiindigten
Konsequenzen deuten: Die Menschen sterben zwar nicht »am selben Tag«, aber sie
werden sterblich.

Die gottliche Absicht bleibt dabei in der Schwebe: Vordergriindig steckt Gott die
>claims< ab, der Mensch, nachdem er schon das Wissen um Gut und Bose usurpiert
hat, soll nicht auch noch das gottliche Attribut der Ewigkeit an sich reiflen. Jedoch
klingt auch Sorge mit, der Mensch konnte sich mit diesem Griff nach der Ewigkeit
vollends von sich selbst entfremden. Mit dem »flammenden, blitzenden Schwert«
der Cherubim, das den Menschen fortan den Zugang zum Garten des Lebens ver-
wehrt, wirde Gott dann weniger sich selbst vor den tibergriffigen Ambitionen der
Menschen schiitzen als diese vor sich selbst. Die Vertreibung aus dem Paradies ware
dann Verhingnis und Fiirsorge zugleich — so mehrdeutig wie spiter das Kainsmal,
das den Brudermorder ja zugleich stigmatisiert und schiitzt, oder die babylonische
Sprachenverwirrung, die — Segen des Nichtverstehens! — verhindert, dass eine gleich-
geschaltete Menschheit den ihr zugedachten humanen Lebensraum verldsst und den
Himmel stirmt.

Vollig unzweideutig ist indes die Botschaft der Engel, das »flammende, blitzende
Schwert«: Das Paradies liegt hinter uns, der Schrebergarten ist passé. Wer einmal
vom Baum der Erkenntnis des Guten und Bosen gegessen hat, der hat — in einem
vormoralischen, transmoralischen Sinn — die Unschuld verloren. Wer einmal begon-
nen hat zu wissen, der kann nicht mehr aus eigenem Antrieb darauf verzichten wol-
len. Denn der Entschluss dazu ist als Akt des gezielten Wollens selbst ein Akt des
Wissens und pflanzt das Verhiangnis der Differenz fort, indem er es zu tiberwinden
versucht. Der Weg zuriick zum paradiesischen Baum des Lebens ist waffenbewehrt
verschlossen, wir mussen uns einrichten »jenseits von Eden«.

10. Ahnliches gilt fiir Psalm 8: »Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst? (...) Du hast ihn wenig
niedriger gemacht als Gott (bzw.: als die Gotter)« (Ps 8,5f.).



208 ———— »Da wurden ibnen die Augen aufgetan.«

ll. Stranger than Paradise: Deutungslinien von Genesis 3

Die Geschichte, die ich in diesem Beitrag gleichsam >von innen< nachvollzogen habe,
ist seit langem unter dem Titel »Der Stindenfall« bekannt, obwohl terminologisch —
ich sagte es schon — weder »Siinde« noch »Fall« darin vorkommen. Der Titel ist ein
Indikator fiir die christliche Wirkungsgeschichte von Genesis 3. In der Tat ist die
Geschichte in der klassischen christlichen Dogmatik der locus classicus fur die Lehre
vom Verlust des »Urstands«. Der status integritatis geht durch schuldhafte Uber-
tretung des gottlichen Gebots verloren, geht tiber in den status corruptionis, die
korrumpierte, beschiddigte, ja zerstorte Gottebenbildlichkeit, in der der Mensch sei-
ner geschopflichen Bestimmung nicht mehr gemafs lebt. Die Zerriittung der mensch-
lichen Verhiltnisse ist so elementar, dass der Mensch den status corruptionis nicht
aus eigenen Kriften iiberwinden kann, ihn im Gegenteil durch sein Handeln auf-
recht erhilt, sogar ausbreitet und weitergibt. Es bedarf des gnadenhaften gottlichen
Eingreifens durch Christus, um diesen Unheilszusammenhang zu durchbrechen.
Christus hat, wie es im Weihnachtslied heifdt, »die Tir zum Paradeis« wieder auf-
geschlossen, die auch von keinem Cheruben mehr bewacht ist. Die durch Christus
Geretteten leben dann im status gratiae, in dem die Macht der Siinde schon prinzi-
piell gebrochen ist, ihre versucherische Kraft und ihre Folgen, namentlich der Tod,
aber noch zu spuren sind. Der »Baum des Lebens« ist jedoch in Greifweite: Die
Christen konnen hoffen auf den status perfectionis, in dem auch der Tod als der
»letzte Feind« (wie Paulus sagt, 1 Kor 15,26) besiegt und damit die Entzweiung
und Entfremdung der Menschen von ihrer urspriinglichen Bestimmung endgiiltig
tiberwunden ist.

In diesem vieraktigen heilsgeschichtlichen Drama aus Schopfung, Fall, Erlosung
und Vollendung markiert Genesis 3 den zweiten Akt, den Verlust der geschopflichen
Vollkommenbheit, der die Menschheit als ganze erlosungsbediirftig macht. Die Be-
hauptung der universalen Erlosungsbediirftigkeit entspricht spiegelbildlich der Uber-
zeugung, dass Christus gekommen sei, um »die Welt« mit Gott zu versohnen, und
hat ihren sachlichen Grund in dieser Uberzeugung.

Natiirlich hat es nicht an Versuchen gefehlt, diesen >zweiten Akt« theologisch zu
deuten. Als besonders widerstandig erwies sich dabei die Frage, warum der Mensch,
wenn er doch von Gott gut geschaffen war, tiberhaupt anfillig war fiir die Ver-
suchung der Schlange, ja mehr noch: warum die Schlange tiberhaupt auftreten konn-
te bzw. so auftreten konnte, wenn die Schopfung doch »sehr gut« ist. In bestimmter
Hinsicht kann dies als Wiederholung von Adams Versuch erscheinen, die Verant-
wortung an Gott selbst zuriickzuspielen. Allerdings geht es um Grundsatzliches, die
Theodizee: Wie konnte Gott das Einbrechen des Bosen zulassen?

Die Antwortversuche konzentrierten sich haufig auf den Aspekt der mensch-
lichen Freiheit. Gott wollte keine Marionetten, sondern freie Zustimmung; er muss-
te daher die Ablehnung zumindest als Moglichkeit einrdumen. Deshalb fiihrte der
grofle Kirchenvater Augustinus eine feine Unterscheidung ein: Nicht die Unfihig-
keit zu stundigen (non posse peccare), sondern die Fahigkeit, nicht zu stiindigen
(posse non peccare) habe die ersten Menschen ausgezeichnet. Und weil Gott sie
dafiir noch mit einer zusatzlichen Gnadenbhilfe (adiutorium gratiae) ausgestattet
habe, konne er nicht dafiir verantwortlich gemacht werden, wenn sie dennoch ihrer
geschopflichen Bestimmung nicht entsprachen. Infolge der Ubertretung seien sie



Bernd Oberdorfer 209

nun freilich grundsatzlich unfihig geworden, nicht zu siindigen (non posse non
peccare). 1!

Augustinus war es im Ubrigen auch, der fiir diesen Zusammenhang den Ausdruck
peccatum originale prigte, den man wortlich mit »Ursprungssiinde« wiedergeben
konnte; weit geldufiger ist aber: »Erbstinde«.'? Augustinus entwickelte damit ein
Verstandnismodell fiir die allgemeine Erlosungsbediirftigkeit, das diese an die Vor-
stellung von Adam und Eva als den Menschheitseltern ruckbindet. Weil wir alle von
ihnen abstammen, sind wir auch alle von ihrer Ubertretung betroffen. Wir kommen
deshalb bereits kontaminiert auf die Welt; es gibt keine >unschuldigen Kinder«.'3

Die Idee einer genealogischen Kontinuitit der Stindenverfallenheit ist bei Augusti-
nus in einer spezifischen Weise sexualethisch konkretisiert: Weil die sexuelle Fort-
pflanzung mit Kontrollverlust und Begehren verbunden ist, eignet sie sich als beson-
ders sinnenfilliges Beispiel fir die concupiscientia als Ursache und Inbegriff der
postparadiesischen conditio humana. Ebenso elegant wie wirkmachtig schliefst Au-
gustinus somit die universale Ausbreitung der Stinde mit der spezifischen Form
menschlicher Fortpflanzung kurz: Stinde wird »>in Stinde« weitergegeben.

Dieser fiir die Kulturgeschichte der menschlichen Sexualitat ungemein folgenrei-
che >Kurzschluss< gehort nicht zwingend zum Gedanken einer umfassenden Gebro-
chenheit menschlicher Existenz, wie sie die Erbsiindenlehre zum Ausdruck zu brin-
gen versucht. Man kann daher deren sachliches Anliegen fiir berechtigt halten, ohne
die historisch damit verbundene Damonisierung des Sexuellen mit zu ibernehmen. 4
Eine solche Dimonisierung ist im Ubrigen ja auch in Genesis 3 nicht zu erkennen.

Zu diesem Text kehre ich jetzt zuriick und versuche ihn zu beziehen auf die Fra-
gestellungen seiner Wirkungsgeschichte. Wenn der Ausdruck »Stundenfall« sich so
hartnackig an diese Erzahlung heftet, dann kann das nicht vollig willkirlich sein.
Ohne dass das Wort fillt, begegnet in Genesis 3 ein Phinomen, das ublicherweise
zu den charakteristischen Merkmalen von Siinde gezihlt wird: die Ubertretung eines
gottlichen Gebots. Und obwohl von einem »Fall« nicht die Rede ist, wird doch
zweifellos ein Verlust, ein Zustandswandel erzahlt, der zu einem grundlegend ande-
ren, spannungsvollen Existenzbewusstsein, ja Lebensgefiihl fuhrt. In der Tat also: es
geht (auch) um so etwas wie »Stindenfall«.

Der konzise Nachvollzug der Erzdhlung >von innen< kann aber helfen, den uber-
kommenen Begriff gleichsam zu verfliissigen. Der Nachvollzug ldsst die Abgriindig-
keit, die Vieldeutigkeit des Geschehens plastisch werden. Er zeigt: Die »Siinde«, das
»Bose« ldsst sich nicht einfach als »das Andere des Guten« distanzieren. Es ist vom
Guten haufig nicht zu unterscheiden. Es erscheint als das Gute. Es gibt sich als das
Gute. »Sollte Gott gesagt haben ... ?«

Natiirlich ist dieser Aspekt auch in der Auslegungsgeschichte wahrgenommen
worden. Besonders einschligig ist hier die Traditionslinie, die die Schlange als den

11. Zu dieser Unterscheidung vgl. knapp K. Beyschlag, Grundrifs der Dogmengeschichte, Bd. 11/2,
Darmstadt 2000, 77-79.

12. Vgl. Beyschlag, a.a.O., 791.

13. Und da nach Augustinus nur die Taufe aus diesem Unheilszusammenhang befreit, ist die Saug-
lingstaufe zwingende Konsequenz. Ungetauft verstorbene Kleinkinder bleiben auf ewig ver-
dammt. Dass dies auch in der Spétantike nicht ohne Weiteres plausibel war, zeigt sich indirekt
daran, dass Augustinus fur diese Kinder wenigstens eine schmerzfreie Holle, einen limbus infanti-
um, zu konzedieren bereit war.

14. Dass die Sexualitdt per se ein dimonenfreier Raum wire, ist damit freilich nicht gesagt.



210 ——— »Da wurden ibnen die Augen aufgetan.«

diabolischen »Versucher« identifiziert. Entscheidend ist dabei nicht die Frage der
Personifikation des Bosen (die fiir die Theodizee-Frage tibrigens gar nichts aus-
tragt'S). Entscheidend ist die Raffinesse, mit der der Versucher das Bose als gut er-
scheinen lassen kann.'® Klassisch wird das in der Geschichte von der Versuchung
Jesu im Matthius- und im Lukasevangelium (Mt 4,1-11; Lk 4,1-13) erzahlt, in der
der Teufel ja als Schriftgelehrter auftritt und Jesus fast biblizistisch von seinem Weg
abbringen will (mit Gott gegen Gott ...). Einschligig sind auch die bohrenden Uber-
legungen des Paulus im 7. Kapitel des Romerbriefs iiber den »Betrug der Stinde«, die
sich sogar noch das gottliche Gebot »Du sollst nicht begehren ...« fiir ihre Zwecke
zunutze macht, und am Ende steht der »elende Mensch« (Rom 7,24) vor dem Ritsel,
dass er »das Gute, das er doch will, nicht tut, wihrend er das Bose, das er nicht will,
trotzdem getan hat« (vgl. Rom 7,19)."7 Im (pseudopaulinischen) 2. Thessalonicher-
brief schliefSlich wird unmittelbar vor der erwarteten endzeitlichen Wiederkunft
Christi eine Zeit des » Abfalls« angekiindigt, in der »der Mensch der Bosheit offen-
bart werden« wird, »der Sohn des Verderbens«, »der Widersacher, der sich erhebt
iiber alles, was Gott oder Gottesdienst heifst, so dass er sich in den Tempel Gottes
setzt und vorgibt, er sei Gott« (2 Thess 2,3 f.) — ein Satz, der Luther die Folie bot fir
die Deutung des Papstes als »Antichrist«. Dass Goethes Mephisto in dieser Linie
steht, bedarf kaum der Erwdhnung.

Genesis 3 erlaubt aber sogar noch eine weitergehende Deutung. Denn man kann
fragen, ob die Gebotsiibertretung hier nur als gut erscheint — oder ob sie nicht in
bestimmter Hinsicht auch gut isz. Die Wirkung der verbotenen Frucht ist ja ihrerseits
mehrdeutig: Die Erkenntnis von Gut und Bose 16st tiefe Verunsicherung und Unbe-
haustheit aus, einen elementaren Verlust an Vertrautheit — aber ist sie nicht zugleich
Ausdruck humaner Wiirde und verniinftig-sittlicher Miundigkeit, sozusagen In-
begriff des aufrechten Ganges, der den Menschen von der Schlange unterscheidet?
Und gewiss ist die Wahrnehmung des Anderen als Anderen im Wortsinn befremd-
lich, sie macht ihn zum Fremden, sie irritiert und verstort das Vertrauen — aber ist sie
nicht zugleich ein >Individualisierungsschub<, durch den sich in der >Ursuppe< der
Menschheitsgemeinschaft erst wirkliche Einzelwesen kristallisieren — aus » Mensch «
und »Menschin« werden » Adam« und »Eva« —? Mit anderen Worten: War es nicht
letztlich gut, vom verbotenen Baum zu essen?

In diese Richtung dachte schon im 2. Jahrhundert der Kirchenvater Irendus von
Lyon. Er integrierte den »Stindenfall« in eine umfassende Heilspadagogik Gottes.
Die Menschheit wurde aus ihrer ursprunglichen Einheit gleichsam hinausdifferen-
ziert, um schlieSlich im Wortsinn in Christus >rekapituliert, d.h.: mit Christus als
ihrem »Haupt« zusammengefiihrt, zur Einheit zurtckgefiihrt zu werden. Die eigent-
liche Hochzeit derartiger Entwicklungsmodelle, in denen der »Stindenfall« eine auch

15. Denn wenn es der Teufel ist, der die Menschen verfiihrt, dann fragt sich immer noch, warum Gott
ihn gewihren ldsst — ganz zu schweigen natiirlich von der Frage nach seinem geschopflichen (?)
Status.

16. Vgl. dazu auch meinen Beitrag: »Ihr werdet sein wie Gott.« Die Raffinesse des Bosen — theologi-
sche Perspektiven, in: F. Fromholzer/M. Preis/B. Wisiorek (Hg.), Noch nie war das Bose so gut.
Die Aktualitit einer alten Differenz, Heidelberg 2011, 57-69.

17. Vgl. dazu meinen Beitrag: Der suggestive Trug der Stinde. Romer 7 bei Paulus und Luther, in:
S. Brandt/M. H. Suchocki/M. Welker (Hg.), Stinde. Ein unverstandlich gewordenes Thema, Neu-
kirchen-Vluyn 1997, 125-152, bes. 126-141.



Bernd Oberdorfer 211

positive Funktion erhilt, ist allerdings die Neuzeit.!® Am elaboriertesten geschieht
dies sicherlich bei Hegel, fiir den die Entzweiung ein notwendiger Entwicklungs-
schritt in der Selbstentfaltung des Geistes ist. Auch bei Hegel ist dieser Schritt zutiefst
ambivalent: Er bewirkt eine Bewusstwerdung des Einzelnen im Gegenuiber zum An-
deren seiner selbst; das Individuum wird Subjekt. Ebendies kann aber zur isolieren-
den SelbstverschliefSung fuhren, wenn das Subjekt sich gegen das Andere seiner
selbst bestimmt, sich gleichsam auf sich selbst versteift, man kann auch sagen: ver-
stockt. Die Entwicklung darf daher bei der Entzweiung nicht stehenbleiben, sie
kommt erst zu ihrer Vollendung, wenn der sich selbst reflektierende individuelle
Geist sich seiner selbst als Moment des einen, allgemeinen Geistes durchsichtig wird.

Eine Variante, die Motive aus beiden genannten Deutungslinien aufnimmt, ist die
Tradition der felix culpa. Der Siindenfall wird als Schuld ernstgenommen, die aber
im Licht der Menschwerdung als »gliickliche Schuld« erscheint: Ohne Stindenfall
keine Inkarnation! Denn wire die Menschheit nicht sgefallen¢, dann hitte kein
Grund bestanden, dass Gott Menschengestalt annimmt, um sie wieder aufzurichten.
Dann wire die Vereinigung Gottes mit der Menschheit ausgeblieben. Dann hitte es,
mit anderen Worten, Christus nicht geben mussen. Dies aber wire unter den Denk-
voraussetzungen des Christentums eine unmogliche Moglichkeit, da der christliche
Glaube in der Uberzeugung griindet, dass sich Gott in Jesus Christus, seinem Wir-
ken, seinen Worten und seinem Geschick als der zeigt und erweist, der er in Wahrheit
ist. Und im Horizont des elaborierten christlichen Dogmas miisste man hinzufiigen:
Ohne diese Selbstoffenbarung Gottes wiirden wir gar nicht wissen, ja gibe es gar
keinen Anlass anzunehmen, dass Gott in sich dreifaltig ist. Wenn unser Glaube also
so elementar an der Menschwerdung hangt, dann miussen wir doch Adam und Eva
dankbar sein, dass sie durch ihre Gebotsiibertretung allererst die Voraussetzung da-
fir geschaffen haben. Felix culpa!

Doch auch die bestechende Logik dieses Arguments hat ihren Preis, das Paradox
nimlich, dass die Ubertretung des gottlichen Gebots zur notwendigen Bedingung der
definitiven gottlichen Selbstoffenbarung, anders gesagt: zum notwendigen Teil des
gottlichen Heilsplans wiirde. Gott wiirde also die Verneinung seines eigenen Willens
— bejahen. Auch fir Gott selbst wiirde daher gelten: mit Gott gegen Gott.

Schon die mittelalterliche Scholastik hat dieses Paradox wahrgenommen, indem
sie die Frage diskutierte, ob der ewige Gottessohn auch ohne den Siindenfall Mensch
geworden wire. Eine mogliche Losung war, zu unterscheiden zwischen der Mensch-
werdung als solcher und dem speziellen Umstand des Kreuzestodes. Dann konnte
man namlich sagen, dass die gott-menschliche Vereinigung auch ohne den Fall statt-
gehabt, es des Kreuzestodes als stellvertretender Siihne fiir die Siinden der mit Adam
und Eva >gefallenen< Menschheit aber nicht bedurft hitte. Nun ist freilich schon all-
gemein die Vorstellung problematisch, man konne aus einer Biographie gleichsam
einen Teil herausschneiden, ohne sie als ganze zu verandern. Umso mehr gilt dies fiir
Jesus. Die Evangelien beschreiben sein Leben so sehr von seinem Ende her, dass ein
Exeget dafur die nur wenig tiberspitzte Formel prigte, sie seien » Passionsgeschichten

18. Vgl. dazu den Uberblick bei G. Wenz, Vom Unwesen der Siinde. Subjektivititstheoretische
Grundprobleme neuzeitlicher Hamartiologie dargestellt unter besonderer Beriicksichtigung der
Stindenlehre von Julius Miiller, in: KuD 30, 1984, 298-330. Vgl. jetzt auch ausfihrlich Ders.,
Stinde. Hamartiologische Fallstudien (Studium Systematische Theologie Band 8), Gottingen
2013.



212 —— »Da wurden ibnen die Augen aufgetan.«

mit langer Einleitung«. Wenn sich in Jesu Wirken also tatsachlich Gottes Sein wider-
spiegelt, dann zeigte sich in diesem Spiegel ein anderer Gott, wenn man das Kreuz
wegnihme. Diese Uberlegung, die an der Inkarnation festhalten will, ohne dem Siin-
denfall eine notwendige Funktion im gottlichen Heilsplan zuzuschreiben, erzeugt zu
viele neue Probleme, als dass sie als Losung des alten Problems iiberzeugend wire.

Die tiberschwingliche Rede von der felix culpa, so viele Fragen sie aufwirft, hat
das Verdienst, die Paradieserzihlung zu beziehen auf die Christuserzahlung und im
Zusammenhang mit dieser zu deuten. Sie steht damit in einer Tradition, die eine
typologische Korrespondenz zwischen Adam und Christus herstellt. Besonders tief-
sinnig durchdacht ist das bei Paulus. Im funften Kapitel seines Briefs an die Romer
reflektiert er in einem bohrenden Gedankengang die negative Entsprechung von
Adam und Christus: Wie »durch einen Menschen die Stinde in die Welt gekommen «
sei (Rm 5,12) und durch die Siinde der Tod die Herrschaft iiber die Menschheit
ergriff (vgl. 5,12-17, bes. 5,17), so werden die, »welche die Fiille der Gnade und
der Gabe der Gerechtigkeit empfangen, herrschen im Leben durch den Einen, Jesus
Christus« (Rm 5,17). Kurz und biindig: »Wie nun durch die Siinde des Einen die
Verdammnis tiber alle Menschen gekommen ist, so ist auch durch die Gerechtigkeit
des Einen fur alle Menschen die Gerechtigkeit gekommen, die zum Leben fithrt.«
(Rm 5,18) Die Nuancen der Paradieserzidhlung spielen hier keine Rolle mehr; wuch-
tig ist alles auf den Effekt hingeordnet: den Tod als »der Stinde Sold« (Rm 6,23).

Und wo bleibt Eva? Die namentlich in der katholischen Tradition ibliche typolo-
gische Korrespondenz zwischen ihr als der Siinderin und Maria als der »reinen
Magd« findet sich im Neuen Testament noch nicht. Einmal allerdings taucht Eva
unvermittelt auf in einer Wutrede des Paulus an die Gemeinde in Korinth: »Ich eifere
um euch mit gottlichem Eifer«, schreibt er dieser (2 Kor 11,2 f.), »denn ich habe euch
verlobt mit einem einzigen Mann, damit ich Christus eine reine Jungfrau zufihrte.
Ich furchte aber«, fihrt er schneidend fort, »dass, wie die Schlange Eva verfiihrte mit
ihrer List, so auch eure Gedanken abgewendet werden von der Einfalt und Lauter-
keit gegentiber Christus.« Die Gemeinde als »reine Jungfrau«, als »Braut Christi«,
zugleich aber versucht wie Eva von der Schlange — damit ist natiirlich eine metapho-
rische Topik geschaffen, die spiter mithelos mariologisch gefullt werden konnte: die
reine Jungfrau Maria hier, die verfithrte Eva dort.

Dass dies eine wunderbare Blaupause fiir ein entsprechendes Frauenbild darbot,
zeigt sich noch im Neuen Testament selbst in aller Deutlichkeit. Im 1. Timotheus-
brief, der nicht von Paulus stammt, sich aber auf die paulinische Autoritit beruft,
wird Verhalten, Stellung und Rolle der Frauen in der Gemeinde ausfiihrlich geregelt.
Nach Warnung vor zu tippigem Putz — Frauen sollen sich lieber » mit guten Werken«
schmiicken (1 Tim 2,10) - folgt das rigide Verbot: »Einer Frau gestatte ich nicht,
dass sie lehre, auch nicht, dass sie iiber den Mann Herr sei, sondern sie sei still.«
(1 Tim 2,12) Begrundet wird dies — mit Genesis 3! »Denn Adam wurde zuerst ge-
macht, danach Eva. Und Adam wurde nicht verfiihrt, die Frau hat sich aber zur
Ubertretung iiberreden lassen.« (1 Tim 2,13f.) Wirkungsgeschichtlich, so scheint
es, ist Adams Strategie der Verantwortungsweitergabe voll aufgegangen. Sie war es
— »die Frau, die du mir zugesellt hast«! An ihm ist offenbar nichts hingen geblieben;
er darf sogar tber sie herrschen. Denn — so darf man schlieflen — aus Genesis 3 kann
man lernen, wohin es fiihrt, wenn man Frauen die Fithrung tiberlasst ... Generos
wird der Frau aber gleichwohl noch eine Heilschance eingerdumt: »Sie wird selig
werden dadurch, dass sie Kinder zur Welt bringt« — freilich nur, wie gleich hinzuge-



Michael Domsgen 213

fiigt wird, wenn diese »mit Besonnenheit im Glauben und in der Liebe und in der
Heiligung bleiben« (1 Tim 2,15).

Natiirlich kann man hier noch von ferne Motive aus der Erzidhlung in Genesis 3
wiedererkennen (frivol ist freilich die Behauptung, Adam sei »nicht verfithrt« wor-
den). Die Nuancen und Ambiguititen sind indes verschwunden. Um das anfangs
angefiihrte Tolstoi-Zitat aufzugreifen: Der 1. Timotheusbrief setzt ganz auf »gliick-
liche Familien«, die »ungliicklichen« nimmt er nur als Gefahr wahr.

Dies kann man freilich nicht fur die gesamte Wirkungsgeschichte sagen; im Gegen-
teil hat sich der Text immer wieder neu gegen solche Verflachungen zur Geltung
gebracht. Gerade weil er sich nicht auf einen schlichten Nenner bringen lisst, ist sein
Irritations- und Anregungspotenzial ungebrochen.

Konfessionslose Schilerinnen und Schiler

Eine lohnende Herausforderung far den Religionsunterricht

Michael Domsgen

Abstract

Across Germany, the number of students without religious affiliation has increased. But the
lack of religious affiliation is not to be identified with atheism. Additionally, different trends
in Eastern and Western Germany should be taken into account. In sum one could say that, in
most cases, the lack of religious affiliation stands for a spectrum of multiple secularities. Thus
new perspectives are introduced into religious education which touch upon the questions of
contextuality, relevance and elementarization in a special way. This has ramifications for the
profiling of religious education, which is described referring to systemic perspectives and
approaches of empowerment.

M it der Wiedervereinigung vor 25 Jahren ist Deutschland nicht protestanti-
scher geworden, wie damals bisweilen vermutet wurde, sondern konfessions-
loser, wenn man die Bindung an und die Mitgliedschaft in den Kirchen zum MafSstab
nimmt. Es mag an dieser Stelle dahingestellt bleiben, ob die Ereignisse im Jahr 1990
dafir ursachlich, katalysatorisch oder nur teilweise mitverantwortlich waren. Von
Interesse an dieser Stelle ist vor allem, dass die damit schlagwortartig benannte Ent-
wicklung ihren Niederschlag inzwischen auch im Religionsunterricht gefunden hat,
und das in deutlich wahrnehmbarer Weise. Fur Mitteldeutschland haben wir hier
belastbare empirische Daten. So liegt der Anteil konfessionsloser Schiilerinnen und

Evang. Theol. 76. Jg., Heft 3, S. 213-224
ISSN 0014-3502 © Chr. Kaiser / Giitersloher Verlagshaus, 2016



	“Da wurden ihnen die Augen aufgetan.”: der Sündenfall-Mythos als anthropologisches Drama
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


