
“Da wurden ihnen die Augen aufgetan.”: der
Sündenfall-Mythos als anthropologisches Drama

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2016. “‘Da wurden ihnen die Augen aufgetan.’: der
Sündenfall-Mythos als anthropologisches Drama.” Evangelische Theologie 76 (3):
196–211. https://doi.org/10.14315/evth-2016-0306.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these
conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://doi.org/10.14315/evth-2016-0306
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


»Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«
Der Sündenfall-Mythos als anthropologisches Drama

Bernd Oberdorfer

Abstract
The biblical story of Adam’s and Eve’s fate in paradise (Gen 3) is one of the most powerful
narrations in cultural history. As part of the biblical ›Primeval History‹, it has shaped the
image of the human condition far beyond its theological content. This contribution first re-
constructs the internal dynamics of the text as an anthropological drama about the loss of
original familiarity with the world. The second part draws important trajectories of the Chris-
tian reception history of Gen 3. It was only then that this story was understood as story of the
›Fall of Man‹ and hence theologized as etiology for the human need of redemption. Yet the
polyvalence of the text remained. In the modern period, the act of eating from the tree of
knowledge of good and evil could be understood as an important step towards human auton-
omy and dignity.

»Alle glücklichen Familien ähneln einander; jede unglückliche aber ist auf ihre eige-
ne Art unglücklich.«1 Vielleicht erklärt der berühmte erste Satz von Tolstois Roman
»Anna Karenina«, in dem auf bald 1000 Seiten Faszination und fatale Folgen einer
amour fou nachverfolgt werden, auch ein wenig die Faszination, die bis heute von
jener biblischen Erzählung ausgeht, die landläufig (und redaktionell auch in den
meisten Bibelübersetzungen) mit dem Titel »Sündenfall« versehen ist. Jedenfalls gibt
es wohl kaum einen Text, der die kulturelle Phantasie über Jahrtausende so sehr
angeregt hat und bis heute anregt wie die Geschichte von Adam, Eva, der Schlange
und der verbotenen Frucht (Gen 3,1–24). Weit mehr als das idyllische Glück der
Paradiesesharmonie scheint das Zerbrechen jener innigen Welt- und Gottesgebor-
genheit die Vorstellungskraft zu beschäftigen. Das gilt bei weitem nicht nur für die
Religion. Die Kunstgeschichte hat sich an diesem Motiv abgearbeitet, die Literatur
greift immer wieder darauf zurück, dieWerbung – als Seismograph des Interessanten
– spielt in vielfältigen Brechungen damit.
Das hat gewiss nicht nur damit zu tun, dass das Sujet in weniger freizügigen Zeiten

als den unseren die Möglichkeit bot, im Schutz des kanonischen Textes (und im
Modus moralischer Entrüstung) Nacktheit zu zeigen. Und es erklärt sich auch nicht
allein aus dem schlichten, sozusagen genealogischen Befund, dass die Geschichte von
den Ureltern des Menschengeschlechts handelt. Natürlich ist das insofern wichtig,
als es um grundsätzliche Aussagen über die Menschen schlechthin geht. Aber ent-
scheidend für die nachhaltige, nicht nachlassende Wirkung des Textes ist doch, was
da wie gesagt wird. Offenbar sind in diesem Text elementare Menschheitserfahrun-

Evang. Theol. 76. Jg., Heft 3, S. 198–213
ISSN 0014-3502 © Chr. Kaiser / Gütersloher Verlagshaus, 2016

1. Leo N. Tolstoi, Anna Karenina. Deutsch von Fred Ottow, München 91994, 7.



gen verdichtet, und er regt immer neu dazu an, eigene Erfahrungen in seinem Licht
zu deuten, so dass sich im kulturellen Gedächtnis Fortschreibungen, Umschreibun-
gen, Gegenzeichnungen an ihn anlagern.
In der Bibel steht die Erzählung an herausgehobener Stelle im Zusammenhang der

von der Forschung sogenannten »Urgeschichte«, die mit der Weltschöpfung beginnt
und mit der Sprachen- und Völkervielfalt nach dem gescheiterten Turmbau zu Babel
endet (Genesis 11); manche Forscher nehmen noch die unmittelbar folgende Erwäh-
lung Abrahams zum Stammvater Israels hinzu (Gen 12,1–3). Diese »Urgeschichte«
wäre in ihrer Intention gänzlich missverstanden, wenn man sie als Bericht über die
Frühgeschichte der Menschheit lesen würde. Wer sie liest, soll vielmehr seineGegen-
wart darin erkennen: So sind wir, so ist unsere Welt – und so kommt Gott darin vor.
Im Gewand einer Ursprungserzählung entfaltet der Text also ein Bild der conditio
humana, wie wir sie – und wie wir uns in ihr – vorfinden. Und dieses Bild zeugt von
einer fast überbordenden Fülle menschlicher Möglichkeiten und Abgründe, es ist
voller Spannungen, Ambiguitäten, ja Widersprüche. Es zeigt die immensen Fähig-
keiten des Menschen, der als besonderes Geschöpf, als »Ebenbild Gottes«, als Stell-
vertreter Gottes mit dem Auftrag versehen ist, den ihm übertragenen Bereich der
Schöpfung zu ordnen und zu gestalten, und es zeigt die »Mühsal«, mit der wir der
bebauten Erde den Ertrag abtrotzen »im Schweiße unseres Angesichts«. Es zeigt die
Gemeinschaftsbedürftigkeit des Menschen und das Glück der Gemeinschaft (»Sie
werden ein Fleisch sein«). Es zeigt aber auch, wie Gemeinschaft zerbricht, wie Neid
und Gier Vertrauen zerstören, wie Verantwortung abgelehnt wird. Es zeigt die ›Spi-
rale der Gewalt‹, die daraus erwächst. Es zeigt die Selbstbedrohung, der die Mensch-
heit sich aussetzt – ›nach uns die Sintflut!‹ –, und die totalitäre Versuchung, die noch
die Menschheits-Solidarität instrumentalisiert (»Lasst uns einen Turm bauen …«),
und es zeigt den Segen kleiner Neubeginne, jenseits von Eden, nach dem Bruder-
mord, nach der Flut, nach dem Einsturz des himmelstürmenden Turmes.
Inmitten dieses umfassenden Menschheitspanoramas nimmt die Erzählung von

den Geschehnissen im Paradiesgarten eine Schlüsselstellung ein. Sie stellt gewisser-
maßen das Urbeben dar, dessen Stoßwellen all die folgenden Erschütterungen aus-
lösen. Sie beschreibt die conditio humana als Resultat einer ebenso elementaren wie
unerklärlichen Veränderung, eines Verlusts unmittelbarer Vertrautheit nämlich, der
uns indes zu dem macht, was wir sind: nicht festgestellte Wesen, weltunsicher, welt-
bedürftig, ja weltsüchtig, zum Erkennen bestimmt, zur »Dauerreflexion« verdammt.
Die geöffneten Augen – Glück und Verhängnis zugleich.
Diese Vielschichtigkeit, Vieldeutigkeit des Textes ist gewiss ein wichtiges Moment

seiner Wirkmacht. Er bietet kein glattes Bild, gibt keine perfekten Erklärungen, klärt
die Rätsel nicht schattenlos auf. Im Gegenteil: Er macht die Rätsel sichtbar, an-
sprechbar, besprechbar.
Der bekannte Titel »Sündenfall« macht den vieldimensionalen Text freilich ein-

dimensional, legt ihn fest. Er verfehlt die tiefe Ambivalenz der Dynamik des Erken-
nens, die allein erklären kann, warum die verbotene Frucht so attraktiv ist, m.a.W.:
warum der Wunsch zu wissen zur großen Versuchung werden kann. Dies ist umso
gravierender, als weder »Sünde« noch »Fall« im Text selbst vorkommt. Wir tun
daher gut daran, den Titel zunächst einmal fern zu halten, wenn wir uns jetzt im
Sinne eines ›close reading‹ dem Text selbst zuwenden. Hinterher allerdings werden
wir zu fragen haben, wie es zum Titel »Sündenfall« gekommen ist und was er viel-
leicht doch mit dem Text zu tun haben könnte. Dies geschieht im Rahmen einer

Bernd Oberdorfer 199



Skizze der theologischen Wirkungsgeschichte von Genesis 3, die den zweiten Teil
meines Beitrags bildet.

I. Eyes wide shut: Der Schock des Erkennens

Zwei, die alles haben – so könnte man die Ausgangslage am Beginn von Genesis 3
beschreiben. Sie könnte besser nicht sein. Double income, no kids – ja, mehr noch:
selbst die Nötigung zu geregelter Erwerbstätigkeit fehlt. Alles ist da, für alles ist
gesorgt. Nicht einmal Langeweile muss aufkommen: Die Welt ist so etwas wie ein
riesiger Schrebergarten, den der Mensch gleichsam als Hobbygärtner »bebauen und
bewahren« darf, nichtentfremdet die Frucht seiner mühelosen Arbeit genießend.
Bekanntlich ist Genesis 3 ja der zweite Teil jener Paradieserzählung, die in Genesis

2,4b beginnt. Sie ist von der Erzählung der Schöpfung in sechs Tagen zu unterschei-
den, die ihr in der Bibel vorangestellt ist. Diese Schöpfungserzählung (Gen 1,1–2,4a)
wird üblicherweise einer Überlieferungsschicht zugerechnet, die »priesterschriftlich«
genannt wird, weil in ihr Fragen der kultischen Ordnung (etwa: Reinheit und Un-
reinheit) eine wichtige Rolle spielen; sie wird in die Zeit am Ende oder nach dem
babylonischen Exil datiert. Die Paradieserzählung war lange als »jahwistisch« be-
kannt, weil sie als Teil einer Überlieferungsschicht galt, in der bevorzugt der Gottes-
name »Jahwe« verwendet wird. Ob es diesen »Jahwisten« wirklich gab, ist in der
Forschung heute umstritten; ein neueres Einführungswerk spricht deshalb vorsichtig
von der »nichtpriesterschriftliche(n) Urgeschichte«2. Keine Einigheit herrscht auch
in der Datierung: Während lange Zeit unisono die »jahwistische« Paradieserzählung
für deutlich älter galt als die »priesterschriftliche« Schöpfungserzählung, gibt es heu-
te auch Exegeten, die das umgekehrt sehen. Dies ist nicht ganz unwichtig, wenn es
darum geht, ob ein Text den anderen beeinflusst hat, ob der jüngere Text eventuell
den älteren kommentiert oder gar kritisiert.3Wir müssen das freilich nicht entschei-
den; für unsere Zwecke genügt es, dass die Paradieserzählung eine eigene Einheit
bildet, in der Genesis 3 in vielfältiger Hinsicht an Genesis 2 rückgebunden ist.
Zurück deshalb in den Schrebergarten mit Rundumbetreuung! Bezeichnenderwei-

se gab es noch keine Vegetation, bevor Gott den Menschen aus Erde schuf und ihm
Odem einhauchte; denn neben dem Regen bedarf es für die Bepflanzung auch des
Menschen, »der das Land bebaut«. Umständlich und detailverliebt wird erzählt, wie
Gott den »Garten Eden« einrichtet, Bäume wachsen lässt und sogar für ein Bewäs-
serungssystem sorgt. So wie die Pflanzen auf die menschliche Pflege angewiesen sind
(Natur und Kultur sind kein Widerspruch!), so werden sie auch der menschlichen
Nutzung anheim gegeben. Mit einer Ausnahme: Der Baum der Erkenntnis des Guten

200 »Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«

2. J. Chr. Gertz (Hg.), Grundinformation Altes Testament, Göttingen 42010, 260–268. Zur »Hypo-
these einer jahwistischen Quellenschrift« vgl. a.a.O., 208–210.

3. So liest etwa Andreas Schüle (Made in the ›Image of God‹. The Concepts of Divine Images in Gen
1–3, in: ZAW 117, 2005, 1–20) die »Erzählung von der Erschaffung des Menschen in Genesis 2–
3« als »direkte Kritik an der Vorstellung von der Gottebenbildlichkeit in Genesis 1« – so das
Referat bei Isolde Karle: »Da ist nicht mehr Mann noch Frau …« Theologie jenseits der Ge-
schlechterdifferenz, Gütersloh 2006, 220. Zu Gen 2–3 vgl. a.a.O., 201–217. – Gertz hingegen
vermutet weiterhin, dass die »nichtpriesterschriftliche Urgeschichte« »älter als P« sei (Grund-
information, a.a.O., 265), und repräsentiert damit die derzeitige Mehrheitsmeinung.



und Bösen ist strafbewehrt verboten – wer von ihm isst, muss noch am selben Tage
»des Todes sterben«.
Gott greift auch korrigierend – um nicht zu sagen: optimierend – ein, wenn ihm

Mängel auffallen. Bei der Behebung geht er geradezu experimentell vor. Als er fest-
stellt, dass es demMenschen allein zu langweilig ist und er also Gesellschaft braucht,
schafft er zunächst einmal die Tiere und beschäftigt den Menschen, indem er ihn
ihnen Namen geben lässt. Ein angemessenes Gegenüber findet sich dabei aber nicht.
Erst als dies klar ist, schafft Gott aus dem Inneren des ersten Menschen einen zwei-
ten, den der Mensch sogleich als Seinesgleichen erkennt und seinerseits benennt: als
»Männin« (wie Luther das hebräische Wortspiel wiedergibt), »weil sie vom Manne
genommen ist« – heute würde man wohl eher »Menschin« sagen, denn »Adam«
heißt zunächst »Mensch«.4 Auffällig anachronistisch im Kontext der vater- und
mutterlosen Erstmenschen wird daran dann die alltagsempirische Beobachtung an-
geschlossen, dass die zwischengeschlechtliche Attraktion stärker ist als die Bindung
an »Vater« und »Mutter«. Völlig unproblematisch wird die sexuelle Vereinigung auf
die ursprüngliche Einheit der Urmenschheit zurückgeführt, gleichsam als deren Wie-
derholung (»sie werden ein Fleisch sein …«). Überhaupt herrscht paradiesische Un-
befangenheit: »Sie waren beide nackt (…) und schämten sich nicht.«
Eine vollendete Idylle also, so scheint es. Kein Schlaraffenland, kein ›Schlemmer-

paradies‹, aber ein auskömmliches, gutes Leben. Durchaus nicht dumpf-bewusstlos,
im Gegenteil: verbunden mit intellektuellen Herausforderungen wie dem Benennen
der Tiere, das ja deren unterscheidendes Erkennen voraussetzt. Selbst das Baum-
Tabu enthält also kein grundsätzliches Denk-Verbot, es wirkt eher wie eine entlas-
tende Schutzmaßnahme zur Erhaltung des Idylls. Nur eines fällt auf: Geredet wird
kaum, und schon gar nicht: miteinander.
Dies ändert sich mit dem Auftritt der Schlange. Ihr Handwerk – wenn man das so

sagen darf – ist der Dialog. Gemessen an ihrer späteren Wirkungsgeschichte wird sie
übrigens bemerkenswert unaufgeregt eingeführt. Keine dämonische, gar: teuflische
Macht wird ihr zugeschrieben, sie wird nicht als der große Gegenspieler Gottes vor-
gestellt. Ganz im Gegenteil: Sie ist betontermaßen eines der »Tiere auf dem Felde, die
Gott der HERR gemacht hat«. Sie darf da sein, wo sie ist, sie ist Gottes Geschöpf
unter Gottes Geschöpfen. Nur: Sie ist »listiger«, klüger als die anderen Tiere. Sie tut
gar nichts Böses. Sie stellt nur Fragen. Genauer: eine einzige, anscheinend oder
scheinbar unschuldige Frage. Sollte Gott wirklich gesagt haben …?
Mit dieser einen Frage erzeugt sie aber einen feinen, zunächst ganz unmerklichen

Riss im wohlgeordneten Garten der menschlichen Weltinnigkeit. Sie fragt ja nur. Sie
zieht gar nicht explizit in Zweifel. Sie staunt nur. Sollte Gott wirklich gesagt haben,
dass ihr nicht von allen Bäumen im Garten essen sollt?5 Die Schlange fragt nach, ob

Bernd Oberdorfer 201

4. Vgl. Karle, a.a.O., 203: »Zunächst ist adam nicht der Mann, sondern das geschlechtlich noch
undifferenzierte Erdwesen, genommen von der adamah, dem Erdboden. Adam ist mithin kein
Eigenname wie Eva, sondern eine Gattungsbezeichnung für denMenschen.« Karle folgert daraus:
»Praktisch alles, was über Adam erzählt wird, betrifft ›seine Frau‹ ebenso und beschränkt sich
keineswegs auf das männliche Geschlecht.«

5. Die Frage ist übrigens doppeldeutig: Sie kann meinen, dass Gott nicht alle Bäume zur Nutzung
freigegeben hat (so wird sie, wenn ich recht sehe, auch meistens verstanden). Sie kann aber auch
meinen, dass Gott die Bäume grundsätzlich vom Genuss ausgeschlossen hat. Man müsste dann
übersetzen: Sollte Gott wirklich gesagt haben, dass ihr von den Bäumen im Garten allesamt nicht
essen dürft? Man könnte dann der Schlange unterstellen, dass sie Gottes Verbot bewusst falsch



es wirklich Gottes Wille sein kann, den Menschen den Genuss bestimmter Früchte
vorzuenthalten. Anders gewendet: Sie sät Zweifel, ob das Verbot wirklich Ausdruck
von Gottes umfassender Fürsorge für denMenschen sein kann. Passt das zusammen:
diese Fürsorge und jenes Verbot? In Zweifel gezogen wird also gar nicht Gottes guter
Wille, sondern nur die Tauglichkeit des Verbots zu dessen Umsetzung.
Dies wird deutlich in der Antwort der Schlange auf die Erklärung der Frau. Die

Schlange betreibt Aufklärung. Keineswegs wird die Frucht den Tod bringen. Der
Effekt wird ein ganz anderer sein: Erstens werden eure Augen geöffnet werden, zwei-
tens werdet ihr sein wie Gott und drittens werdet ihr wissen, was gut und böse ist.
Was soll daran schlecht sein?!
Diese suggestive Frage stellt sich nicht nur der Frau, sondern bis heute auch den

Leserinnen und Lesern der Geschichte. Mit geöffneten, wachen Augen durchs Leben
gehen – ist es nicht das, was den Menschen zum Menschen macht? Wissen, was gut
und böse ist – ist das nicht Inbegriff human-autonomer Menschenwürde?
Zögern macht vielleicht der Ausdruck »sein wie Gott«. Hier hören wir vermutlich

intuitiv Hybris mit, menschliche Selbstüberschätzung, Hochmut – klassische Bestim-
mungen der christlichen Sündenlehre: Der Mensch ist nicht mit seinem von Gott
zugewiesenen geschöpflichen Lebensraum zufrieden, er greift darüber hinaus, das
Geschöpf will Schöpfer sein. Gewiss spielt das alles – sozusagen im Rückblick, ex
eventu, aus der Perspektive der geöffneten Augen – mit herein. Aber verweilen wir
für einen Moment in der Perspektive der Erstmenschen ante eventum, noch im Dia-
log mit der Schlange: Konnte ihnen das »Sein wie Gott« nicht als wahre Erfüllung
ihrer geschöpflichen Bestimmung erscheinen, zumal wenn dieses »Sein wie Gott« so
eng mit dem »Wissen um Gut und Böse« verknüpft ist?
Hier kann im Horizont der kanonischen Anordnung der Texte ein Blick auf die

»priesterschriftliche« Schöpfungserzählung in Genesis 1 verdeutlichend weiterhel-
fen. Dort wird bekanntlich der Mensch als »Ebenbild Gottes« bezeichnet (Gen
1,26). Bis heute gibt es vielfältige Versuche, diesen schillernden, schwer greifbaren
Begriff mit Inhalt zu füllen.6 Ist es da ganz abwegig, das »Sein wie Gott« im Sinne der
»Gottebenbildlichkeit« zu verstehen? Dann würde die Aufklärung der Schlange erst
in ihrer hintergründigen Suggestivität erkennbar, im Hinweis auf ein Paradox: Sollte
Gott wirklich gewollt haben, dass ihr die euch von ihm selbst als eurem Schöpfer
zugedachte geschöpfliche Bestimmung nicht verwirklicht? Sollte Gott wirklich ge-
wollt haben, dass ihr nicht als die Menschen lebt, als die er euch geschaffen hat?
Natürlich klingt hier auch das Motiv des ›Neides der Götter‹ an, die dem Menschen
seine Größe missgönnen. Entscheidend scheint mir demgegenüber aber die paradoxe
Zuspitzung des göttlichen Verbots: Nur durch seine Übertretung scheint der Mensch

202 »Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«

wiedergibt, um dessen Plausibilität ad absurdum zu führen. Es gibt Exegeten, die diese zweite
Lesart bevorzugen, weil sie etwas besser zur Antwort der Frau passt, die dann in leicht indignier-
tem Ton etwa wie folgt zu paraphrasieren wäre: ›Natürlich dürfen wir von den Früchten der
Bäume des Gartens essen! Nur von den Früchten des einen Baumes mitten im Garten hat Gott
gesagt: Esst nicht davon, rührt sie nicht einmal an, damit ihr nicht sterbt!‹ Aber wichtig ist diese
Nuance nur im Blick auf die rhetorische Strategie der Schlange. Am Entscheidenden ändert sie
nichts.

6. Vgl. dazu meinen Beitrag: The Dignity of Human Personhood and the Concept of the »Image of
God«, in: M. Welker (Hg.), The Depth of the Human Person. A Multidisciplinary Approach,
Grand Rapids u.a. 2014, 257–273.



seine gottgegebene Bestimmung erfüllen zu können. Gegen Gott mit Gott – der ›ei-
gentliche‹ Wille Gottes wird zum Vexierbild.
Was passiert dann? Die Frau (der Mann spielt in dem Dialog keine und in der

ganzen Geschichte eine eher armselige Rolle) sieht den Baum mit einem Mal – man
kann es nicht anders sagen – mit neuen Augen. Was bisher tabu war, ist jetzt »ver-
lockend«. Der Baum ist schön, ja, »eine Lust für die Augen«. Der Text spielt offen-
bar bewusst mit der Dialektik von Sehen und Nichtsehen. Denn in bestimmter Weise
werden der Frau ja die Augen aufgetan, bevor sie von der Frucht isst. Zugleich aber
wird ihr eben in ihrer Augenlust der Blick dafür verschlossen, was sie tatsächlich
sehen wird nach dem Genuss von der verbotenen Frucht. Sie sieht nicht, indem sie
sieht. Bzw. genauer: Sie sieht, dass es gut ist, »klug« zu werden; sie sieht aber nicht,
was das tatsächlich bedeutet. Sie pflückt von der Frucht – dass es ein Apfel sei, ist
übrigens späte, schon christliche Tradition, die vom lateinischen Gleichklang von
malum (Apfel) und malum (Übel) lebt –, und isst. Und lässt den Mann mitessen, im
verbotenen Genuss solidarisch vereint.
Es tritt ein, was die Schlange prophezeit hatte, und doch: ganz anders. In der Tat

werden ihnen die Augen aufgetan. Aber was ist das erste, das sie sehen? Sie werden
gewahr, dass sie nackt sind. Das hatten sie vorher natürlich auch gesehen, sie waren ja
nicht blind. Nur werden sie sich jetzt ihrer Nacktheit als Nacktheit bewusst. Sie füh-
len sich schutzlos, dem fremden Blick ausgesetzt. Genauer: Der Blick des Anderen
wird erst jetzt zum fremden Blick. Sie schämen sich. Verloren ist damit: die unmittel-
bare Vertrautheit, und bald auch – wie wir gleich sehen werden – das Vertrauen. Die
Erkenntnis von Gut und Böse bringt mit sich die Möglichkeit und den Zwang zur
Unterscheidung von Lebensförderlichem und Lebenshemmendem und führt dazu,
dass der oder die Andere nicht mehr selbstverständlich als gut erscheint, dass vom
Umgang mit ihm oder ihr nicht mehr uneingeschränkt Lebensförderliches erwartet
wird. Der Andere wird opak, er wird zum Fremden. Fremdheit zieht ein in die Welt.
Zunächst scheint es noch so, als könnten die Menschen das Gefühl ihrer Unbe-

haustheit, ihres Ausgesetztseins noch durch pragmatische Notmaßnahmen bewälti-
gen: Sie bedecken ihre Blöße mit Lendenschurzen, die sie behelfsmäßig aus Feigen-
blättern flechten, um sich vor dem – ja, was? begehrlichen? entlarvenden? – Blick des
Anderen zu schützen. So weit reicht die Solidarität noch, dass sie das gemeinsam tun.
Dass der Riss in ihrer Wirklichkeit aber nicht an der Oberfläche bleibt, sondern in
die Tiefe geht, wird sehr schnell deutlich: Sie nehmen Gott selbst als Bedrohung
wahr. Gott lustwandelt in der Abendkühle in seinem Garten (ein schöner Anthropo-
morphismus!), erfreut sich seiner – anscheinend! – wohlgeordneten Schöpfung – und
löst eben damit eine Panik aus. Auf einmal wird der Mann zum Hauptakteur, aus-
gerechnet in der Flucht vor Gott: Er nimmt die Frau und versteckt sich mit ihr – wie
es gravitätisch und theologisch gewichtig heißt – »vor dem Angesicht des Gottes
Jahwe«, mitten im Garten, unter den Bäumen.
Doch – eine weitere Paradoxie – gerade indem er sich versteckt, verrät er sich. Gott

findet ihn nicht: »Wo bist du?« Obwohl er sein Versteck verlässt und sich Gott zeigt,
kann er Gott nicht mehr offen begegnen. Er beginnt sofort, sich für sein Verhalten zu
rechtfertigen: Er habe sich vor Gott gefürchtet; denn er sei nackt (dass er einen Len-
denschurz trägt, spielt offenbar keine Rolle).
Damit weiß Gott alles: »Wer hat dir gesagt, dass du nackt bist?« Dass der Mensch

sich seiner Nacktheit bewusst ist, dass er sie als zu verbergenden Makel empfindet,
dass er sich ihrer (und damit seiner selbst) vor Gott schämt, das verrät Gott, dass er

Bernd Oberdorfer 203



die Frucht vom verbotenen Baum der Erkenntnis von Gut und Böse gegessen haben
muss. Er konfrontiert den Mann mit diesem Verdacht, und der leugnet auch gar
nicht, gibt aber sofort die Verantwortung weiter: Sie war es, die Frau, die Du mir
zugesellt hast!
Das ist eine neue Eskalationsstufe, die ganze Tiefe des Risses ist offenbar. Die

zwischenmenschliche Solidarität, die sogar noch in der Flucht vor Gott leidlich funk-
tioniert hatte, ist zu Ende, als die Flucht entdeckt ist. Der Mensch distanziert sich
von seiner ›Mitmenschin‹, um seine eigene Haut zu retten. Die verlorene Vertrautheit
kippt um in verratenes Vertrauen. Ich war es nicht! Und von Dankbarkeit, dass Gott
ihn aus Langeweile und Einsamkeit befreit, ihm Gesellschaft geschaffen hat, ist auf
einmal nichts mehr zu spüren. Frech hält Adam Gott entgegen: Du selbst bist es
schließlich, dem ich diese Gesellschafterin verdanke! Wie kommst du dazu, mich
dafür verantwortlich zu machen, wenn sie mich dazu verführt, dein Gebot zu über-
treten?!
Interessanterweise führt die Erkenntnis des Guten und Bösen also nicht dazu, die

Verantwortung für das eigene Handeln zu übernehmen, obwohl man genau dies von
einem Pathos moralischer Mündigkeit erwarten würde; im Gegenteil. Und dasselbe
gilt dann auch von der Frau: Auch sie will es nicht gewesen sein, sie reicht die Schuld
weiter an die Schlange, von der sie sich – und hier fällt erst das große Wort – »be-
trogen« fühlt.
Aber hat sie eigentlich einen Grund dafür? Wörtlich genommen: nein. Denn alles,

was die Schlange gesagt hat, ist eingetroffen: Die Menschen sind nicht gestorben,
und sie haben jetzt tatsächlich das Unterscheidungsvermögen zwischen Gut und Bö-
se. Die Schlange hat also – sagen wir: im juristischen Sinn – nicht gelogen. In einem
tieferen Sinn kann die Frau sich aber durchaus mit Recht betrogen fühlen. Denn der
Effekt der verbotenen Frucht war ganz anders, als sie ihn sich erwartet – und als die
Schlange ihn suggeriert hatte. Keineswegs erfüllten die Menschen mit ihrer Gebots-
übertretung den ›eigentlichen‹ Willen Gottes, keineswegs vollendete sich darin ihre
schöpfungsgemäße Bestimmung. Vielmehr zerbrach ihre unmittelbare Weltvertraut-
heit, in atemberaubender Geschwindigkeit wurden sie einander fremd, aus Scham
wurde Angst, die Angst um sich selbst zerstörte die Solidarität, jeder wurde sich
selbst der Nächste – und war zugleich doch nicht bereit, für sich einzustehen. Der
letzte Finger wies – auf die Schlange.
Doch auch sie hat keinen Anlass, sich zu freuen. Sie ist nicht die Gewinnerin des

Dramas. Sie ist selbst hineingerissen in den Strudel der Entfremdung, den sie mit
ihrer vermeintlich harmlosen Frage selbst ausgelöst hat. Sie ist die erste, die die
Fluchworte treffen, mit denen Gott die nachparadiesischen Existenzbedingungen
beschreibt. Diese harten Worte wären missverstanden, wenn man sie als Strafanord-
nungen eines beleidigten Gottes verstünde. Sie benennen vielmehr, was es heißt, dass
das Leben nicht mehr selbstverständlich, dass es zur »Mühsal« geworden ist.
Explizit verflucht wird nur die Schlange. Einsam wird sie sein, »verstoßen aus

allem Vieh und allen Tieren auf dem Felde«. Und in schreiendem Kontrast zu ihrer
anfangs hervorgehobenen besonderen Klugheit steht ihre kriechende Lebensform;
sie wird sich nicht über die Erde erheben können, sondern sich sogar von ihr nähren
müssen: »Erde wirst du fressen dein Leben lang«. Und es wird Dauerfeindschaft
herrschen zwischen ihr und den Menschen.
Natürlich spiegeln sich in diesen Aussagen Alltagserfahrungen und Wertvorstel-

lungen der Menschen wider, die die Geschichte erzählen und weitertradieren. Die

204 »Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«



Schlange, durch ihre für Landtiere einzigartige Fortbewegungsweise ein Fremdkör-
per im Lebensraum der Viehzüchter und Ackerbauern. Durch ihr Gift zudem eine
unheimliche, unsichtbare, unberechenbare, ständig lauernde, tödliche Gefahr. Eine
Dauerbeunruhigung, die dem Leben seine gelassene Selbstverständlichkeit nimmt.
Leben mit der Schlange ist chronisch bedrohtes Leben. Leben mit der Schlange –
das wird fast zum Synonym für die postparadiesische Existenz. Für den Riss in der
Wirklichkeit. Für die vergiftete Welt. Nicht zufällig wird in den eschatologischen
Traumbildern einer geheilten Welt das friedlich-angstfreie Zusammenleben von
Mensch und Schlange beschworen: »Ein Säugling wird spielen am Loch der Otter«,
heißt es etwa im Jesajabuch (Jes 11,8), »und ein entwöhntes Kind wird seine Hand
stecken in die Höhle der Natter.« Doch bis es soweit kommt, wird der Fluch, der die
Schlange trifft, auch die menschliche Lebenswirklichkeit kontaminieren.7
Für diese menschliche Lebenswirklichkeit findet der Text ein zentrales Wort:

»Mühsal«. Dies wird für Frauen wie Männer an elementaren Formen der Lebens-
führung aufgezeigt: Für Frauen wird die Weitergabe von Leben – conditio sine qua
non der Erhaltung des Menschengeschlechts – in Schwangerschaft und Geburt un-
vermeidlich mit Last und Schmerzen verbunden sein. Und die Voraussetzung der
Fortpflanzung, die Beziehung zum Mann, erscheint als klassischer ›Double bind‹ :
Die Frau fühlt sich zum Mann hingezogen, der sie aber zugleich seiner Herrschaft
unterwirft. Das Geschlechterverhältnis: ein Kampfplatz von Begehren und Macht.
Von Liebe: kein Wort.
Wohlgemerkt: Hier geht es nicht um ein normatives Idealbild der Geschlechter-

ordnung. Dieses Menschheitsdrama beschreibt die Welt nicht, wie sie sein sollte,
sondern wie sie ist. Daraus männliche Herrschaftsansprüche ableiten zu wollen,
würde am Skopus des Textes völlig vorbeigehen, würde heißen, die korrumpierte
Welt zur verbindlichen Norm zu erklären.8

Freilich ist einzuräumen, dass der Text selbst einen Hinweis gibt, der in diese
Richtung deuten könnte. Die »Mühsal« für den Mann wird nämlich durch den Um-
stand begründet, dass er »der Stimme (s)einer Frau gehorcht« habe. Erkennbar wird
hier aber nicht die Unterordnung des Mannes unter die Frau missbilligt, sondern
dass der Mensch seiner ›Mitmenschin‹ mehr Gehör geschenkt hat als dem göttlichen
Gebot; dass sie weiblich ist, spielt keine Rolle (eine Alternative gab es ja nicht, mehr
als diese zwei Menschen waren nicht auf der Szene). Die »Mühsal« für den Mann
besteht nun darin, dass die Lebenserhaltung, die Nahrungsbeschaffung zur harten
Arbeit wird. Hatte er im Garten Eden die ihm von der Frau gereichte verlockende
Frucht ohne Anstrengung genossen, muss er jetzt dem mit »Dornen und Disteln«
überwucherten Acker mühsam den Ertrag abtrotzen, und sein Brot wird er »im
Schweiße (s)eines Angesichts« essen. Nüchtern wird er fast im Wortsinn auf den
Boden der Tatsachen zurückgeworfen: »Du bist Erde und sollst wieder zu Erde wer-
den.« Der »Odem des Lebens«, der ihn zum »lebendigen Wesen« macht (wie es bei
seiner Erschaffung noch hieß), bleibt unerwähnt, er ist nur zeitlich befristete Gabe.

Bernd Oberdorfer 205

7. Zur Wahrnehmung von Tieren in der Bibel vgl. ausführlich meinen Beitrag: »… ein jegliches nach
seiner Art«. Tiere in der Schöpfung: Theologische Perspektiven, in: S. Waldow (Hg.), Von armen
Schweinen und bunten Vögeln. Tierethik im kulturgeschichtlichen Kontext, Paderborn 2015, 53–
70.

8. Das würde so offen natürlich niemand tun. Subtilere Apologie konnte aber die bestehende Ge-
schlechterordnung mit dem Argument verteidigen, dass es uns Menschen nicht anstehe, die im
Banne des Sündenfalls stehende conditio humana eigenmächtig zu überspringen.



Das kunstvolle literarische Arrangement lässt keinen Zweifel daran: Die Erde, zu der
der Mensch wieder zerfällt, ist die Erde, die die Schlange »frisst ihr Leben lang«.
Gründlicher kann der Mensch mit seinen blauäugigen Vollkommenheitsphantasien
nicht entzaubert werden.
Was folgt dann? Schadensbegrenzung.
Zuerst kommt etwas, was auf den ersten Blick als eine Art Übersprungshandlung

nach der großen Blamage erscheint: Der Mensch gibt seiner ›Mitmenschin‹ einen
Namen. Erst jetzt bekommt sie den Namen, unter dem sie alle kennen: Sie ist nicht
mehr nur die ›Menschin‹ (adama), sie ist Eva, hawwa. Dieser Name hat es in sich:
genauer, hat den Wortstamm für »Leben« (haja) in sich, und das wird auch sofort
erklärt: Sie wird die Mutter aller werden, »die da leben«. Die Namensgebung ist also
ein Signal: Das Leben geht weiter.
Ein entsprechendes Signal setzt Gott selbst: Er akzeptiert die neue ›Schamhaftig-

keit‹ der Menschen, anerkennt ihr Gefühl der Schutzlosigkeit – und überlässt sie
diesem Gefühl nicht, sondern tut etwas dagegen. Er selbst – auch dies ein schöner
Anthropomorphismus – näht ihnen Kleider aus Fellen »und zieht sie ihnen an«.
Anders als angekündigt, sterben die Menschen also nicht nach dem Essen der ver-
lockend-vergifteten Frucht, Gott entzieht ihnen den »Lebensodem« nicht. Vielmehr
passt er seine Fürsorge gleichsam den veränderten Bedingungen an, kümmert sich
um die gewandelten Bedürfnisse.
Dieser eigentümliche Realismus prägt auch Gottes Kommentar zu der neu ent-

standenen Lage. Ohne erkennbare Entrüstung konstatiert Gott, dass eingetreten ist,
was die Schlange ankündigte: In der Tat, »der Mensch ist jetzt geworden wie unser-
einer und weiß, was gut und böse ist.« Gott bestreitet also den Effekt gar nicht,
spricht dem Menschen den erworbenen Status nicht ab.
Viel umrätselt ist natürlich die Formulierung »wie unsereiner« oder – noch präzi-

ser am hebräischen Wortlaut – »wie einer von uns«. Klar ist, dass sie keine volle
Identität aussagen soll: Der Mensch ›ist‹ nicht Gott. Er ist auch nicht einfach »wie
Gott«. Der Plural »wie einer von uns« ist eine provozierende Irritation für den strik-
ten Monotheismus. Wer ist mit dem »wir« gemeint?
Nun ist der strikte Monotheismus – es gibt nur einen Gott, alle anderen »Götter«

sind Götzen – ein Spätprodukt der hebräischen Religionsgeschichte, in Reinheit
wohl erst entwickelt in den religionskulturellen Konflikten des babylonischen Exils
(vgl. die Götzenpolemik bei Deuterojesaja). Weite Teile des Alten Testaments reprä-
sentieren ein »henotheistisches« Gottesbild: Für die Israeliten gibt es nur einen Gott,
den sie anbeten und verehren sollen (»Monolatrie«); so heißt es im Dekalog bezeich-
nend: »Ich bin Jahwe, dein Gott, du sollst keine anderen Götter haben neben mir.«
Über die Existenz oder Nichtexistenz dieser anderen Götter ist damit noch nichts
ausgesagt. Allerdings wird eine Überlegenheit Jahwes über die anderen Götter pos-
tuliert: Er ist der »Gott aller Götter« (Dtn 10,17). Und der höchst ungewöhnliche
Psalm 82 setzt mit denWorten ein: »Gott steht in der Gottesgemeinde und ist Richter
unter den Göttern.« (Ps 82,1) Diese Gerichtsverhandlung gegen die Götter endet mit
dem Schuldspruch, weil sie »dem Elenden und Bedürftigen« nicht »zum Recht« ver-
holfen haben (Ps 82,3); zur Strafe werden sie »sterben (genauer: sterblich werden)
wie Menschen« (Ps 82,7).9Die Parallele zu Genesis 3 ist frappant. In diesem Zusam-

206 »Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«

9. Vgl. P. D. Miller, Gott unter den Göttern. Ein differenziertes Gottesbild in differenzierten religiö-
sen Kontexten, in: EvTh 73, 2013, 72–78.



menhang verdient Beachtung, dass der häufigste hebräische Begriff für »Gott«, elo-
him, ein Pluralwort ist und auch »Götter« bedeuten kann. Im »Ihr werdet sein wie
Gott« der Schlange klingt daher auch ein »Ihr werdet sein wie die Götter« mit.10
Nimmt man dies alles zusammen, dann ist bei dem göttlichen Statement, der

Mensch sei geworden »wie einer von uns«, wohl am ehesten an die Vorstellung eines
himmlischen Hofstaats zu denken, wie sie ja auch etwa aus dem Hiob-Buch bekannt
ist (vgl. Hi 1,6–12). Wenn wir berücksichtigen, dass diese Sphäre des Göttlichen, wie
eben gezeigt, oszilliert zwischen Ewigkeit und Endlichkeit, dann leuchtet ein, warum
die Menschen durch die verbotene Frucht in einen dieser Sphäre vergleichbaren Sta-
tus gelangen konnten: Sie sind nicht Mitglied des himmlischen Hofstaats, aber sie
sind wie Gott, wie Götter, wie »einer von uns«.
Spiegelbildlich zu Psalm 82 zieht Gott freilich auch hier eine Grenze. So wie dort

die Götter zur Sterblichkeit depotenziert werden, so verhindert Gott hier, dass die
Menschen auch noch zur Unsterblichkeit greifen. Jetzt erst gerät der »Baum des
Lebens« in den Blick. Er war in Genesis 2 einmal beiläufig neben dem Baum der
Erkenntnis genannt worden, war aber nicht Gegenstand des Essverbots. Wenn Gott
jetzt verhindert, dass die Menschen nach der verbotenen Frucht der Erkenntnis auch
die bisher nicht verbotene Frucht des ewigen Lebens essen, dann könnte man dies als
eine modifizierte Umsetzung der für die Übertretung des Verbots angekündigten
Konsequenzen deuten: Die Menschen sterben zwar nicht »am selben Tag«, aber sie
werden sterblich.
Die göttliche Absicht bleibt dabei in der Schwebe: Vordergründig steckt Gott die

›claims‹ ab, der Mensch, nachdem er schon das Wissen um Gut und Böse usurpiert
hat, soll nicht auch noch das göttliche Attribut der Ewigkeit an sich reißen. Jedoch
klingt auch Sorge mit, der Mensch könnte sich mit diesem Griff nach der Ewigkeit
vollends von sich selbst entfremden. Mit dem »flammenden, blitzenden Schwert«
der Cherubim, das den Menschen fortan den Zugang zum Garten des Lebens ver-
wehrt, würde Gott dann weniger sich selbst vor den übergriffigen Ambitionen der
Menschen schützen als diese vor sich selbst. Die Vertreibung aus dem Paradies wäre
dann Verhängnis und Fürsorge zugleich – so mehrdeutig wie später das Kainsmal,
das den Brudermörder ja zugleich stigmatisiert und schützt, oder die babylonische
Sprachenverwirrung, die – Segen des Nichtverstehens! – verhindert, dass eine gleich-
geschaltete Menschheit den ihr zugedachten humanen Lebensraum verlässt und den
Himmel stürmt.
Völlig unzweideutig ist indes die Botschaft der Engel, das »flammende, blitzende

Schwert«: Das Paradies liegt hinter uns, der Schrebergarten ist passé. Wer einmal
vom Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen gegessen hat, der hat – in einem
vormoralischen, transmoralischen Sinn – die Unschuld verloren. Wer einmal begon-
nen hat zu wissen, der kann nicht mehr aus eigenem Antrieb darauf verzichten wol-
len. Denn der Entschluss dazu ist als Akt des gezielten Wollens selbst ein Akt des
Wissens und pflanzt das Verhängnis der Differenz fort, indem er es zu überwinden
versucht. Der Weg zurück zum paradiesischen Baum des Lebens ist waffenbewehrt
verschlossen, wir müssen uns einrichten »jenseits von Eden«.

Bernd Oberdorfer 207

10. Ähnliches gilt für Psalm 8: »Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst? (…) Du hast ihn wenig
niedriger gemacht als Gott (bzw.: als die Götter)« (Ps 8,5 f.).



II. Stranger than Paradise: Deutungslinien von Genesis 3

Die Geschichte, die ich in diesem Beitrag gleichsam ›von innen‹ nachvollzogen habe,
ist seit langem unter dem Titel »Der Sündenfall« bekannt, obwohl terminologisch –
ich sagte es schon – weder »Sünde« noch »Fall« darin vorkommen. Der Titel ist ein
Indikator für die christliche Wirkungsgeschichte von Genesis 3. In der Tat ist die
Geschichte in der klassischen christlichen Dogmatik der locus classicus für die Lehre
vom Verlust des »Urstands«. Der status integritatis geht durch schuldhafte Über-
tretung des göttlichen Gebots verloren, geht über in den status corruptionis, die
korrumpierte, beschädigte, ja zerstörte Gottebenbildlichkeit, in der der Mensch sei-
ner geschöpflichen Bestimmung nicht mehr gemäß lebt. Die Zerrüttung der mensch-
lichen Verhältnisse ist so elementar, dass der Mensch den status corruptionis nicht
aus eigenen Kräften überwinden kann, ihn im Gegenteil durch sein Handeln auf-
recht erhält, sogar ausbreitet und weitergibt. Es bedarf des gnadenhaften göttlichen
Eingreifens durch Christus, um diesen Unheilszusammenhang zu durchbrechen.
Christus hat, wie es im Weihnachtslied heißt, »die Tür zum Paradeis« wieder auf-
geschlossen, die auch von keinem Cheruben mehr bewacht ist. Die durch Christus
Geretteten leben dann im status gratiae, in dem die Macht der Sünde schon prinzi-
piell gebrochen ist, ihre versucherische Kraft und ihre Folgen, namentlich der Tod,
aber noch zu spüren sind. Der »Baum des Lebens« ist jedoch in Greifweite: Die
Christen können hoffen auf den status perfectionis, in dem auch der Tod als der
»letzte Feind« (wie Paulus sagt, 1 Kor 15,26) besiegt und damit die Entzweiung
und Entfremdung der Menschen von ihrer ursprünglichen Bestimmung endgültig
überwunden ist.
In diesem vieraktigen heilsgeschichtlichen Drama aus Schöpfung, Fall, Erlösung

und Vollendung markiert Genesis 3 den zweiten Akt, den Verlust der geschöpflichen
Vollkommenheit, der die Menschheit als ganze erlösungsbedürftig macht. Die Be-
hauptung der universalen Erlösungsbedürftigkeit entspricht spiegelbildlich der Über-
zeugung, dass Christus gekommen sei, um »die Welt« mit Gott zu versöhnen, und
hat ihren sachlichen Grund in dieser Überzeugung.
Natürlich hat es nicht an Versuchen gefehlt, diesen ›zweiten Akt‹ theologisch zu

deuten. Als besonders widerständig erwies sich dabei die Frage, warum der Mensch,
wenn er doch von Gott gut geschaffen war, überhaupt anfällig war für die Ver-
suchung der Schlange, ja mehr noch: warum die Schlange überhaupt auftreten konn-
te bzw. so auftreten konnte, wenn die Schöpfung doch »sehr gut« ist. In bestimmter
Hinsicht kann dies als Wiederholung von Adams Versuch erscheinen, die Verant-
wortung an Gott selbst zurückzuspielen. Allerdings geht es um Grundsätzliches, die
Theodizee: Wie konnte Gott das Einbrechen des Bösen zulassen?
Die Antwortversuche konzentrierten sich häufig auf den Aspekt der mensch-

lichen Freiheit. Gott wollte keine Marionetten, sondern freie Zustimmung; er muss-
te daher die Ablehnung zumindest als Möglichkeit einräumen. Deshalb führte der
große Kirchenvater Augustinus eine feine Unterscheidung ein: Nicht die Unfähig-
keit zu sündigen (non posse peccare), sondern die Fähigkeit, nicht zu sündigen
(posse non peccare) habe die ersten Menschen ausgezeichnet. Und weil Gott sie
dafür noch mit einer zusätzlichen Gnadenhilfe (adiutorium gratiae) ausgestattet
habe, könne er nicht dafür verantwortlich gemacht werden, wenn sie dennoch ihrer
geschöpflichen Bestimmung nicht entsprachen. Infolge der Übertretung seien sie

208 »Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«



nun freilich grundsätzlich unfähig geworden, nicht zu sündigen (non posse non
peccare).11
Augustinus war es im Übrigen auch, der für diesen Zusammenhang den Ausdruck

peccatum originale prägte, den man wörtlich mit »Ursprungssünde« wiedergeben
könnte; weit geläufiger ist aber: »Erbsünde«.12 Augustinus entwickelte damit ein
Verständnismodell für die allgemeine Erlösungsbedürftigkeit, das diese an die Vor-
stellung von Adam und Eva als den Menschheitseltern rückbindet. Weil wir alle von
ihnen abstammen, sind wir auch alle von ihrer Übertretung betroffen. Wir kommen
deshalb bereits kontaminiert auf die Welt; es gibt keine ›unschuldigen Kinder‹.13

Die Idee einer genealogischen Kontinuität der Sündenverfallenheit ist bei Augusti-
nus in einer spezifischen Weise sexualethisch konkretisiert: Weil die sexuelle Fort-
pflanzung mit Kontrollverlust und Begehren verbunden ist, eignet sie sich als beson-
ders sinnenfälliges Beispiel für die concupiscientia als Ursache und Inbegriff der
postparadiesischen conditio humana. Ebenso elegant wie wirkmächtig schließt Au-
gustinus somit die universale Ausbreitung der Sünde mit der spezifischen Form
menschlicher Fortpflanzung kurz: Sünde wird ›in Sünde‹ weitergegeben.
Dieser für die Kulturgeschichte der menschlichen Sexualität ungemein folgenrei-

che ›Kurzschluss‹ gehört nicht zwingend zum Gedanken einer umfassenden Gebro-
chenheit menschlicher Existenz, wie sie die Erbsündenlehre zum Ausdruck zu brin-
gen versucht. Man kann daher deren sachliches Anliegen für berechtigt halten, ohne
die historisch damit verbundene Dämonisierung des Sexuellen mit zu übernehmen.14

Eine solche Dämonisierung ist im Übrigen ja auch in Genesis 3 nicht zu erkennen.
Zu diesem Text kehre ich jetzt zurück und versuche ihn zu beziehen auf die Fra-

gestellungen seiner Wirkungsgeschichte. Wenn der Ausdruck »Sündenfall« sich so
hartnäckig an diese Erzählung heftet, dann kann das nicht völlig willkürlich sein.
Ohne dass das Wort fällt, begegnet in Genesis 3 ein Phänomen, das üblicherweise
zu den charakteristischenMerkmalen von Sünde gezählt wird: die Übertretung eines
göttlichen Gebots. Und obwohl von einem »Fall« nicht die Rede ist, wird doch
zweifellos ein Verlust, ein Zustandswandel erzählt, der zu einem grundlegend ande-
ren, spannungsvollen Existenzbewusstsein, ja Lebensgefühl führt. In der Tat also: es
geht (auch) um so etwas wie »Sündenfall«.
Der konzise Nachvollzug der Erzählung ›von innen‹ kann aber helfen, den über-

kommenen Begriff gleichsam zu verflüssigen. Der Nachvollzug lässt die Abgründig-
keit, die Vieldeutigkeit des Geschehens plastisch werden. Er zeigt: Die »Sünde«, das
»Böse« lässt sich nicht einfach als »das Andere des Guten« distanzieren. Es ist vom
Guten häufig nicht zu unterscheiden. Es erscheint als das Gute. Es gibt sich als das
Gute. »Sollte Gott gesagt haben …?«
Natürlich ist dieser Aspekt auch in der Auslegungsgeschichte wahrgenommen

worden. Besonders einschlägig ist hier die Traditionslinie, die die Schlange als den

Bernd Oberdorfer 209

11. Zu dieser Unterscheidung vgl. knapp K. Beyschlag, Grundriß der Dogmengeschichte, Bd. II/2,
Darmstadt 2000, 77–79.

12. Vgl. Beyschlag, a. a.O., 79 f.
13. Und da nach Augustinus nur die Taufe aus diesem Unheilszusammenhang befreit, ist die Säug-

lingstaufe zwingende Konsequenz. Ungetauft verstorbene Kleinkinder bleiben auf ewig ver-
dammt. Dass dies auch in der Spätantike nicht ohne Weiteres plausibel war, zeigt sich indirekt
daran, dass Augustinus für diese Kinder wenigstens eine schmerzfreieHölle, einen limbus infanti-
um, zu konzedieren bereit war.

14. Dass die Sexualität per se ein dämonenfreier Raum wäre, ist damit freilich nicht gesagt.



diabolischen »Versucher« identifiziert. Entscheidend ist dabei nicht die Frage der
Personifikation des Bösen (die für die Theodizee-Frage übrigens gar nichts aus-
trägt15). Entscheidend ist die Raffinesse, mit der der Versucher das Böse als gut er-
scheinen lassen kann.16 Klassisch wird das in der Geschichte von der Versuchung
Jesu im Matthäus- und im Lukasevangelium (Mt 4,1–11; Lk 4,1–13) erzählt, in der
der Teufel ja als Schriftgelehrter auftritt und Jesus fast biblizistisch von seinem Weg
abbringen will (mit Gott gegen Gott …). Einschlägig sind auch die bohrenden Über-
legungen des Paulus im 7. Kapitel des Römerbriefs über den »Betrug der Sünde«, die
sich sogar noch das göttliche Gebot »Du sollst nicht begehren …« für ihre Zwecke
zunutze macht, und am Ende steht der »elendeMensch« (Röm 7,24) vor demRätsel,
dass er ›das Gute, das er doch will, nicht tut, während er das Böse, das er nicht will,
trotzdem getan hat‹ (vgl. Röm 7,19).17 Im (pseudopaulinischen) 2. Thessalonicher-
brief schließlich wird unmittelbar vor der erwarteten endzeitlichen Wiederkunft
Christi eine Zeit des »Abfalls« angekündigt, in der »der Mensch der Bosheit offen-
bart werden« wird, »der Sohn des Verderbens«, »der Widersacher, der sich erhebt
über alles, was Gott oder Gottesdienst heißt, so dass er sich in den Tempel Gottes
setzt und vorgibt, er sei Gott« (2 Thess 2,3 f.) – ein Satz, der Luther die Folie bot für
die Deutung des Papstes als »Antichrist«. Dass Goethes Mephisto in dieser Linie
steht, bedarf kaum der Erwähnung.
Genesis 3 erlaubt aber sogar noch eine weitergehende Deutung. Denn man kann

fragen, ob die Gebotsübertretung hier nur als gut erscheint – oder ob sie nicht in
bestimmter Hinsicht auch gut ist. DieWirkung der verbotenen Frucht ist ja ihrerseits
mehrdeutig: Die Erkenntnis von Gut und Böse löst tiefe Verunsicherung und Unbe-
haustheit aus, einen elementaren Verlust an Vertrautheit – aber ist sie nicht zugleich
Ausdruck humaner Würde und vernünftig-sittlicher Mündigkeit, sozusagen In-
begriff des aufrechten Ganges, der den Menschen von der Schlange unterscheidet?
Und gewiss ist die Wahrnehmung des Anderen als Anderen im Wortsinn befremd-
lich, sie macht ihn zum Fremden, sie irritiert und verstört das Vertrauen – aber ist sie
nicht zugleich ein ›Individualisierungsschub‹, durch den sich in der ›Ursuppe‹ der
Menschheitsgemeinschaft erst wirkliche Einzelwesen kristallisieren – aus »Mensch«
und »Menschin« werden »Adam« und »Eva« –? Mit anderen Worten: War es nicht
letztlich gut, vom verbotenen Baum zu essen?
In diese Richtung dachte schon im 2. Jahrhundert der Kirchenvater Irenäus von

Lyon. Er integrierte den »Sündenfall« in eine umfassende Heilspädagogik Gottes.
Die Menschheit wurde aus ihrer ursprünglichen Einheit gleichsam hinausdifferen-
ziert, um schließlich im Wortsinn in Christus ›rekapituliert‹, d.h.: mit Christus als
ihrem »Haupt« zusammengeführt, zur Einheit zurückgeführt zu werden. Die eigent-
liche Hochzeit derartiger Entwicklungsmodelle, in denen der »Sündenfall« eine auch

210 »Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«

15. Denn wenn es der Teufel ist, der die Menschen verführt, dann fragt sich immer noch, warum Gott
ihn gewähren lässt – ganz zu schweigen natürlich von der Frage nach seinem geschöpflichen (?)
Status.

16. Vgl. dazu auch meinen Beitrag: »Ihr werdet sein wie Gott.« Die Raffinesse des Bösen – theologi-
sche Perspektiven, in: F. Fromholzer/M. Preis/B. Wisiorek (Hg.), Noch nie war das Böse so gut.
Die Aktualität einer alten Differenz, Heidelberg 2011, 57–69.

17. Vgl. dazu meinen Beitrag: Der suggestive Trug der Sünde. Römer 7 bei Paulus und Luther, in:
S. Brandt/M. H. Suchocki/M. Welker (Hg.), Sünde. Ein unverständlich gewordenes Thema, Neu-
kirchen-Vluyn 1997, 125–152, bes. 126–141.



positive Funktion erhält, ist allerdings die Neuzeit.18 Am elaboriertesten geschieht
dies sicherlich bei Hegel, für den die Entzweiung ein notwendiger Entwicklungs-
schritt in der Selbstentfaltung des Geistes ist. Auch bei Hegel ist dieser Schritt zutiefst
ambivalent: Er bewirkt eine Bewusstwerdung des Einzelnen im Gegenüber zum An-
deren seiner selbst; das Individuum wird Subjekt. Ebendies kann aber zur isolieren-
den Selbstverschließung führen, wenn das Subjekt sich gegen das Andere seiner
selbst bestimmt, sich gleichsam auf sich selbst versteift, man kann auch sagen: ver-
stockt. Die Entwicklung darf daher bei der Entzweiung nicht stehenbleiben, sie
kommt erst zu ihrer Vollendung, wenn der sich selbst reflektierende individuelle
Geist sich seiner selbst als Moment des einen, allgemeinen Geistes durchsichtig wird.
Eine Variante, die Motive aus beiden genannten Deutungslinien aufnimmt, ist die

Tradition der felix culpa. Der Sündenfall wird als Schuld ernstgenommen, die aber
im Licht der Menschwerdung als »glückliche Schuld« erscheint: Ohne Sündenfall
keine Inkarnation! Denn wäre die Menschheit nicht ›gefallen‹, dann hätte kein
Grund bestanden, dass Gott Menschengestalt annimmt, um sie wieder aufzurichten.
Dann wäre die Vereinigung Gottes mit der Menschheit ausgeblieben. Dann hätte es,
mit anderen Worten, Christus nicht geben müssen. Dies aber wäre unter den Denk-
voraussetzungen des Christentums eine unmögliche Möglichkeit, da der christliche
Glaube in der Überzeugung gründet, dass sich Gott in Jesus Christus, seinem Wir-
ken, seinenWorten und seinemGeschick als der zeigt und erweist, der er inWahrheit
ist. Und im Horizont des elaborierten christlichen Dogmas müsste man hinzufügen:
Ohne diese Selbstoffenbarung Gottes würden wir gar nicht wissen, ja gäbe es gar
keinen Anlass anzunehmen, dass Gott in sich dreifaltig ist. Wenn unser Glaube also
so elementar an der Menschwerdung hängt, dann müssen wir doch Adam und Eva
dankbar sein, dass sie durch ihre Gebotsübertretung allererst die Voraussetzung da-
für geschaffen haben. Felix culpa!
Doch auch die bestechende Logik dieses Arguments hat ihren Preis, das Paradox

nämlich, dass die Übertretung des göttlichen Gebots zur notwendigen Bedingung der
definitiven göttlichen Selbstoffenbarung, anders gesagt: zum notwendigen Teil des
göttlichen Heilsplans würde. Gott würde also die Verneinung seines eigenen Willens
– bejahen. Auch für Gott selbst würde daher gelten: mit Gott gegen Gott.
Schon die mittelalterliche Scholastik hat dieses Paradox wahrgenommen, indem

sie die Frage diskutierte, ob der ewige Gottessohn auch ohne den Sündenfall Mensch
geworden wäre. Eine mögliche Lösung war, zu unterscheiden zwischen der Mensch-
werdung als solcher und dem speziellen Umstand des Kreuzestodes. Dann konnte
man nämlich sagen, dass die gott-menschliche Vereinigung auch ohne den Fall statt-
gehabt, es des Kreuzestodes als stellvertretender Sühne für die Sünden der mit Adam
und Eva ›gefallenen‹ Menschheit aber nicht bedurft hätte. Nun ist freilich schon all-
gemein die Vorstellung problematisch, man könne aus einer Biographie gleichsam
einen Teil herausschneiden, ohne sie als ganze zu verändern. Umso mehr gilt dies für
Jesus. Die Evangelien beschreiben sein Leben so sehr von seinem Ende her, dass ein
Exeget dafür die nur wenig überspitzte Formel prägte, sie seien »Passionsgeschichten

Bernd Oberdorfer 211

18. Vgl. dazu den Überblick bei G. Wenz, Vom Unwesen der Sünde. Subjektivitätstheoretische
Grundprobleme neuzeitlicher Hamartiologie dargestellt unter besonderer Berücksichtigung der
Sündenlehre von Julius Müller, in: KuD 30, 1984, 298–330. Vgl. jetzt auch ausführlich Ders.,
Sünde. Hamartiologische Fallstudien (Studium Systematische Theologie Band 8), Göttingen
2013.



mit langer Einleitung«. Wenn sich in Jesu Wirken also tatsächlich Gottes Sein wider-
spiegelt, dann zeigte sich in diesem Spiegel ein anderer Gott, wenn man das Kreuz
wegnähme. Diese Überlegung, die an der Inkarnation festhalten will, ohne dem Sün-
denfall eine notwendige Funktion im göttlichen Heilsplan zuzuschreiben, erzeugt zu
viele neue Probleme, als dass sie als Lösung des alten Problems überzeugend wäre.
Die überschwängliche Rede von der felix culpa, so viele Fragen sie aufwirft, hat

das Verdienst, die Paradieserzählung zu beziehen auf die Christuserzählung und im
Zusammenhang mit dieser zu deuten. Sie steht damit in einer Tradition, die eine
typologische Korrespondenz zwischen Adam und Christus herstellt. Besonders tief-
sinnig durchdacht ist das bei Paulus. Im fünften Kapitel seines Briefs an die Römer
reflektiert er in einem bohrenden Gedankengang die negative Entsprechung von
Adam und Christus: Wie »durch einenMenschen die Sünde in die Welt gekommen«
sei (Rm 5,12) und durch die Sünde der Tod die Herrschaft über die Menschheit
ergriff (vgl. 5,12–17, bes. 5,17), so werden die, »welche die Fülle der Gnade und
der Gabe der Gerechtigkeit empfangen, herrschen im Leben durch den Einen, Jesus
Christus« (Rm 5,17). Kurz und bündig: »Wie nun durch die Sünde des Einen die
Verdammnis über alle Menschen gekommen ist, so ist auch durch die Gerechtigkeit
des Einen für alle Menschen die Gerechtigkeit gekommen, die zum Leben führt.«
(Rm 5,18) Die Nuancen der Paradieserzählung spielen hier keine Rolle mehr; wuch-
tig ist alles auf den Effekt hingeordnet: den Tod als »der Sünde Sold« (Rm 6,23).
Und wo bleibt Eva? Die namentlich in der katholischen Tradition übliche typolo-

gische Korrespondenz zwischen ihr als der Sünderin und Maria als der »reinen
Magd« findet sich im Neuen Testament noch nicht. Einmal allerdings taucht Eva
unvermittelt auf in einer Wutrede des Paulus an die Gemeinde in Korinth: »Ich eifere
um euchmit göttlichem Eifer«, schreibt er dieser (2 Kor 11,2 f.), »denn ich habe euch
verlobt mit einem einzigen Mann, damit ich Christus eine reine Jungfrau zuführte.
Ich fürchte aber«, fährt er schneidend fort, »dass, wie die Schlange Eva verführte mit
ihrer List, so auch eure Gedanken abgewendet werden von der Einfalt und Lauter-
keit gegenüber Christus.« Die Gemeinde als »reine Jungfrau«, als »Braut Christi«,
zugleich aber versucht wie Eva von der Schlange – damit ist natürlich eine metapho-
rische Topik geschaffen, die später mühelos mariologisch gefüllt werden konnte: die
reine Jungfrau Maria hier, die verführte Eva dort.
Dass dies eine wunderbare Blaupause für ein entsprechendes Frauenbild darbot,

zeigt sich noch im Neuen Testament selbst in aller Deutlichkeit. Im 1. Timotheus-
brief, der nicht von Paulus stammt, sich aber auf die paulinische Autorität beruft,
wird Verhalten, Stellung und Rolle der Frauen in der Gemeinde ausführlich geregelt.
Nach Warnung vor zu üppigem Putz – Frauen sollen sich lieber »mit guten Werken«
schmücken (1 Tim 2,10) – folgt das rigide Verbot: »Einer Frau gestatte ich nicht,
dass sie lehre, auch nicht, dass sie über den Mann Herr sei, sondern sie sei still.«
(1 Tim 2,12) Begründet wird dies – mit Genesis 3! »Denn Adam wurde zuerst ge-
macht, danach Eva. Und Adam wurde nicht verführt, die Frau hat sich aber zur
Übertretung überreden lassen.« (1 Tim 2,13f.) Wirkungsgeschichtlich, so scheint
es, ist Adams Strategie der Verantwortungsweitergabe voll aufgegangen. Sie war es
– »die Frau, die du mir zugesellt hast«! An ihm ist offenbar nichts hängen geblieben;
er darf sogar über sie herrschen. Denn – so darf man schließen – aus Genesis 3 kann
man lernen, wohin es führt, wenn man Frauen die Führung überlässt … Generös
wird der Frau aber gleichwohl noch eine Heilschance eingeräumt: »Sie wird selig
werden dadurch, dass sie Kinder zur Welt bringt« – freilich nur, wie gleich hinzuge-

212 »Da wurden ihnen die Augen aufgetan.«



fügt wird, wenn diese »mit Besonnenheit im Glauben und in der Liebe und in der
Heiligung bleiben« (1 Tim 2,15).
Natürlich kann man hier noch von ferne Motive aus der Erzählung in Genesis 3

wiedererkennen (frivol ist freilich die Behauptung, Adam sei »nicht verführt« wor-
den). Die Nuancen und Ambiguitäten sind indes verschwunden. Um das anfangs
angeführte Tolstoi-Zitat aufzugreifen: Der 1. Timotheusbrief setzt ganz auf »glück-
liche Familien«, die »unglücklichen« nimmt er nur als Gefahr wahr.
Dies kannman freilich nicht für die gesamteWirkungsgeschichte sagen; imGegen-

teil hat sich der Text immer wieder neu gegen solche Verflachungen zur Geltung
gebracht. Gerade weil er sich nicht auf einen schlichten Nenner bringen lässt, ist sein
Irritations- und Anregungspotenzial ungebrochen.

Konfessionslose Schülerinnen und Schüler
Eine lohnende Herausforderung für den Religionsunterricht

Michael Domsgen

Abstract
Across Germany, the number of students without religious affiliation has increased. But the
lack of religious affiliation is not to be identified with atheism. Additionally, different trends
in Eastern and Western Germany should be taken into account. In sum one could say that, in
most cases, the lack of religious affiliation stands for a spectrum of multiple secularities. Thus
new perspectives are introduced into religious education which touch upon the questions of
contextuality, relevance and elementarization in a special way. This has ramifications for the
profiling of religious education, which is described referring to systemic perspectives and
approaches of empowerment.

M it der Wiedervereinigung vor 25 Jahren ist Deutschland nicht protestanti-
scher geworden, wie damals bisweilen vermutet wurde, sondern konfessions-

loser, wenn man die Bindung an und dieMitgliedschaft in den Kirchen zumMaßstab
nimmt. Es mag an dieser Stelle dahingestellt bleiben, ob die Ereignisse im Jahr 1990
dafür ursächlich, katalysatorisch oder nur teilweise mitverantwortlich waren. Von
Interesse an dieser Stelle ist vor allem, dass die damit schlagwortartig benannte Ent-
wicklung ihren Niederschlag inzwischen auch im Religionsunterricht gefunden hat,
und das in deutlich wahrnehmbarer Weise. Für Mitteldeutschland haben wir hier
belastbare empirische Daten. So liegt der Anteil konfessionsloser Schülerinnen und

Evang. Theol. 76. Jg., Heft 3, S. 213–224
ISSN 0014-3502 © Chr. Kaiser / Gütersloher Verlagshaus, 2016

Michael Domsgen 213


	“Da wurden ihnen die Augen aufgetan.”: der Sündenfall-Mythos als anthropologisches Drama
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


