®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universitatsbibliothek

Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2017. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 77 (1): 3-5.
https://doi.org/10.14315/evth-2017-0103.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
P .:_-:C‘,P'I}‘
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %\ =
Deutsches Urheberrecht ‘?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & Ve
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ b _,-*


https://doi.org/10.14315/evth-2017-0103
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

er kurze Lebensweg Dietrich Bon-

hoeffers ist reich an ungewdohnli-
chen Wendungen. Die Formel, die Eber-
hard Bethge dafiir gepragt hat, »Theologe
— Christ — Zeitgenosse«, hat an Giiltigkeit
nicht verloren. Sie hat zudem den Vorteil,
dass sie Bonhoeffers Biographie nicht in
drei isolierte Phasen aufspaltet, sondern
einen inneren Zusammenhang bereits
andeutet: Auch der junge Theologe mit
steiler wissenschaftlicher Karriere ist be-
reits ein wacher Zeitgenosse; die scharfe
theologische Reflexion bleibt auch nach
seinem Ubergang in den kirchlichen
Dienst kennzeichnend; das Interesse an
gelebter Frommigkeit und gemeinsamem
geistlichem Leben schafft eine Gegenwelt
zum »Dritten Reich« und ist schon ein
Akt des Widerstands; und der inhaftierte
politische Widerstindler entwickelt eine
dezidiert geistliche Haltung und skizziert
bohrende theologische Analysen der Lage
des Christentums in der »entfesselten Mo-
derne«. Gleichwohl sind die starken Kon-
traste natiirlich offenkundig.

Die beiden ersten Beitrige dieses Hef-
tes beleuchten Aspekte von Bonhoeffers
Denken und Wirken, die besonders mit
der mittleren, kirchlich-geistlichen Phase
verbunden sind, ziehen aber Linien durch
die ganze Biographie. Peter Zimmerling
untersucht den bislang wenig beachteten
Einfluss der »Imitatio Christi« des Tho-
mas von Kempen auf Bonhoeffer und
griindet darauf die These, dass dessen
»Spiritualitit (...) eine mystische Dimen-
sion aufweist«. Zimmerling kann zeigen,
dass Bonhoeffer dieses Hauptwerk der
spatmittelalterlichen Mystik bereits frith
gekannt hat. Besondere Bedeutung ge-
wann es aber fiir die Formierung einer an
der Bergpredigt ausgerichteten kommu-
nitiren Nachfolge-Spiritualitdt, wie Bon-

hoeffer sie namentlich als Leiter des ille-
galen Predigerseminars in Finkenwalde
entwickelte. Der im Protestantismus
verbreiteten antimonastischen Aversion
gegen ein regelgeleitetes geistliches »ge-
meinsames Leben« habe Bonhoeffer be-
wusst eine Deutung der Bergpredigt ent-
gegengesetzt, die diese nicht nur im Sinne
des usus elenchticus als Spiegel fiir die
Erkenntnis der Erlésungsbedurftigkeit,
sondern positiv als Matrix fiir eine radi-
kal christusformige menschliche Lebens-
fiihrung versteht. Zum Glauben gehoren
wesentlich Nachfolge und Gehorsam,
und Nachfolge impliziert Gemeinschaft.
Bonhoeffer habe die geistlichen Ubun-
gen aber rechtfertigungstheologisch in-
tegriert: Sie steigern den Glauben nicht,
geben ihm vielmehr Auflenhalt, dessen
er als angefochtener stindig bediirftig
ist. Da Bonhoeffer eine »Privatisierung
der Frommigkeit (...) auf Kosten des
Engagements fiir den bedrohten Nichs-
ten« abgelehnt habe, sei das Modell der
»Nachfolge« plotzlich auch politisch
hochbrisant« geworden. Entsprechend
macht Zimmerling Spuren einer »mysti-
schen Spiritualitit« auch in Bonhoeffers
Gefangenschaftsbriefen sichtbar.

Auch die Psalmen spielen eine zentrale
Rolle fiir Bonhoeffers »geistliche Kon-
zentration« in der Mitte der 30er-Jahre
des 20. Jahrhunderts. In den Auseinan-
dersetzungen des Kirchenkampfs — das
zeigt Christoph Strobm auf — habe er ei-
nen »neuen Zugang zur Bergpredigt und
den Psalmen« gefunden und »den Psalter
ins Zentrum christlicher Existenz und
kirchlichen Lebens insgesamt« geriickt.
Im Predigerseminar sei »ein klar struk-
turiertes gemeinsames Leben elementar
fur das Bestehen in der Bedrangnis« ge-
worden, und dazu gehdorte wesentlich



4 Zu diesemn Heft

das regelmafiige Psalmgebet. Der Psalter
»als das Gebetbuch der Kirche« gebe
»der Gemeinde tdglich Worte des Dan-
kes, des Lobes, der Klage oder auch der
Anklage, wo die einzelnen Glaubenden
keine Worte mehr haben.« Die Psalmen
sind fiir Bonhoeffer eine unentbehrliche
Hilfe im »Kampf() der Gemeinde mit
einem christentumsfeindlichen Staat«.
Auch im Gefingnis habe »die Vertraut-
heit mit den Psalmen bei der Diskussion
aller moglicher Lebensfragen zu einem
unmittelbaren Riickgriff auf deren Worte
und Bilder (ge)fithrt«. Dabei seien Bon-
hoeffer die Psalmen »als Lebensweisheit
formulierende Texte« wichtig geworden.

Bonhoeffer bezeichnete es im Gefing-
nis als »ein Erlebnis von unvergleichli-
chem Wert, dass wir die groffen Ereignisse
der Weltgeschichte einmal von unten,
aus der Perspektive der Ausgeschalteten,
Beargwohnten, Schlechtbehandelten,
Machtlosen, Unterdriickten und Ver-
hohnten, kurz der Leidenden sehen ge-
lernt haben«; er gehorte — so Zimmerling
— »wie Jesus selbst zu den Gescheiterten,
die die Ereignisse der Weltgeschichte von
unten erlebten«. Auch Philipp David gibt
in seinem Beitrag dem hochst aktuellen
Phinomen »Migration und Integration«
eine theologische Tiefendimension, indem
er es als »Existenzial des Menschseins«
interpretiert und auf zentrale biblische
Narrative wie Abrahams »Aufbruch ins
Ungewisse« bezieht; auch Jesus habe kei-
nen Ort gehabt, »wo er sein Haupt hin-
lege«. Einer religiosen Romantisierung
von Heimatverlust und neuem Leben
in der Fremde ist damit nicht das Wort
geredet. Es geht David vielmehr um die
Wiirde derer, die aus unterschiedlichen
Anlissen und Motiven >unterwegs« sind
— freiwillige Auswanderung ist etwas an-
deres als Zwangsvertreibung —, und um
die ethische Herausforderung der Integ-
ration der >Fremden<. David unterstreicht
die gerade fiir die gegenwirtigen Diskus-
sionen grundlegende Einsicht, dass in die-

sem Prozess nicht nur die Ankommenden
sich verindern miissen, sondern auch die
Aufnehmenden. Er macht zudem auf die
langerfristigen Chancen aufmerksam, im
globalen Horizont Migranten, die bei der
Aufnahme und Integration rechtsstaatli-
che und menschenrechtssensible Behand-
lung erfahren, »als Multiplikatorinnen
und Multiplikatoren fiir den Menschen-
rechtsgedanken zu gewinnen«.

Hiufig wird geklagt — und nicht im-
mer mit Unrecht —, dass die theologischen
Teildisziplinen nebeneinander her exis-
tierten, ohne einander wahrzunehmen
oder gar zu beeinflussen. Am Beispiel des
biblischen Jeremia-Buchs zeigt Christ! M.
Maier nun, wie ein forschungsgeschichtli-
cher Paradigmenwechsel in der Alttesta-
mentlichen Wissenschaft Konsequenzen
haben kann fiir Grundlagenprobleme
der Systematischen Theologie. Sie stellt
dar, wie in der Prophetenforschung die
Untersuchung altorientalischer Parallel-
phdnomene sowie sozial- und kulturge-
schichtliche Erkenntnisse tiber Verschrift-
lichungs- und Tradierungsprozesse und
ihre Trigergruppen das vertraute Bild
vom Propheten als einsamem Charis-
matiker, der >senkrecht von oben« das
Gotteswort empfingt und authentisch
weitergibt, problematisch gemacht ha-
ben. Prophetie stellt sich vielmehr als ein
komplexer, diskursiv verankerter, von der
Kulturtechnik das Abschreibens abhangi-
ger und daher in Schreiberschulen veror-
teter Prozess der »Fortschreibung« dar,
in dem tiberkommene Worte auf neue
Konstellationen appliziert, zu deren Deu-
tung herangezogen, dabei angereichert
und modifiziert weitergegeben werden.
Dass am Anfang dieses Prozesses eine
bestimmte individuelle Gestalt stand, ist
damit nicht ausgeschlossen. Aber deren
ipsissima verba zu erschlieffen, sei weder
historisch maglich noch theologisch sinn-
voll; denn der Fortschreibungsprozess ist
essenzieller Teil der prophetischen Bot-
schaft selbst und von dieser nicht abzu-



l6sen. Diese Einsicht hat Konsequenzen
fiir das Offenbarungs-Verstindnis in der
Systematischen Theologie: Offenbarung
ist weder als individuelle Erfahrung re-
ligibser Virtuosen (Schleiermacher) noch
als Empfang und unvermittelte Weiter-
gabe des gottlichen Wortes (Barth) an-
gemessen verstanden, sondern schliefSt
Prozesse der Erfahrungsdeutung durch
die Rezipienten ein; die »Fortschreibung«
erhilt dadurch eine konstitutive Rolle fiir
die Offenbarung selbst.

Dem interdisziplindren Gesprach dient
auch der Beitrag von Friedhelm Harten-
stein. Er nihert sich namlich der (in die-
ser Zeitschrift bereits durch Jorg Lauster
und Michael Theobald besprochenen)
»Neutestamentlichen Hermeneutik«
von Ulrich Luz »aus alttestamentlicher
Sicht«. Hartenstein wiirdigt die » Ver-
bindung von Schrift und Ekklesiologie«
und die durchgingige Beriicksichtigung
der »Frage nach der Lebensbedeutung«
der biblischen Texte fiir »den einzelnen
Menschen der Gegenwart, seine Fragen,
Zweifel und Note in Glaubensdingen«.

Zu diesem Heft 5

Er verortet Luz’ Entwurf auch umfassend
im hermeneutischen Diskurs der Gegen-
wart und macht damit deutlich, dass Luz’
Orientierung am biblischen Kanon heute
angesichts der »Krise des Schriftprinzips«
keineswegs mehr selbstverstandlich ist.
Als Alttestamentler fragt er, ob sich Luz’
Ansatz nicht »als unzeitgemifSer Aufruf
auch zu einer Hermeneutik der ganzen
Bibel« deuten lasse, skizziert die Bedeu-
tung des Alten Testaments fiir Luz’ In-
terpretation des Neuen Testaments selbst
und formuliert abschliefend im Horizont
der aktuellen Diskussion um die Kano-
nizitit des Alten Testaments eigene The-
sen »fiir eine biblische Hermeneutik der
zweiteiligen Bibel«.

Im Kritischen Forum bespricht Torsten
Meireis das neue Buch von Isolde Karle,
»Liebe in der Moderne«. In der Rubrik
Zur Situation kommentiert Bernd Ober-
dorfer schlieflich die gemeinsame Refor-
mationsfeier des Lutherischen Weltbunds
und der Rémisch-Katholischen Kirche
am 31. Oktober 2016 in Lund.



	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


