
Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2016. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 76 (2):
83–84. https://doi.org/10.14315/evth-2016-0202.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these
conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://doi.org/10.14315/evth-2016-0202
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

»Für uns gestorben« – unter diesem Titel
hat die EKD 2015 eine Studie zur »Be-
deutung von Leiden und Sterben Jesu
Christi« veröffentlicht und reagiert da-
mit auf die aktuellen Diskussionen um
die Kreuzestheologie. Das Themenfeld
Opfer – Sühne – Vergebung bildet mit
drei Beiträgen auch einen Schwerpunkt
dieses Heftes.
Zuerst widmet Gerd Theißen der

EKD-Studie selbst eine differenzierte
Kritik. Er würdigt positiv, dass sie die
traditionelle Lehre vom stellvertreten-
den Sühnetod Christi durch den Gedan-
ken der »Präsenz Gottes im Sterben Jesu
in einer (theologisch anspruchsvollen)
trinitätstheologischen Begründung« in-
terpretiere, kritisiert aber, dass sie dieser
Lehre weiterhin alternativlos den Vor-
zug gebe. Dies werde weder der Vielfalt
der biblischen und theologiegeschicht-
lichen Deutungen gerecht noch dem ge-
genwärtigen protestantischen Pluralis-
mus. Der Sühnetodgedanke sei eben nur
»ein Erlösungsbild neben anderen Bil-
dern«. Die Vorstellung, Christus habe
stellvertretend die Todes-Strafe für die
Gebotsübertretung getragen, habe zu-
dem problematische Konsequenzen für
das Gottes- undMenschenbild und stehe
in Spannung zu einer christlichen »Ethik
der Gewaltminimierung«. Auffällig sei
auch ein fehlender Geistbezug. Nach
Theißens eigener Position offenbart das
Kreuz »nicht unser Heil, sondern unser
Elend«, nämlich »dass wir bereit sind,
andere für uns sterben zu lassen«. Als
Kreuz Jesu Christi lehre es aber zugleich,
»für andere zu leben«. Ostern offenbare
dann ein Licht, »das diese Welt eines Le-
bens auf Kosten anderen Lebens über-
windet«.
Die katholischen Theologen Magnus

Striet und Ottmar Fuchs begegnen der
Kritik am Sühnetodmotiv mit dessen ra-
dikaler Umformung: Christus sühne am
Kreuz für Gottes Schuld, den Menschen
eine Schöpfung »zugemutet« zu haben,
»die von Ressourcenknappheit, Rivali-
tät und unglücklichen Kontingenzen
durchzogen ist«. Mit dieser herausfor-
dernden Neudeutung beschäftigt sich
der Beitrag von Matthias Zeindler. Zu
Recht spreche dieser Ansatz Gott von
seiner Verantwortung für den Zustand
der Welt nicht los, protestiere auch da-
gegen, »sich mit dem Gegebenen ab-
zufinden«, und mache angesichts des
Leides die Parusieverzögerung zu einer
Frage der Theodizee. Problematisch er-
scheint Zeindler aber, dass Gott als
»Erst- und Letztverantwortliche(r) für
das Böse« erscheint, da dies die prinzi-
pielle »Unbegreifbarkeit« der Sünde auf-
hebe. Auch werde der Zustand der Welt
allzu linear Gottes Aktivität zugeschrie-
ben; Gottes Allmacht müsse aber kreu-
zestheologisch konkretisiert werden
und schließe dann auch den »Modus
der Hingabe, des Suchens, des geduldi-
gen Wartens und schließlich der selbst-
gewählten Niederlage« ein. Zudem
müsse das Jüngste Gericht »als neu-
schaffendes Geschehen« gedacht wer-
den, in dem auch das Gewesene retro-
aktiv erneuert werde. Darin würden
»sich Gottes Gerechtigkeit, Gottes Frie-
de und Liebe erst in ihrer unbegreif-
lichen Tiefe und Weite erweisen«. Des-
halb gebe es kein Leid, »für das Gott
durch Jesu Kreuz zur Verantwortung ge-
zogen werden muss«. Denn Gott habe,
»indem er seinen Sohn hingegeben und
auferweckt hat, wirklich genug getan«.
Auch Heike Springhart greift einen

aktuellen katholischen Diskurs auf,



nämlich die These, dass Gott seine Ver-
gebung davon abhängig gemacht habe,
dass die Opfer selbst den Tätern ver-
geben. Diese These hebe, so Springhart,
zu Recht die »Parteinahme Gottes für
die unter die Räder Gekommenen« her-
vor. Das »Mitspracherecht der Opfer im
Blick auf die göttliche Vergebung« kön-
ne diese aber überfordern und lege sie
zudem auf ihre Opferrolle fest. Spring-
hart nimmt den Impuls in reformatori-
scher Perspektive auf, indem sie »Ver-
gebung als Prozess im Erwartungs- und
Hoffnungshorizont von geschehener
Rechtfertigung her auf verheißene Ge-
rechtigkeit hin« beschreibt. Dieser Pro-
zess entwickle eine »transformatorische
Kraft« für Opfer wie Täter und könne
die »Menschlichkeit« wieder aufrichten,
»die in den Schuldzusammenhängen zer-
stört worden war«.
Dass die in den Kirchen sehr populäre

Gemeinschafts-Semantik tendenziell In-
dividualität nivelliert und dadurch unge-
wollt Exklusion fördern kann, wird,
wenn überhaupt, dannmeist nur kritisch
thematisiert. Rebekka A. Klein will in
ihrem Beitrag hingegen den Gemein-
schaftsbegriff als ekklesiologische Leit-
kategorie nicht aufgeben, ihn aber – un-
ter Aufnahme von Anregungen u.a. von
Derrida – so füllen, dass er ein »Gemein-
sam-Sein auch jenseits der Logik von
Identität und Ausschließung« auszusa-
gen vermag. Schon CA 7 fasse die Kirche
als »Gemeinschaft aus dem Geist« und
verankere die »Einheit nicht in einem
spezifischenMerkmal der Zugehörigkeit
des Einzelnen (…), sondern extra nos in
der im Geist gewirkten Einheit des Glau-
bens«. Spuren eines offenen, nicht identi-
tätsfixierten ekklesiologischen Gemein-
schaftsverständnisses sucht Klein dann
bei Tillich und Pannenberg.

Dass ältere Diskussionen auch nach
hundert Jahren noch anregend sein kön-
nen, belegen die Ausführungen vonRuth
Conrad über die Frage nach dem »aka-
demischen« Menschen in der liberalen
Homiletik am Beginn des 20. Jahrhun-
derts. Conrad rekonstruiert zunächst,
wie Friedrich Niebergall die Religion
des »hochmodernen Menschen« als in-
dividualisiert, inhaltlich vage und kir-
chendistanziert analysiert und damit als
defizitär kennzeichnet. Implizit moder-
nekritisch, habe Niebergall daher »nicht
den homiletischen Anschluss an die Re-
ligion der akademisch Gebildeten« ge-
sucht, sondern diese umgekehrt in die
konventionelle Gemeinde zurückführen
wollen. Bei anderen liberalen Theologen
finde sich eine deutlich positivere Ein-
schätzung der Moderne. Die Orientie-
rung der homiletischen Programme am
zeitgenössischen »Bildungsbürgertum«
mache für heutige Anwendung eine
Fortschreibung des liberalen Ansatzes
notwendig. Diese Fortschreibung sei in-
haltlich an der Christologie festzuma-
chen: »Inhalt und Form des Christus-
bezugs lassen sich als Indikator der
Modernitätsfähigkeit der Predigt lesen.«
In der Rubrik »Zur Situation« fragt

Johannes Fischer nach Funktion undGe-
stalt kirchlicher Stellungnahmen zu ethi-
schen Fragen. Er fordert, die Kirchen
sollten sich nicht in die Rolle von »Mo-
ralagenturen« drängen lassen, die ex ca-
thedra »‚die‘ christliche oder kirchliche
Position« zur Geltung bringen; sie soll-
ten vielmehr im Sinne einer »Moral der
Liebe« für ein »genaues und differenzier-
tes Hinsehen und Verstehen« werben
und damit zur eigenen Urteilsbildung er-
mutigen.

84 Zu diesem Heft


	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


