
Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2016. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 76 (5):
323–25. https://doi.org/10.14315/evth-2016-0503.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these
conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://doi.org/10.14315/evth-2016-0503
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

F ür Jürgen Moltmann und alle, die
ihm verbunden sind, war 2016 ein

Jahr der Freude und der Trauer: Auf die
Feier seines 90. Geburtstags am 8. April
folgte am 7. Juni der Tod seiner Frau Eli-
sabeth Moltmann-Wendel, mit der er
seit 1952 verheiratet war. Das Heft, das
die Evangelische Theologie ihrem lang-
jährigen Herausgeber in großer Dank-
barkeit widmet, ist daher auch ein Heft
des Gedenkens an sie. Susanne Kahl-
Passoth zeichnet in ihrem Nachruf den
Lebensweg Elisabeth Moltmann-Wen-
dels nach, der sie zu einer großen Weg-
bereiterin, Anregerin und prägenden
Gestalt der Feministischen Theologie in
Deutschland werden ließ. Deutlich wird
dabei aber auch, welchen Vorurteilen
undWiderständen Elisabeth Moltmann-
Wendel immer wieder ausgesetzt war
und welches Mutes und langen Atems
es daher bedurfte, den Weg konsequent
weiter zu gehen. »Elisabeth Moltmann-
Wendels Leben war reich«, so schließt
der Nachruf, »ein Leben, von dem so
viel Kraft und Ermutigung für andere
ausgegangen ist. Dafür ist Gott reichlich
zu danken.«
Zu einem »Fest der Freundschaft« ka-

men im April viele Freunde und Freun-
dinnen, Weggefährtinnen und Wegge-
fährten, Kollegen und Kolleginnen,
Schülerinnen und Schüler Jürgen Molt-
manns kurz nach seinem 90. Geburtstag
in Bremen zusammen, wo er seine erste
Pfarrstelle innehatte, bevor er die aka-
demische Laufbahn einschlug. In seiner
Laudatio würdigt Heinrich Bedford-
Strohm, Ratsvorsitzender der EKD und
Mitherausgeber der »Evangelischen
Theologie«, Jürgen Moltmann als den
»weltweit bekannteste(n) deutsche(n)
Theologe(n) der Gegenwart« und »per-

sonifizierte Absage an alle Provinzialität
in der Theologie«. Er skizziert Molt-
manns theologischen Weg dezidiert als
Ausdruck theologischer »Zeitgenossen-
schaft« und betont besonders Molt-
manns Insistieren auf der politisch-dies-
seitsverändernden Dimension des Glau-
bens. Moltmanns Wirken sei vorbildlich
für das »politische Reden« der Kirche,
weil bei ihm die »politische Ein-
mischung« erkennbar aus einer »geist-
lichen Gründung« erwachse. Im Namen
der EKD bringt der Ratsvorsitzende
»ihre Dankbarkeit und ihre Hochach-
tung für einen großen Lehrer der Kirche
zum Ausdruck (…), der gerade dadurch
seiner Kirche gedient hat, dass er sie bis
heute immer wieder auch kräftig kriti-
siert hat«.
Teil des Festes war ein Symposium, für

das sich der Jubilar das Thema »Ewig-
keit und Ewiges Leben« gewünscht hat-
te. Die Vorträge zeigen eindrucksvoll,
wie sehr Jürgen Moltmanns Denken sei-
ne Schülerinnen und Schüler inspiriert
und zugleich zum eigenständigenWeiter-
denken angeregt hat. Wir freuen uns,
mit dem Abdruck dieser Vorträge einen
Theologen ehren zu können, der diese
Zeitschrift über viele Jahrzehnte maß-
geblich geprägt und gestaltet hat.
Michael Welkers »Theologische An-

näherungen an die Rede vom ›Ewigen
Leben‹« zeigen auf, wie Moltmanns
Hoffnungstheologie den Illusionsver-
dacht »konstruktiv aufgenommen« ha-
be, dem das für den christlichen Glauben
zentrale Bild vom »ewigen Leben« heute
verstärkt ausgesetzt ist. Moltmann habe
nämlich »die Eschatologie von einem
besonderen Inhalt zu einer allgemeinen
Form der Theologie« transformiert. Da-
durch habe sich »das Eschatologische



von einem am Ende der Zeiten oder über
den Zeiten erhofften Ereigniskomplex in
das Hoffen selbst, damit in die Form, in
das Medium, in den Charakter des
Glaubens, der christlichen Existenz und
der Verkündigung« verschoben. Zu-
gleich habe Moltmann als »Bezugs-
punkt« von Theologie und Glauben
»nun nicht mehr ein Jenseits aller Zei-
ten, sondern die nähere oder die fernere
Zukunft« gefasst. Damit erhalte der
Glaube einen erfahrungsgesättigt-kon-
kreten, dynamisch-handlungsorientie-
renden Charakter. Das »ewige Leben«
gewinnt bereits im Diesseits, genauer: in
der leiblich-sozial verfassten Existenz
Prägnanz. Die Erfahrungen von Liebe
im Sinne »freier, schöpferischer Selbst-
zurücknahme zugunsten anderer« sind
»nicht nur ein Bild des ewigen Lebens,
sondern konkretisieren schon auf Erden
seine Wirklichkeit«.
Die beiden folgenden Beiträge setzen

an bei Moltmanns Neubestimmung von
Ewigkeit und Zeit. Miroslav Wolf ana-
lysiert kritisch Martin Hägglunds »radi-
cal atheism«, der eine umfassende Voll-
endung in zeitlos gedachter Ewigkeit als
widersinniges Sehnsuchtsziel für den
Menschen ablehnt, da der Mensch als
geschichtliches Wesen elementar durch
zeitliche Erfahrung gekennzeichnet sei,
die immer die Ausrichtung auf Ausste-
hendes einschließt. Außerdem entwerte
die Sehnsucht nach der Ewigkeit die lie-
bende Zuwendung zur irdischen Wirk-
lichkeit, sei also auch ethisch desaströs.
Dies trifft nach Wolf alles zu, wenn –
aber nurwenn die Prämisse einer Diasta-
se von Zeit und Ewigkeit zutrifft. Wenn
aber – wie es u.a. Moltmann nahe legt –
Gottes Ewigkeit nicht als Gegensatz zur
Zeit aufgefasst werden muss, dann kann
auch eine eschatologische Erfüllung ge-
dacht werden, die geschichtlichen Wan-
del nicht ausschließt; es gibt eine Voll-
endung, die nicht »absolut« ist und den-
noch nicht wieder verloren gehen kann.

Auch nötigt der Glaube nicht zur Welt-
flucht; im Gegenteil: Der Glaube, zitiert
Wolf Moltmann, sei »not (…) an opiate
consoling us with eternity, but ›a cup of
coffee for the present‹.«
Gleichwohl ist es auf den ersten Blick

überraschend, wenn Gerhard Marcel
Martin Moltmanns Werk, das so ele-
mentar durch die Kategorie der Zukunft
geprägt ist, spiegelt in der mittelalterli-
chen Mystik Meister Eckharts, die doch
die Ewigkeit in der erfüllten Gegenwart
zu finden scheint. Doch Bezugspunkt ist
auch hier die Überwindung des abstrak-
ten Gegensatzes von Zeit und Ewigkeit.
Im nunc aeternitatis überschreitet Gott
gleichsam seine Ewigkeit und wird zeit-
lich präsent. Ewigkeit bedeutet Fülle der
Zeit, nicht Zeitlosigkeit. Mit Moltmann
gesagt: »Auf Gott angewandt bedeutet
Gottes Ewigkeit dann: Gottes unbe-
grenzbare Lebendigkeit und seine voll-
kommene Lebensfülle und Lebenslust.
Auf Menschen angewandt bedeutet ewi-
ges Leben dann: die unbehinderte Teil-
nahme an der Lebensfülle und der Le-
benslust Gottes. Das erleben wir hier in
Augenblicken erfüllter Zeit, und diese
Augenblicke werden zum Vorgeschmack
auf die ewige Lebensfülle dort.« In der
modernen Literatur und in nichtchrist-
lichen religiösen Traditionen sucht Mar-
tin sodann »Realisationen«, d.h. Ana-
logien oder zeitgenössische Adaptionen
der mystischen Überschreitungserfah-
rungen. Als »spirituelle Praxis, die Hori-
zonte der Erfahrung des nunc aeternita-
tis eröffnet«, nennt er – unter Hinweis
auf Moltmanns »ganzheitliche Pneuma-
tologie – das »Lassen«, bei dem »eine
kognitive, eine affektive und eine prag-
matische Ebene« zu unterscheiden sind
und das nicht in »religiösen Sonderwel-
ten«, sondern im »alltäglichen ganzheit-
lichen Lebensvollzug« geschieht.
Der Präsenz von Religion in der All-

tagswelt ist auch der Beitrag von Clau-
dia Rehberger gewidmet. Sie untersucht,

324 Zu diesem Heft



wie junge Menschen mit dem Thema
»Ewigkeit« umgehen, und lotet aus, wie
dieses in der Schule konstruktiv an-
gesprochen werden kann. In den Lehr-
plänen komme das Thema kaum vor;
der Fokus liege weitgehend auf Tod und
Sterben. Erst neuerdings sei zumindest
für die Oberstufe ein Umdenken erkenn-
bar. Auferstehung als »elementares reli-
giöses Thema« dürfe im Unterricht aber
nicht übergangen werden. Der Unter-
richt müsse bei »elementaren Erfahrun-
gen und Zugängen« der Schülerinnen
und Schüler ansetzen und ihnen die
»christliche Auferstehungshoffnung« als
»existenzielle Wahrheit« nahe bringen.
Nachdrücklich wendet sich Rehberger
gegen die verbreitete Tendenz zur »Ver-
sachkundlichung« des Religionsunter-
richts. Dieser soll vielmehr »beitragen zu
religiös-theologischer Alphabetisierung
angesichts eines breiten und massiven
Traditionsabbruchs und zur Gewinnung
von Sprachfähigkeit in religiös-theologi-
schen Fragen« und dürfe dabei auch
»vermeintlich schwierige() theologische
() Themen« nicht aussparen.
Noch im hohen Alter ist Jürgen Molt-

mann ein aktiver akademischer Lehrer
von großer internationaler Reputation.
Der chinesische, in Hongkong lehrende
Theologe Hong Liang hat 2015 unter
seiner Betreuung die Promotion abge-
schlossen. Der hier abgedruckte Beitrag
dieses ›späten‹ Schülers bietet einen inte-
ressanten Einblick in die aktuelle reli-
gionskulturelle Lage Chinas. Hong ana-
lysiert die Entstehung eines neuen chine-
sischen »Kulturkonservativismus«, der

auf den Konfuzianismus zurückgreift
und diesen zu einer Art chinesischer Zi-
vilreligion zu transformieren versucht.
Zugleich will dieser erneuerte Konfuzia-
nismus beispielsweise durch Bildungs-
einrichtungen mentalitätsprägend in die
Zivilgesellschaft hineinwirken. Vorbild
sind die christlichen »Familienkirchen«,
die aber zunehmend als (fremdkulturel-
le) Konkurrenz wahrgenommen werden.
Dass daraus Spannungen entstehen,
zeigt Hong an einem aktuellen Konflikt
um den (letztlich verhinderten) Bau einer
christlichen Kirche in der Nähe eines
zentralen Konfuziusheiligtums.

Das Heft wird abgerundet durch einen
Beitrag, der sich nicht direkt auf Jürgen
Moltmann bezieht, aber eine grund-
legende Bestimmung systematischer
Theologie behandelt, die für Moltmanns
theologisches Denken im Vollzug immer
zentral war: ihre Schriftbindung. Fre-
derike van Oorschot liest die vielzitierte
»Krise des Schriftprinzips« als »Krise der
Enzyklopädie«, d.h., als Entfremdung
zwischen Dogmatik und Exegese. Syste-
matisch-theologische Urteilsbildung be-
rücksichtige die Ergebnisse der Exegese
kaum, der Exegese hingegen fehle häufig
eine »theologische Kontextualisierung
der in den Texten rekonstruierten Inhal-
te«. Van Oorschot plädiert deshalb für
eine »interdisziplinäre() Theorie evan-
gelischer Schriftbindung«, die beispiels-
weise die exegetisch rekonstruierten in-
nerbiblischen »Schriftauslegungsprozes-
se« systematisch ernst nimmt.

Zu diesem Heft 325


	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


