®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universitatsbibliothek

Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2015. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 75 (5):
323-24. https://doi.org/10.14315/evth-2015-0503.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
P .:_-:C‘,P'I}‘
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %\ =
Deutsches Urheberrecht ‘?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & Ve
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ b _,-*


https://doi.org/10.14315/evth-2015-0503
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

Nicht nur die Theologie, sondern
auch die Rechtswissenschaft hat
eine Dogmatik entwickelt. Michael Wel-
ker macht diese wenig beachtete Paralle-
le fruchtbar, indem er durch den Ver-
gleich die Funktion wissenschaftlich-
theologischer Dogmatik und die »Leis-
tungsanforderungen« an sie praziser zu
bestimmen versucht. Welker zeigt, dass
Dogmatik durch Erzeugung von Ko-
hirenz Komplexitit erzeugt bzw. be-
wahrt und zugleich der Einschrinkung
von Deutungsmoglichkeiten dient. Die
Einbettung der Dogmatik ins Wissen-
schaftssystem ermogliche eine von un-
mittelbaren Verwertungsinteressen be-
freite »Wahrheitssuche«, an der Kirche
wie Rechtssystem selbst um ihrer eigenen
Praxis willen gelegen sein muss. Der Bei-
trag schliefst mit einer dichten Beschrei-
bung von neun miteinander vernetzten
»Erkenntnis- und Operationsebenenc,
auf denen sich die »Multifunktionalitdt«
der Dogmatik als »Briicke« zwischen
Wissenschaft und religioser bzw. recht-
sprechender Praxis realisiert.

Eine spannende Ergdnzung zu den frie-
densethischen Beitragen in Heft 4 bietet
Michael Haspel. Er untersucht die »theo-
logischen Methoden und Modelle[]«,
durch die Martin Luther King, Jr. sein
Konzept des gewaltfreien Widerstands
profilierte und konkretisierte. Haspel
will »Kings Weg zur Gewaltlosigkeit
[...] in den verantwortungsethischen
Kontext [...] stellen, um so auch not-
wendige empirische Faktoren fiir das Ge-
lingen des aktiven Widerstands zu ver-
deutlichen«. Gewaltlosigkeit setze die
»Bindung der Gewalt des Gegners an so
etwas wie grundlegende Rechtlichkeit«
ebenso voraus wie die »Existenz einer ge-
sellschaftlichen Offentlichkeit«. Beides

sei nicht iiberall gegeben. King habe das
moderne Menschenrechtsethos theo-
logisch positiv aufgegriffen, indem er es
im Licht der Gottebenbildlichkeit und
der Gotteskindschaft interpretierte. Die-
ser »ethische Universalismus« hatte auch
eine interreligiose Dimension: In fast les-
singscher Manier sah King den »Hindu-
Muslim-Christian-Jewish-Buddhist  be-
lief about ultimate reality« kulminieren
im allen gemeinsamen Liebesgebot.

Den Schwerpunkt des Heftes bildet
der Austausch zwischen Kirchen und
Theologien aus Europa und Asien. Er
hat zwar enorm zugenommen in den
letzten Jahrzehnten. Dennoch ist davon
bei uns noch (zu) wenig bekannt. Wir
beginnen mit dem Abdruck eines Vor-
trags iiber »Terrorismus und politische
Theologie«, den Jiirgen Moltmann in Pe-
king gehalten hat. Nach einer Kritik to-
talitirer Staatsvergottung (Carl Schmitt)
wie anarchistischer Selbstvergottung
(Bakunin) empfiehlt Moltmann seinen
chinesischen Zuhérern die » Grundsitze
der Demokratie«, Volkssouveranitit
und Gewaltenteilung. Emphatisch zeigt
er auf, wie Europa durch Uberwindung
alter Feindschaften »aus einem Schre-
cken der Volker zu einem Kontinent der
Hoffnung fir Millionen Menschen« ge-
worden sei. »Politische »>Feindesliebe««
sei ein zutiefst christliches Motiv; sie erst
ermogliche ein friedliches Zusammen-
leben und iiberwinde das Freund-Feind-
Denken nachhaltig.

130 Jahre Koreanischer Theologie re-
kapituliert der Beitrag von Myung Yong
Kim, der hinfiihrt auf die an seiner eige-
nen »Presbyterian University and Theo-
logical Seminary« gelehrte »Ohn Theo-
logy«, d.h. »ganzheitliche Theologie«.
Diese sei die Synthese aus den bisher in



324

Korea entwickelten theologischen Stré-
mungen. Von diesen nennt Kim die von
HyungRyong Park geprigte »Funda-
mentalist Theology«, die groffen Ein-
fluss entfaltet, aber durch ihren strikten
Biblizismus und Antimodernismus -
selbst Karl Barth galt als liberal! — einen
»clash between the biblical world view
and today’s scientific worldview« er-
zeugt, zudem das Heil nur fiir die Seelen
erwartet habe. Demgegeniiber habe
schon die »Three-Fold Blessing Theo-
logy« des Pfingstlers YoungGhi Cho das
Seelenheil mit der »liberation from
disease and poverty« verbunden. Die im
Westen bekannteste theologische Stro-
mung, die Minjung Theology, habe sich
zwar mutig gegen die Diktatur und fiir
Menschenrechte und Demokratie einge-
setzt und generell das groffe Verdienst,
der Christenheit in Korea das »Bewusst-
sein fiir die gesellschaftliche und politi-
sche Verantwortung« eingebrannt zu ha-
ben. Ihre Wirkung auf den koreanischen
Protestantismus sei jedoch begrenzt,
weil sie substanzielle Momente der tra-
ditionellen reformatorischen Theologie
(wie Trinitit oder Auferstehung) abge-
lehnt und das Heil rein innerweltlich
verstanden habe. Die Ohn Theology ver-
binde nun die Schriftorientierung der
Fundamentalisten, die Seele, Leib und
Gemeinschaft iibergreifende Pneumato-
logie der Pfingstler und das politisch-ge-
sellschaftliche Engagement der Minjung
Theology zu einer umfassenden, die je-
weiligen Einseitigkeiten vermeidenden
Synthese. Diese Synthese sei auch zu-
kunftsweisend fiir die Kirchen Europas,
wo etwa die Lutheraner durch allzu
strikte Bindung an die Bekenntnisschrif-

Zu diesem Heft

ten das Wirken des Geistes einge-
schrankt hatten.

Eine interessante Ergianzung bietet der
Chinese Zhang Zhigang. Wihrend in
Korea das Christentum zur Entwicklung
einer nationalen Identitit beigetragen
habe und bald nicht mehr als Fremd-
korper empfunden worden sei, sei es in
China lange mit dem westlichen Imperia-
lismus identifiziert und daher als »frem-
de« Religion wahrgenommen worden.
Durch die Bekimpfung aller Religionen
in der maoistischen »Kulturrevolution«
und den Autorititsverlust des Sozialis-
mus seit den 80er-Jahren sei freilich ein
religioses Vakuum entstanden, in das
der Protestantismus besonders schnell,
effektiv und erfolgreich eingedrungen
sei. Dies werde in China hiufig als neo-
kolonialistisch und als Storung des religi-
onskulturellen Gleichgewichts kritisiert.
Zhang Zhigang empfiehlt den Protestan-
ten daher, sich intensiv in den Aufbau
und die Gestaltung der chinesischen
Gesellschaft einzubringen, um als inte-
graler Teil von dieser erkennbar zu wer-
den. Inwieweit diese » Sinicization« nicht
in Spannung steht zur »post-konstan-
tinischen« Loslésung der Kirche aus
gesellschaftlichen Funktionalisierungen,
wie sie etwa Moltmann vertritt, wird si-
cherlich zu diskutieren sein.

Gegen eine besonders krasse, namlich
die nationalsozialistische Funktionali-
sierung der Kirche protestierte im Okto-
ber 1934 die Dahlemer Synode der Be-
kennenden Kirche. Wir erinnern daran
zum Abschluss des Heftes durch die Pre-
digt, die Wolfgang Huber am 80. Jahres-
tag in der Dahlemer Annenkirche ge-
halten hat.



	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


