o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universititsbibliothek

Das Alte Testament in christlicher Perspektive:
Uberlegungen aus Anlass der Thesen Notger
Slenczkas

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2017. “Das Alte Testament in christlicher Perspektive:
Uberlegungen aus Anlass der Thesen Notger Slenczkas.” Evangelische Theologie
77 (2): 88-100. https://doi.org/10.14315/evth-2017-0204.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
S,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %.\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & A
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://doi.org/10.14315/evth-2017-0204
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

B AR KCE L

Das Alte Testament in christlicher Perspektive
Uberlegungen aus Anlass der Thesen Notger Slenczkas
Bernd Oberdorfer

Abstract

According to Notker Slenczka, Jesus redefined the early Jewish understanding of God so radically
that the Old Testament could not remain an adequate expression of the Christian idea of God.
Moreover, in the light of bistorical criticism, the messianic promises of the OT could no longer
be read as prophetic references to Jesus, either. The OT could bence only be seen as revelation to
Jews; for Christians, howeuver, it is valuable as paradigmatic expression of human reality and their
necessity of salvation only, and to them authentic information about redemption is provided only
by the New Testament. The essay discusses this position and defines a possible Christian view
on the relation between Old and New Testament based on the insight that Jesus’ redefinition of
the image of God can only be understood in the light of the bistory of God’s self-revelation to
Israel, of which Jesus is a part; from a Christian perspective, the words, actions and fate of Jesus
then also shed new light on the history of God's self-revelation to Israel.

it seiner » These, dass das AT (...) eine kanonische Geltung in der Kirche nicht

haben sollte«', wollte Notger Slenczka erklirtermafen >provozierens (»provoca-
re««?), d.h., eine Diskussion >hervorrufens, »zur Diskussion herausforder(n)«3, einen
Kommunikationsprozess auslosen also mit prinzipiell offenem Ausgang. Diese Provo-
kation ist ihm - in einem fiir ihn selbst iiberraschenden Ausmaf — gelungen. Seit seine
Thesen 2015 mit einiger Zeitverzogerung iiber den engen Zirkel der theologischen
Fachgelehrten hinaus bekannt wurden (der strittige Vortrag war bereits 2012 gehalten
und 2013 veroffentlicht worden?), wird in der kirchlichen Offentlichkeit teilweise heftig
und kontrovers iiber die Frage debattiert: Brauchen wir Christen das Alte Testament >

1. N. Slenczka, Die Kirche und das Alte Testament, in: E. Grib-Schmidt (Hg.), Marburger Jahrbuch
Theologie, Bd. 25: Das Alte Testament in der Theologie, Leipzig 2013, 83-119 [zitiert fortan:
Slenczka, MJTh], hier: 83.

Ebd.

N. Slenczka, Was soll die These: »Das AT hat in der Kirche keine kanonische Geltung mehr2,
Vortragsskript 0.0., o.]J. (2015), Onlinepublikation: https://www.theologie.hu-berlin.de/de/st/
was-soll-die-these.pdf (fortan zitiert als: Slenczka, These), 2.

4. Slenczka, M]Th.

w 1

Evang. Theol. 77. Jg., Heft 2, S. 81-160, ISSN 0014-3502
© 2017 by Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh, in der Verlagsgruppe Random House GmbH, Miinchen



Bernd Oberdorfer 89

Die Wirkung war wohl auch deswegen so stark, weil die Frage nach der Bedeutung
des AT fur die Christenheit sich in einer ebenso brisanten wie komplexen theolo-
gischen und kirchenpolitischen Gemengelage stellt. Viele deutsche Landeskirchen
haben in den letzten Jahren ihr Verhiltnis zum Judentum neu reflektiert und dabei
das Bekenntnis zum ungebrochenen Bund Gottes mit dem jiidischen Gottesvolk in die
Grundartikel ihrer Kirchenordnungen aufgenommen.’ Im Zuge des Reformationsju-
biliums wurden zudem Luthers zunehmend aggressive antijudaistische Aussagen auch
in ihrer fatalen Wirkungsgeschichte kritisch beleuchtet?; die EKD hat sich auf ihrer
Synode 2015 formlich davon distanziert. Hoch umstritten ist, ob aus der Ablehnung
eines christlichen Antijudaismus auch der grundsitzliche Verzicht auf » Judenmission «
folgen muss; die Synode der EKD hat im November 2016 diesen Verzicht erklart.” In
diesem Zusammenhang stellt sich dann auch die Frage nach der christlichen Lektiire
des AT. Als ausgemacht gilt dabei regelmifig, dass dem Judentum gewissermafen
das >Erstrecht< an den heiligen Schriften zustehe, die ja nur von den Christen als
»Altes Testament« bezeichnet werden.® Eine christliche Aneignung des AT diirfe die
Juden nicht »enteignen«. Die traditionelle christliche Bibelhermeneutik, die im NT
die Erfillung des im AT Verheiflenen erkennt oder das AT gar selbst »christologisch«
liest, sei daher heute nicht mehr akzeptabel.

Slenczkas Vorschlag provoziert gezielt diese gingige Haltung, indem sie nach den
Konsequenzen fragt: Wenn das AT nicht mehr vom NT her interpretiert werden darf
oder kann, welche Bedeutung kann es dann fiir uns Christen noch haben? Oder noch
schirfer zugespitzt: Wer das AT nicht mehr vom NT her interpretieren will, muss
Auskunft dariiber geben konnen, welche Bedeutung das AT fiir Christen iiberhaupt
noch haben kann. Slenczka beansprucht, sich genau dieser Frage zu stellen, und d.h.
fir ihn: die theologischen Implikationen jener Haltung herauszuarbeiten, die nach
seinem Urteil das Verhiltnis heutiger Christen zum AT kennzeichnet. Im Folgenden
will ich zunéchst in diesem Horizont Slenczkas Argumentation rekonstruieren. Dabei
wird sich zeigen, dass Slenczka die Priamisse teilt, die traditionelle christliche Aus-
legung des AT sei heute nicht mehr moglich, dies aber aus anderen Griinden als die
Protagonisten des jiidisch-christlichen Dialogs und mit diametral unterschiedenen
Konsequenzen.” Als der systematisch entscheidende Punkt erweist sich die These,

Vgl. Amt der VELKD (Hg.), Zur Verhiltnisbestimmung »Kirche — Judentum«. Dokumentation
von Verfassungstexten und -diskussionen in evangelischen Landeskirchen. Texte aus der VELKD
Nr. 161 — Januar 2011 (sic!), Hannover 2012 (vgl. darin 29f. mein eigenes Statement). In der
Kirchenverfassung der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern (ELKB) etwa ist in den Grund-
artikel die Formulierung hinzugefiigt worden: » Mit der ganzen Kirche Jesu Christi ist sie [sc. die

ELKB] aus dem biblischen Gottesvolk Israel hervorgegangen und bezeugt mit der Heiligen Schrift

dessen bleibende Erwihlung.« Zur vorausgegangenen Diskussion vgl. meinen Beitrag: Zustim-

mung trotz Unklarheit?, in: Korrespondenzblatt, Heft 12, 2010, 207-212.

6. Zur historischen Analyse vgl. besonders Th. Kawufmann, Luthers Judenschriften. Ein Beitrag zu ihrer

historischen Kontextualisierung, Tiibingen 2011. Vgl. auch ders., Luthers Juden, Stuttgart 2014.

Vgl. »... der Treue hilt ewiglich.« (Psalm 146,6) Eine Erklirung zu Christen und Juden als Zeu-

gen der Treue Gottes. Kundgebung der 12. Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland auf

ihrer 3. Tagung, Magdeburg, 9. November 2016. Online: http://static.evangelisch.de/get/?daid=X-

CO5MNgvodecCSBO2KvTbX33600158763&dfid=download (abgerufen am 29.12.2016).

8.  Der innerchristliche Vorschlag, wegen des implizit diskriminierenden Charakters der Unterschei-
dung von »alt« und »neu« terminologisch stattdessen von »Erstem« und »Zweitem Testament«
zu sprechen, hat sich allerdings nicht durchgesetzt. Er ist auch nicht zwingend diskriminierungs-
resistent (»Mit dem Zweiten sicht man besser ... «).

9. Niche zufillig ist die 6ffentliche Kontroverse entflammt durch den Protest des Evangelischen

L

~l



90 ___ Das Alte Testament in christlicher Perspektive

dass die christliche Fokussierung auf Jesu Wirken, Botschaft und Geschick eine so
radikale und umfassende Neubestimmung des Gottesverstindnisses mit sich bringt,
dass das AT kein addquater Ausdruck fiir das christliche Gottesbewusstsein mehr sein
kann; dies sei dem Christentum freilich erst im Zuge seiner geschichtlichen Gestaltge-
winnung zum Bewusstsein gekommen. Dieses zentrale Argument halte ich nicht fiir
iiberzeugend; eine christliche Lektiire des AT scheint mir auch unter gegenwirtigen
Bedingungen sowohl méglich als auch notwendig. Dies will ich skizzenhaft in einem
zweiten Schritt entfalten.

I. Notger Slenczkas 'Dekanonisierung° des Alten Testaments

Brauchen wir das AT? Slenczka stellt die Frage nicht in dem schwachen Sinn: Kann
das Alte Testament uns irgendwie niitzlich sein? (Das hat er nie bestritten.) Sondern in
dem strikten Sinn: Ist das Alte Testament fiir uns Christen #otwendig? Und auch hier
muss man prazise formulieren: nicht nur historisch notwendig (das wiirde Slenczka
nicht leugnen), sondern theologisch und religiés notwendig?

D.h., die Frage ist: Brauchen wir das Alte Testament, um das Evangelium zu ver-
stehen, genauer: das Evangelium von der in Christus erschienenen und verwirklichten
endgiiltigen und umfassenden Heilszuwendung Gottes?

Und noch einmal zugespitzt: Ist das Alte Testament selbst Zeugnis fiir das in
Christus erschienene und verwirklichte Heil?

Die durch den judisch-christlichen Dialog geprigten Positionen bejahen die erste
Frage, betonen aber dabei, dass es gerade das nicht-christlich gelesene Alte Testa-
ment ist, das den »Wahrheitsraum«!! fiir das Neue bildet. Deshalb verneinen sie
die zweite Frage. Slenczka verneint beide Fragen, und zwar mit einer interessanten
Argumentation. Zunachst sagt er namlich, dass die klassischen Begriindungen fiir
die Verwendung des Alten Testaments als Christuszeugnis heute nicht mehr greifen.
Vor allem gilt das fur das sog. VerheiSungs-Erfiillungs-Schema, dem gemif das Alte
Testament das verheifSt und ankiindigt, was im Neuen Testament erfiillt ist. Dieses
Schema sei spitestens mit der Entwicklung der historisch-kritischen Bibelexegese
obsolet geworden. Denn dem historischen Ursprungssinn (man koénnte auch sagen:
der Autorenintention) der alttestamentlichen Texte entspreche es nicht, auf Jesus
als den Christus zu verweisen. Die Autoren dieser Texte sahen nicht Jesus vor sich,
wenn sie etwa den Gottesknecht oder den Messias ankiindigten. Bemerkenswert ist
ubrigens Slenczkas Hinweis, dass dadurch auch das reformatorische »Schriftprinzip«
tangiert sei, da dieses es verbiete, den sachlichen Gehalt der biblischen Texte ganz vom
Ursprungssinn abzulésen und auf der Seite ihrer Rezeption — fiir das Alte Testament
also: im Neuen — zu verorten. Wenn mithin das AT nicht selbst auf Jesus vorverweist
und wenn in ihm schon gar nicht Christus selbst spricht, dann kommt es als unmit-

Prisidenten des Deutschen Koordinierungsrates der »Gesellschaften fiir christlich-jiidische Zu-
sammenarbeit« gegen Slenczkas Ausfithrungen in dem oben (Anm. 1) genannten Aufsatz.

10. Slenczka weist darauf hin, dass dieser Begriff von einem seiner Kritiker geprigt worden sei,
distanziert sich aber nicht ausdriicklich davon. Wenn er nicht als die Forderung missverstanden
wird, das AT aus der christlichen Bibel zu entfernen, trifft er Slenczkas Intention m.E. recht pri-
zise.

11. E Criisemann, Das Alte Testament als Wahrheitsraum des Neuen. Die neue Sicht der christlichen
Bibel, Giitersloh 2011.



Bernd Oberdorfer 91

telbares Offenbarungszeugnis fiir Christen nicht mehr in Betracht.

Ihre besondere Pointe gewinnt diese Argumentation daraus, dass Slenczka darauf
verweisen kann, dass das Verheiffungs-Erfiillungs-Schema z.T. gerade von den Pro-
tagonisten der christlich-jiidischen Zusammenarbeit ausdriicklich und mit grofler
Vehemenz verworfen wird: Zu behaupten, der Verweis auf Christus sei der eigentli-
che Sinn des Alten Testaments, >enteigne< namlich die Juden, die ihre Heilige Schrift
dezidiert nicht so lesen.

Slenczka gibt diesen Einwinden Recht, kommt aber dann zu der Konsequenz, das
Alte Testament als Offenbarungszeugnis gleichsam den Juden zuriickzugeben.'2 Nur
im Neuen Testament sei authentisches und verlissliches Wissen iiber Gottes Heils-
zuwendung zu finden, weil diese Heilszuwendung fiir den christlichen Glauben in
Jesus Christus verwirklicht und bezeugt und uns daher nur iiber ihn zuginglich sei.

Slenczka bestreitet nicht, dass sich auch im Alten Testament wichtige Aussagen
iiber Gottes Weltverhiltnis und Gottes heilvermittelnde Weltzuwendung finden liefSen.
Diese Aussagen sind aber aus christlicher Perspektive gleichsam nur vorliufig und
daher nicht in sich selbst verbindlich.

Was ist nun der inhaltliche Unterschied zwischen Altem und Neuem Testament?
Hier greift Slenczka auf eine in der ilteren Forschung sehr populire Unterscheidung
zuriick: Im Alten Testament sei die Heilsbotschaft partikular, nimlich auf das Got-
tesvolk Israel beschrinkt, im Neuen Testament universal, weil in Christus Gott sich
der ganzen Menschheit zugewandt hat. Besonderen Anstof§ hat erregt, dass Slenczka
in diesem Zusammenhang die Aussage Adolf von Harnacks referiert, dass das Alte
Testament Zeugnis einer »Stammesreligion« sei und allenfalls in einigen spiten Texten
tiber seine Beschrankung auf Israel hinausblicke, wihrend das Neue Testament einen
universalen Horizont dokumentiere.”® AnstoRig daran war der despektierliche Klang
des Ausdrucks »Stammesreligion« und der mit der Unterscheidung von partikular
und universal gesetzte Uberbietungsanspruch. Doch abgesehen von diesem Aspekt
ist der sachliche Kern des Arguments die These: Das Alte Testament richtet sich an
die Juden — und nicht an »die Volker« (und daher: nicht an uns Christen). Das Neue
Testament richtet sich hingegen an »alle Welt«.

Systematisch untergeordnet, aber in der 6ffentlichen Wahrnehmung besonders
irritiert aufgenommen worden ist das Argument, dass »der Christ« heute »deutlich
fremdele« bei vielen Aussagen des Alten Testaments.'* Dieses Argument ist freilich
seinerseits befremdlich, weil es erstens unberiicksichtigt lasst, dass es auch im Neuen
Testament >befremdliche« Stellen gibt, und weil es zweitens unterstellt, dass Juden
von derartigen Stellen in der Hebriischen Bibel nicht ebenfalls sbefremdet« sein kénn-
ten. Dies gilt etwa fiirr Aussagen, in denen Gott zur Gewalt auffordert, oder wenn
die brutale Tétung von Kindern aus befeindeten Volkern bejubelt wird. Slenczka
spricht ebendiese Texte gelegentlich selbst an.'S Im Schleiermacher-Referat vermutet

12. Das ist wohlgemerkt nicht gleichbedeutend mit der Forderung, das AT aus der christlichen Bibel
vherauszuschneiden«. Dagegen hat Slenczka sich mehrmals mit groffer Vehemenz gewendet.

13. Vgl. Slenczka, MJTh, 94f.

14. Slenczka, M]JTh, 96; hier im Kontext cines Referats der Position Schleiermachers, ebenso wie im
vergleichbaren Zitat, a.a.0., 100. Allerdings tibernimmt er dieses Urteil, wenn er am Ende des
Beitrags (a.a.0., 119) »dieses deutliche »Fremdeln« des frommen Selbstbewusstseins « angesichts
der Texte des AT konstatiert.

15. Vgl. Slenczka, These, a.a.0., 12. Dort nennt er »ganz klassisch die Worte gegen Feinde des Beters
oder des Volkes« und urteilt: »Diese Partikularitit stoft uns [sc. Christen!] ab; auch wenn wir



92 Das Alte Testament in christlicher Perspektive

er allgemeiner die »Partikularitit, verbunden mit der etwa in der 5. Rede [sc. der
Reden »Uber die Religion«] als wesensbestimmenden Kern der jiidischen Religion
identifizierten Tun-Ergehen-Zusammenhangx, als den »Hintergrund der Feststellung
Schleiermachers (...), dass der Christ sogar beim Lesen der Psalmen deutlich fremdele
und eigentlich unfihig sei, die eigene Frommigkeit mittels dieser Texte auszuspre-
chen«'. Ahnlich allgemein spricht er — wiederum im Blick auf »Schleiermachers
Argument« —von der »Perspektive des gegenwirtigen christlich-frommen kirchlichen
Bewusstseins, das den Dokumenten der Religionsgeschichte Israels gegeniiber deut-
lich fremdelt und sich in ihnen nicht wiedererkennen kann«'’. Im eigenen Resiimee
konstatiert er »die Entfremdung des christlichen Glaubens von seiner [sc. alttesta-
mentlichen] Vorgeschichte«. Diese Entfremdung sei »nicht nur darin begriindet (...),
dass die gegenwirtige Kirche« eigentlich schon seit Luther »nicht mehr fihig ist, die
heilsgeschichtliche Kontinuitit zwischen der im AT und der im NT dokumentierten
Ereignisfolge so wie Paulus und so wie die vorneuzeitlichen Theologen der Alten
Kirche zu konzipieren«.'* Uber dieses — im Blick auf Paulus noch zu diskutierende® —
Argument hinaus macht er generell die » Fremdheir der Texte« des AT selbst geltend:
»Wenn jemand ernsthaft die Texte des Alten Testaments in ihrer Ginze liest und
tiberschaut, wird er oder sie sich nur in engen Grenzen dazu imstande schen, sie als
Ausdruck des Gottesverhiltnisses zu lesen und zu verstehen, das sein christlich-reli-
gidses Bewusstsein ausspricht und das er in den Texten des NT wiedererkennen und
begriindet sehen kann. «2°

Slenczka will das Alte Testament dennoch nicht aus der christlichen Bibel heraus-
nehmen. Aber er sagt, dass es in der christlichen Kirche nicht mehr als »kanonisch «
gelten konne. Hier hat er freilich zunichst durch die Doppeldeutigkeit des Begriffs
»kanonisch« selbst fiir Verwirrung gesorgt. Denn der Begriff »Kanon« heifit bekannt-
lich urspriinglich » Messschnur«, »Mafstab«, wird aber im Blick auf die Bibel auch
auf das Ergebnis des mit dieser Messschnur Gemessenen bezogen und bezeichnet
dann die Auswahl derjenigen Biicher, die als zur Bibel zugehorig betrachtet werden.
In diesem Sinn wiirde Slenczkas Vorschlag, das Alte Testament nicht mehr als » kano-
nisch« zu behandeln, bedeuten, dass es nicht mehr zur Bibel gehort. Dies je gefordert

Feinde haben — jeder hat welche — dann wollen wir sie doch nicht zum Gegenstand eines Gebetes
machen, in dem wir Gottes Zorn auf sie herabbeschwéren oder sie als Gegner Gottes ausgeben.
Diese Uberzeugung von der Universalitit des Heilswillens Gortes iiber alle menschlichen Grenzen
hinweg, die keine Rolle spielen vor Gott, gehért zu den kulturbildenden Eigentiimlichkeiten des
christlichen Glaubens; und daher fremdeln wir im Umgang mit dem AT genau an den Stellen, die
dieser Universalitit des Heilswillens widersprechen — wir lieben die »Vélkerwallfahrt zum Zione,
und wir streichen die Segnung dessen, der die Képfe der Siuglinge Babylons am Felsen zerschlage
(,) aus den gottesdienstlich verwendeten Psalmen.« Hier werden allerdings in problematischer
Weise ethisch anst6Rige Aussagen des AT auf die Thematik der partikularen Erwi hlung bezogen,
und es entsteht der unzutreffende Eindruck, anstoRig seien diese Passagen erst aus der »uni-
versalistischen« Perspektive des Christentums. Aufforderungen, die »Feinde« zu toten, finden
sich im Ubrigen auch im NT, selbst aus dem Munde Jesu, so am Ende des Gleichnisses von den
anvertrauten Pfunden (Lk 19,27): »Doch diese meine Feinde, die nicht wollten, dass ich iiber sie
herrsche, bringt her und macht sie vor mir nieder. «

16. Slenczka, M]JTh, 96.

17. Slenczka, M]JTh, 100.

18. Alle Zitate Slenczka, MJTh, 119.

19. Vgl. unten Anm, 31.

20. Slenczka, M]JTh, 119.




Bernd Oberdorfer 93

zu haben, bestreitet Slenczka aber entschieden.?! Er betont vielmehr, er habe den
Begriff in seiner urspriinglichen Bedeutung verwendet. Dann hat das Argument die
Stof8richtung, dass das Alte Testament nicht mehr als »Maf3stab« fiir die inhaltliche
Bestimmung der Gottesoffenbarung gebraucht werden kann. Als solcher Mafstab
komme nur das Neue Testament in Betracht. Denn nur in ihm werde ja die endgiil-
tige Gottesoffenbarung in Jesus Christus bezeugt. Mit anderen Worten: Ob das Alte
Testament Gottesoffenbarung enthilt, kann nicht aus ihm selbst entschieden werden,
sondern nur anhand des Maf3stabs des Neuen Testaments. »Kanonisch« in diesem
Sinn ist daher nur das Neue Testament.??

Hier greift nun eine morphologische Wesensbestimmung der (christlichen) Reli-
gion, die grundlegend ist fiir Slenczkas Position. Er beruft sich dabei namentlich auf
Schleiermacher und Harnack. Nach Schleiermacher konstituiere sich das Christentum
als »neue(), das heifSt: auf einen unableitbaren Impuls zuriickgehende() Gestalt des
frommen Selbstbewusstseins«2’, Gewiss habe »sich das durch die Person Jesu und
den Umgang mit ihr neubestimmte fromme Selbstbewusstsein der im Alten Testament
vorgefundenen Rede von Gott bedient«, diese aber »gleichsam aus eigenen Mitteln
rekonstruiert«.?* Das »kulturell, d. h. durch die Zugehorigkeit zur Religion Israels
vermittelte Sprachelement des einen Gottes« — also der Monotheismus — sei zwar
»aufgenommen« worden?, habe aber im Zuge dieser Neubestimmung »seinen Sinn
(gedndert)«.?® Deshalb sei fiir das Christentum »die Bezugnahme Jesu selbst oder der
ersten Christen auf das Alte Testament oder auf spezifische Vorstellungsgehalte des
Judentums nicht konstitutiv«?”. Die qualitative Differenz zum im AT ausgedriickten
religiosen Bewusstsein sei dem Christentum aber erst im Lauf seiner Geschichte
voll durchsichtig geworden. Slenczka referiert Harnacks These, der »Zeitpunkt der
Verselbstandigung des universalen religitsen Gedankens [sc. des Christentums] von
seiner partikular gebundenen [sc. alttestamentlich-friihjiidischen] Vorgeschichte sei

21. Vgl. etwa den offenen Brief vom 1.12.2015, in dem er seine Teilnahme an einer Tagung der
Evangelischen Akademie zu Berlin mit der Begriindung absagt, im Flyer zu der Veranstaltung sei
wahrheitswidrig behauptet worden, er fordere, das »AT aus dem Kanon berauszuschneiden«.
Online: https://www.theologie.hu-berlin.de/de/st/AT/absageattagungbegruendungslenczka.pdf

22. Slenczka entfalter allerdings nicht genauer, wie das Neue Testament »kanonisch« gelesen werden
soll. Einen flichigen (nur eben aufs NT beschrinkten) Biblizismus vertritt er sicher nicht. Greift
man auf seine Referenzautoren Schleiermacher und Harnack zuriick, so liegt der hermeneutische
Zirkel nahe, dass kanonisches Kriterium fiir die Auslegung des NT der sachadiiquate Rekurs auf
Jesus Christus ist, zu dem der Zugang aber wiederum nur iiber das NT erfolgen kann. Kriterium
ist das NT also nicht in sich selbst, sondern in seiner unhintergehbaren Funktion als Vehikel des
Christuszeugnisses.

23. Slenczka, M]Th, 99.

24, Slenczka, MJTh, 98.

25. Ebd.

26. Slenczka, MJTh, 99. Ulrich Barth (Symbolisches Kapital. Gegen eine christliche Relativierung
des Alten Testaments, in: Zeitzeichen 10/2015, 12-135, hier: 13) weist allerdings mit Recht darauf
hin, dass Schleiermacher im Blick auf die Gemeinsamkeiten des alttestamentlichen mit dem neu-
testamentlichen Monotheismus »wesentlich offener« sei, »als Slenczka (...) zu erkennen gibt«:
»Das Alte Testament [so Barths Interpretation von Schleiermachers Ausfithrungen im § 11 der
zweiten Auflage der »Glaubenslehre«] lisst sich zwar in keiner Weise als Beleg fiir den Bezug
auf Jesus als Erloser reklamieren, konvergiert mit der christlichen Frommigkeit aber in all jenen
Aussagen, in denen es sich als Herausbildung und Verkorperung eines ethischen Monotheismus
erweist.« Hier will Slenczka in der Tat »schleiermacherianischer sein als dieser selbst« (Barth,
a2.2.0. 14).

27. Slenczka, M]Th, 98.



94 ___ Das Alte Testament in christlicher Perspektive

(...) eigentlich schon in der Reformation, sicher aber in seiner [sc. Harnacks] Ge-
genwart gekommen«%8. Scenczka macht sich méglicherweise nichr jede inhaltliche
Nuance dieser These zu Eigen; zweifellos aber iibernimmt er die Grundidee, dass
das Christentum in seiner Geschichte, recht eigentlich erst in der Neuzeit — genauer:
im neuzeitlichen Protestantismus, noch genauer: im liberalen Neuprotestantismus -
gleichsam zu sich selbst komme, zu seiner reflektierten Gestalt finde und sich damit
von seiner »Vorgeschichte« — die erst jetzt als solche erkennbar wird — 16sen kénne.
Deshalb betont er immer wieder, dass »fiir die Christen beute (...) das Alte Testament
(...) nicht Christuszeugnis oder Zeugnis vom Dreieinigen Gott, sondern Zeugnis der
vorchristlichen Gotteserfahrung«® sei.’® Das unterscheidet ihren Umgang mit dem
AT von dem der vormodernen Christenheit, ja selbst von dem des Paulus.”

Aus dieser Konzeption der geschichtlichen Gestaltgewinnung des Christentums
erklirt sich dann auch Slenczkas Vorschlag, das Alte Testament heute — also unter
den gegebenen geschichtlichen Bedingungen — als Ganzes gleich zu behandeln wie
die im Protestantismus sog. » Apokryphen, jene Texte also, die in der griechischen
Ubersetzung des Alten Testaments, der »Septuaginta«, enthalten sind, aber nicht in der
Hebriischen Bibel. Wihrend die rémisch-katholische Kirche sich an der Septuaginta
(bzw. der auf dieser beruhenden lateinischen Ubersetzung, der » Vulgara«) orientiert,

28. Slenczka, M]JTh, 93.

29. N. Slenczka, Die Kirche und das Alte Testament. Das Neue Testament als Wahrheitsraum des
Alten. Eingangsstatement zu einer Podiumsdiskussion in Kéln, 11.6.2015 [fortan zitiert: Slencz-
ka, Wahrheitsraum], online: https:l/www.theologie.hufberlin.delde/st/vortragkolnendgestalr.pdf
— das Zitat a.a.0., 5 (Hervorhebungen von mir).

30. Wenn er von den »Christen heute« spricht, bleibt freilich unklar, ob er alle zeitgendssischen
Christen meint oder nur die Protestanten oder gar nur die Protestanten, die implizit oder expli-
zit die neuzeitliche Bewusstseinsstellung reprisentieren. Dies ist nicht ganz unwichtig, denn er
beansprucht ja, nur auszusprechen, wie »Christen heute« faktisch mit dem AT umgehen. Damit
unterstellt er, dass seine Deutung reprisentativ ist fiir eine empirisch benennbare, nicht ganzlich
marginale Anzahl zeitgenossischer Christen. Die Alternative wire, dass Slenczka einen (implizit)
normativen Anspruch erhebt: Christen sollten sich und ihren Glauben heute so verstehen, wie
Slenczka es expliziert, bzw. sie wiirden das tun, sobald sie sich die gegenwiirtigen Bedingungen
christlichen Glaubens in der durch Slenczka vorgeschlagenen Weise durchsichtig gemacht hatten.
Dann wire seine Analyse prinzipiell unabhingig davon, wie viele sie tatséchlich teilen.

31. In einer dichten Interpretation von Rom 9-11 (M]JTh, 112-118) zeigt Slenczka auf, dass Paulus
die Treue Gottes zu seinem Bundesvolk dadurch gewahrt sah, dass einige Juden (wie er selbst)
zum Glauben an Jesus als den Christus gefunden hitten. Diese Form der christlichen Adapra-
tion der alttestamentlichen Verheiffungsgeschichte kénne heute nicht mehr vertreten werden,
da sie der bleibenden Prisenz des Judentums neben dem Christentum faktisch abspreche, die
Bundestreue Gottes zu reprisentieren. In der Tat spricht Paulus ja von der »Verstockung« der
nicht-christlichen Juden, gibt dieser nur den heilsgeschichtlichen Sinn, dass Gott dadurch das
Evangelium auch zu den Heiden gelangen lassen méchte. Nach Slenczka kann die heutige Chris-
tenheit sich daher nicht mehr an der paulinischen Verhiltnisbestimmung des Alten und des Neu-
en Bundes orientieren. Dies ist insofern bemerkenswert, als Rém 9-11 nach allgemeinem Urteil
derjenige neutestamentliche Aussagekomplex ist, der der Tatsache, dass nur eine Minderheit der
Juden Jesus als den Messias erkennen und anerkennen konnte, am ehesten auch einen positiven
Sinn abgewinnen kann. Die »Kundgebung« der EKD-Synode 2016 argumentiert hier signifikant
anders, indem sie sich fiir die Ablehnung einer » Judenmission« affirmativ auf die paulinischen
Aussagen zur bleibenden Erwihlung Israels beruft und diese auf das gegenwirtige nicht-christli-
che Judentum bezieht. Dass Paulus von »Verstockung« spricht, wird nicht diskutiert. Unabhin-
gig von der gegenwirtig zu klirenden Sachfrage (»Judenmission«) trifft Slenczka die paulinische
Intention m.E. erheblich priiziser als die »Kundgebunge. Faktisch impliziert diese mithin eine
Sachkritik an Paulus, ohne dies sichtbar zu machen.



U

Bernd Oberdorfer 95

griffen die Reformatoren auf die hebriische Fassung zuriick. In den Lutherbibeln
fehlen die »iiberschiissigen< Texte daher — oder sie werden eben als » Apokryphen« in
einem Anhang zwischen dem Alten und dem Neuen Testament abgedruckt. Bekannt
ist Luthers Urteil, sie seien »niitzlich vnd gut zu lesen«, aber »der heiligen Schrifft
nicht gleich gehalten«*2. Das soll nach Slenczka jetzt auch fiir das Alte Testament
gelten.

Inwiefern ist das Alte Testament nach Slenczka nun immerhin »niitzlich und gut
zu lesen«?

Hier wendet Slenczka de facto — ohne es ausdriicklich zu sagen — die klassische luthe-
rische Unterscheidung von »Gesetz und Evangelium« in charakteristischer Weise an:

Die Heilsaussagen des Alten Testaments sind beschranke auf die Juden und daher
fiir uns Christen iiberholt. Er kann sogar sagen — allerdings im (betont freundlichen)
Referat der Position Rudolf Bultmanns —, »Gnadenwort Gottes« sei das Alte Testa-
ment nur fiir die Juden.*

Als Ausdruck des »Gesetzes« hingegen ist das Alte Testament nach Slenczka auch
fir Christen weiterhin wertvoll. »Gesetz« ist hier in denkbar weitestem Sinn gemeint
und keineswegs auf das beschrinke, was das Klischee dem Judentum als »Gesetzes-
religion« zuschreibt. »Gesetz« meint so etwas wie »Conditio humana«. Das Alte
Testament in dieser Perspektive ist ein Buch iiber unsere Lebenswirklichkeit, ein
Menschheitsbuch, in dem uns ein Spiegel vorgehalten wird: ein Buch tiber Freude
und Leid, iiber grofRe Ziele und das Scheitern daran, iiber Bosheit und Vergebung,
iiber Zerstorung und neue Anfinge etc. Ein Buch dariiber, wie Gott seine Schopfung
trotz all der in ihr waltenden Widerspriiche bewahrt und erhilt.

Als solches Menschheitsbuch steht es aber nicht allein. Slenczka nennt selbst das
Beispiel, dass man auch in Shakespeares Dramen die Vielspiltigkeit und Abgriindig-
keit der menschlichen Lebenswirklichkeit dicht und erschiitternd dargestellt finden
kann.3* Dasselbe kann dann auch fiir Homer, Dante, Tolstoi und viele andere gelten;
Slenczka nennt selbst zudem »Texte aus der philosophischen Tradition, nicht nur
Aristoteles und Platon, sondern auch Sartre, Camus oder Gabriel Marcel«*. Als
Menschheitsbuch ist das Alte Testament also nicht einzigartig. Es ist deshalb fiir
unseren Glauben nicht im strengen Sinne nétig. Wir kénnen unsere ethischen Ideale
und unser Scheitern, unsere Sehnsucht nach Gelingen und unsere Unfdhigkeit zur
Erfiillung, kurz: unsere existenzielle Verstrickung, die uns erlosungsbediirftig macht,
durchaus im Alten Testament, aber eben auch in anderen Menschheitsbiichern (oder
auch: Filmen, Kunstwerken etc. etc.) gespiegelt finden. Nicht nur die alttestamentliche
Tora ist also — mit Paulus gesprochen — »Zuchtmeister auf Christus hin«. Nur die
Erlésung selbst finden wir weder bei Tolstoi noch im Alten Testament, sondern nur
im Christuszeugnis des Neuen Testaments.

32. D. Martin Luther, Die gantze Heilige Schrifft Deudsch. Letzte zu Luthers Lebzeiten erschienene
Ausgabe (Wittenberg 1545). Hg. von Hans Volz unter Mitarbeit von Heinz Blanke, Miinchen
1972,1674.

33. Vgl. Slenczka, MJTh, 111. Vgl. auch 109: »Das AT, so kann man diese [sc. Bultmanns] Position
susammenfassen, ist ein Buch der Gnade fiir das Volk, das tatsichlich in einem geschichtlichen
Zusammenhang mit dem Volk Israel steht; fiir dieses Volk ist es — war nicht nur! - Offenbarung:
Grund der Gewissheit gottlicher Gnade. «

34. Vgl. dazu auch N. Slenczka, Entzweiung und Versohnung. Das Phanomen des Gewissens und der
Erlosung in Shakespeares »King Richard IL<als Hintergrund eines Verstindnisses der >imputati-
ven Rechtfertigung bei Luther, in: Kerygma und Dogma 50, 2004, 289-319.

35. Slenczka, Wahrheitsraum, 6.



96 Das Alte Testament in christlicher Perspektive

Slenczka beansprucht, mit diesen Uberlegungen nur die Haltung theologisch auf
den Punkt zu bringen, die die meisten (protestantischen?) Christen faktisch mehr oder
weniger reflektiert dem Alten Testament gegeniiber entwickelt haben. Es bleibt in der
Schwebe, ob er sich selbst mit dieser Haltung identifiziert oder ob er diese Haltung
nur in ihrer duflersten Zuspitzung dargestellt hat, um die latente Unentschiedenheit
und Unklarheit im Protestantismus aufzudecken und zu der erschreckten Frage zu
provozieren: Meinen wir das wirklich so? Wollen wir das wirklich so haben?

Vieles spricht dafiir, dass er die skizzierte Position selbst einnimmt. Er weist darauf
hin, dass sie im neuzeitlichen Protestantismus nicht allein steht. Vor allem der von
Slenczka hoch verehrte Friedrich Schleiermacher hat schon im 19. Jahrhundert dafiir
pladiert, dem Alten Testament kanonischen Rang abzusprechen, weil es nicht die Re-
ligion Jesu widerspiegle, auf der das Christentum griinde (und tiber alttestamentliche
Texte hat er nur an nationalen Feiertagen wie dem Geburtstag des Konigs gepredigt,
weil er das Alte Testament als Ausdruck einer Nationalreligion verstand).* Und von
dem bereits genannten Adolf von Harnack stammt das viel zitierte Wort: »Das Alte
Testament im 2. Jahrhundert zu verwerfen, war ein Fehler, den die grofde Kirche mit
Recht abgelehnt hat; es im 16. Jahrhundert beizubehalten, war ein Schicksal, dem sich
die Reformation nicht zu entzichen vermochte; es aber seit dem 19. Jahrhundert als
kanonische Urkunde im Protestantismus noch zu konservieren, ist die Folge einer re-
ligiésen und kirchlichen Lihmung. «*” Allerdings hat Slenczka sich gegen die Kritik an
seiner Verwendung des Harnack’schen Worts vom Judentum als »Stammesreligion «
mit dem Hinweis gewehrt, man miisse Referat und eigene Position auseinanderhal-
ten.?® Er macht es dem Leser freilich nicht immer ganz leicht, diese Unterscheidung zu
vollziehen.? Klar ist indes in jedem Fall, dass er sich von despektierlichen Unterténen

36. Vgl. E Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf einleitender Vorle-
sungen, Berlin '1810, 33 (Zweiter Teil, Erster Abschnitt: Exegetische Theologie, § 3): »Den judischen
Kodex mit in den Kanon zichen, heifit, das Christentum als eine Fortsetzung des Judentums ansehn,
und streitet gegen die Idee des Kanons.« Ulrich Barth (Symbolisches Kapital, a.a.0., 14) macht aber
darauf aufmerksam, dass Schleiermacher die »Kanonfrage (...) zunehmend entspannter« gesehen
habe; der entsprechende Paragraph der stark verdnderten zweiten Auflage der »Kurzen Darstellung«
(Berlin 1830, § 115) formuliert denn auch deutlich milder: »DaR der jiidische Kodex keine normale
Stellung eigentiimlich christlicher Glaubenssitze enthalte, wird wohl bald allgemein anerkannt sein.
Deshalb aber ist nicht notig — wiewohl es auch zulissig bleiben muf — von dem altkirchlichen Ge-
brauch abzuweichen, der das Alte Testament mit dem Neuen zu ¢inem Ganzen als Bibel vereinigt.«
(Beide Auflagen sind zitiert nach der Kritischen Ausgabe, hg. von Heinrich Scholz, Leipzig 1910,
Nachdruck Darmstadt 1982, 47.) Dies entspricht freilich ziemlich genau Slenczkas Position. Und da
Slenczka auch nicht fordert, »das Alte Testament unter die Apokryphen zu verweisen« (so aber Barth,
ebd.), sondern nur, es theologisch wie die Apokryphen zu gewichten, trifft ihn Barths Urteil, er wolle
»offenkundig schleiermacherianischer sein als dieser selbst« (ebd.), hier nicht.

37. A.von Harnack, Matcion, Leipzig 21924, 217 (im Original gesperrt).

38. Vgl. etwa Slenczkas »Antwort auf die Stellungnahme des Ev. Prisidenten des Koordinierungs-
rates der Gesellschaften fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit, Pfarrer Friedhelm Piepere,
18.3.2015, hier: 2: »Sie miissen bei mir immer damit rechnen, dass ich breit referiere und Po-
sitionen faszinierend finde, ohne sie zu iibernehmen. In meinem Schleiermacherreferat habe ich
beispielsweise mehrfach ein >nach Schleiermacher< — mit Ausrufungszeichen — eingefiigt; das ist
ein vorliufiges Distanz- und Referatsignal, das auch den Abschnitt iiber Harnack durchzieht.« Er
fiige allerdings hinzu: »Und in den Grundziigen — nicht in den Einzelformulierungen — lasse ich
mir die — recht verstandenen — Positionen durchaus zurechnen.« Gemeint sind Schleiermacher,
Harnack und Bultmann — bei dem er sich »am ehesten (...) wieder(findet)« (ebd.). Online: https:/
www.theologie.hu-berlin.de/de/st/slenczkaantwortpieperl 8-03-2015.pdf.

39. So erscheint etwa, wie bereits erwihnt, die Formel vom »Fremdeln« vieler Christen gegeniiber



Bernd Oberdorfer 97

gegen das zeitgenossische Judentum unzweideutig distanziert. Dass er in die Nihe des
Antisemitismus gertickt wurde, hat ihn daher zurecht emp6rt* — und ob der Vorwurf
des » Antijudaismus« ihn trifft, hangt sehr davon ab, wie man diesen Begriff definiert;
er selbst verwahrt sich scharf dagegen.

Slenczkas Uberlegungen haben vielfiltige, teils heftige Kritik gefunden. Slenczka
betont, er sei »durchaus lernfihig und lasse (s)ich auch davon iiberzeugen, daf$ (er)
irre«*! Diese — die Topik der Erklirung Luthers auf dem Wormser Reichstag anklingen
lassende — Versicherung ist zu verstehen als Einladung zur offenen Diskussion und
zum Weiterdenken. Ich fasse Slenczkas Ausfithrungen daher in seinem Sinn als Pro-
vokation auf, d.h., als Herausforderung herauszufinden, ob bzw. warum wir Christen
das Alte Testament brauchen. Ich mache das knapp und thesenhaft.

II. Die christliche Bedeutung des Alten Testaments

1. Jesus steht in der Offenbarungsgeschichte Gottes mit dem Volk Israel und kann
nur in diesem Zusammenhang verstanden werden. Dieser Zusammenhang ist nicht
nur ein geschichtlicher, sondern er ist wesentlich ein theologischer. M.a.W.: Es ist kein
historischer Zufall und keine theologische Belanglosigkeit, dass Jesus Jude war.*? Sein
Auftreten macht die vorangegangene Offenbarungsgeschichte auch nicht obsolet.

2. Der Gott, den Jesus verkiindigt und bezeugt, ist kein anderer als der, der sich
Abraham, Isaak und Jakob gezeigt und dem Volk Israel am Berg Sinai seinen Willen
offenbart hat. Gewiss wird im Christentum das Gottesverstindnis auf Jesu Wirken,
Wort und Geschick fokussiert, aber doch in der doppelsinnigen Bewegung, dass
die Jesusgestalt erst im Licht der Gottesoffenbarung Israels selbst als »Gottes Of-
fenbarung«* kenntlich wird und dieses Licht gleichsam prismatisch zuriickwirft
auf das Gottesverstindnis, dieses damit erschliefend auch fiir »die Vélker«. Diese
»Neubestimmung« des Gottesverstindnisses ist zwar in der Tat »radikal«. Aber sie
durchschneidet nicht einfach die Kontinuititslinien zum Gottesverstindnis Israels,
sondern legt dieses in einer »radikalen« Zuspitzung neu aus. Diese Zuspitzung war
- wie Jesu Prozess zeigt — schon den religidsen Leitungsinstanzen seiner Zeit suspekt,
und sie war langerfristig ins Judentum nicht mehr integrierbar, zumal als sich dieses
nach der Zerstérung des Tempels neu formierte. Das dndert aber nichts daran, dass
Jesus in seinem Wirken, Wort und Geschick den Gott bezeugte, der sich bereits dem
Volk Israel als »der, der er ist«, bezeugt hatte.

dem AT zweimal im Zusammenhang eines Schleiermacher-Referats, ehe sie dann doch in einer
die eigene Position entfaltenden Passage aufgegriffen wird.

40. Vgl. seine diesbeziigliche Dokumentation entsprechender Aussagen von Christoph Markschies:
hteps://www.theologie.hu-berlin.de/de/st/AT/ausserungenmarkschies.pdf.

41. N. Slenczka, Was soll die These: »Das AT hat in der Kirche keine kanonische Geltung mehr<?,
0.0., 0.]. (2015), 1. Online: https://www.theologie.hu-berlin.de/de/st/was-soll-die-these.pdf.

42. Schleiermacher — darauf weist auch Slenczka hin — fasst diesen Gedanken so, dass Jesus in einer
Kultur auftreten musste, in der der strenge Monotheismus schon gefestige war. Das ist m.E. zu
weit gefasst. Jesus steht notwendig im Zusammenhang des jiidischen Monotheismus. Dass dieser
Monotheismus dann kulturiibergreifende ErschlieBungskraft hatte und daher auch fiir »Heiden «
plausibel war, ist damit nicht ausgeschlossen. Jesus reprisentiert vielmehr eine suniversalistische«
Interpretation des jidischen Monotheismus, der genau diese »Aufschliefung< ermoglichte.

43. So der Titel von Michael Welkers Christologie, vgl. ders., Gottes Offenbarung. Christologie,
Neukirchen-Vluyn 2012.

5



98 Das Alte Testament in christlicher Perspektive

3. Das Verhiltnis von Altem und Neuem Testament ist nicht zureichend zu be-
schreiben mit der Gegeniiberstellung von Partikularitit und Universalitit. Gerade im
Alten Testament wird der Gott Israels als der Gott gekennzeichnet, der Himmel und
Erde geschaffen hat und die Weltgeschicke lenkt (Gen 1; Deuterojesaja; Hiob). Auch
die »partikulare« Erwahlung Abra(ha)ms (Gen 12) erfolgt dezidiert im >universalenc
Horizont der sbabylonischen« Vélkervielfalt (Gen 11), und die >partikulare« Verhei-
Rung im Abrahamssegen hat Implikationen fiir die ganze Welt: »In dir sollen gesegnet
sein alle Geschlechter auf Erden« (Gen 12,3b). Eine analoge Struktur findet sich im
eschatologischen Motiv der Vélkerwallfahrt zum Zion (Jes 2,2-4; Mi 4,1-3%): Die
»Volker« werden zum »Berg Jahwes« ziehen, um vom »Gott Jakobs« » Weisung« zu
erlangen; die >partikulare< Tora gewinnt also >universale« Relevanz. Umgekehrt fokus-
siert das Neue Testament die »universale« Heilszuwendung Gottes auf die sozusagen
partikularste Einheit, das Individuum Jesus von Nazareth, und erneuert damit gleich-
sam die Struktur der Abrahamsverheiffung. Die symbolische endzeitliche Restitution
des Zwolf-Stimme-Volkes durch die Berufung des Zwélfer-Kreises belegt, dass sich
im eschatologischen Horizont der Sendung Jesu die Zuwendung zu den »verlorenen
Schafen des Volkes Israel« und die Ausweitung zu den » Volkern« nicht ausschliefden,
sondern diese Zuwendung jene Ausweitung impliziert.

4. Das Alte Testament ist nicht nur ein Buch des Gesetzes und der Forderung,
ebenso wenig wie das Neue Testament nur ein Buch des Evangeliums und der ge-
schenkten Gnade ist. Grundlegend fiir das Alte Testament ist nicht die Forderung,
sondern die Verheiffung (der Befreiung aus Agypten, der Gabe des Landes und des
Tempels als des Ortes von Gottes heilvoller Gegenwart, seiner Zuganglichkeit — und
schlieBlich der Erneuerung dieser Gegenwart und Zuginglichkeit unabhingig von den
Gaben von Land und Tempel, namlich: nach deren Verlust). Und auch das Gesetz ist
nicht primir Forderung, sondern es ist selbst eine gnidige Gabe Gottes, der seinem
Volk Orientierung fiir ein gutes Leben schenkt. Die Gabe des Gesetzes ist immer mit
einer Segensverheiffung verbunden. Umgekehrt muss man nur an die Bergpredigt
denken, um zu erkennen, dass auch das Evangelium Gebote und Lebensorientierung
enthilt. Wenn die Bergpredigt mit Seligpreisungen beginnt, die den strengen Forde-
rungen vorangestellt sind, dann steht dies nicht im Widerspruch zum Alten Testament,
sondern entspricht der alttestamentlichen Verbindung von Gebot und Segen.

5. Das Neue Testament dokumentiert die Uberzeugung, dass in Christus zentrale
Verheiffungen des Alten Bundes erfiillt sind (deren Zentralstellung in gewisser Hin-
sicht erst durch die Uberzeugung von ihrem Erfiilltsein akzentuiert wird). Damit
werden diese Verheiffungen nicht aufgehoben und entwertet, sondern bestitigt.

6. Daraus folgt nicht, dass man die konkrete Erfiillung bereits in die Verheiffung
hineinlesen muss, so als hitten die alttestamentlichen Autoren bereits Christus vor
Augen gehabt. Vielmehr haben die frithen Christen Jesus, seine Worte und sein Ge-
schick vor Augen gehabt und, um ihn zu verstehen, ihre Bibel aufgeschlagen und
dort nach Hinweisen gesucht, die es ihnen erméglichten, das Auftreten Jesu im Licht
der Offenbarungsgeschichte (und d.h.: als Teil der Offenbarungsgeschichte) zu in-
terpretieren. Sie haben dazu Traditionslinien kombiniert, die im Alten Testament
unverbunden sind, etwa die Messias-Tradition und die Tradition vom »leidenden

44. Interessant ist das erginzte shenotheistische Wort Mi 4,5: »Ein jedes Volk wandelt im Namen sei-
nes Gottes, aber wir wandeln im Namen Jahwes, unseres Gottes, immer und ewiglich!«, das durch
seine Zusammenstellung mit dem Vélkerwallfahrtsmotiv gleichsam universalistisch eingehegt wird.



e A e e T T

Bernd Oberdorfer 99

Gottesknecht«. In grofer hermeneutischer Subtilitit ist dieser Deutungsprozess im
Neuen Testament selbst reflektiert in der Erzahlung von den Emmausjiingern Lk 24.
Hier lernen die Jiinger die Ereignisse um Jesu Tod zu deuten aus der Heiligen Schrift.
Allerdings wird die Erschliefung der Schrift hier nicht als Leistung der Junger selbst
geschildert. Sie bediirfen dafiir des Auferstandenen selbst. Die Deutung von Person
und Geschick Jesu im Lichte der alttestamentlichen Offenbarungsgeschichte versteht
sich also nicht von selbst.

7. Dieser Deutungsprozess ist nicht abgeschlossen. Das Alte Testament bleibt viel-
mehr auch fiir die heutige Christenheit ein wichtiges Kriterium, an dem sie ihr Ver-
stindnis Christi immer neu zu orientieren hat. D.h.: Nicht nur erschlieflt das Neue
Testament fiir die Christen den Sinn des Alten, sondern auch umgekehrt das Alte Tes-
tament den Sinn des Neuen. Insofern ist fiir Christen in der Tat das Neue Testament
der »Wahrheitsraum« des Alten (Slenczka) wie umgekehrt das Alte Testament der
»Wahrheitsraum« des Neuen (Criisemann). Das AT kann dabei auch zum Korrektiv
werden. Besonders eindriicklich hat das einmal Dietrich Bonhoeffer formuliert. Aus
dem Gefiingnis schrieb er seinem Freund Eberhard Bethge, er »spiire (...) immer mehr,
wie alttestamentlich (er) denke und empfinde«*. Im Alten Testament werde namlich
die Weltlichkeit des Evangeliums besonders deutlich. Bonhoeffer verstand das Alte
Testament also als Korrektiv gegen das, was er unter »Religion« verstand, namlich
gegen eine Spiritualisierung und Verinnerlichung des Glaubens. Das Alte Testament
erdet in dieser Perspektive gleichsam den christlichen Glauben.*

8. Das Alte Testament ist nicht nur ein Buch der Verheiffung, ebenso wenig wie das
Neue Testament nur ein Buch der Erfiillung ist. Auch im AT ist natiirlich von erfiillten
Verheifungen die Rede?’, und das Neue Testament weist voraus auf die verheiffene
Vollendung, wenn das in Christus erschienene Heil universal offenbar werden wird.
Insofern stehen Christen und Juden weiterhin beide in einer gemeinsamen Verhei-
Bungsgeschichte.**

9. Viele der genannten Aspekte sind der Christenheit erst wieder (oder jedenfalls
verstirkt) durch die Wahrnehmung des jiidischen Bibelverstindnisses ins Blickfeld
geraten. Insofern ist auch die fortdauernde Gegenwart des Judentums neben dem
Christentum ein bleibendes Korrektiv fiir das christliche Verstindnis Jesu Christi.
Die lange Geschichte des christlichen Antijudaismus ist auch zu lesen als der Ver-
such, sich dieses Korrektivs durch Verdringung zu entledigen. Gewiss begriindet

45. D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg. von E.
Bethge u.a., Giitersloh 1998 (Dietrich Bonhoeffer Werke 8), 226 (Brief vom 2. Advent 1943).

46. Hier lassen sich durchaus Beziige herstellen zu Slenczkas Uberlegungen zum AT als Ausdruck der
sconditio humanas. Bei Bonhoeffer ist das AT freilich nicht allein ein facettenreiches Dokument
der menschlichen Erlosungsbediirftigkeit, sondern es »erdet auch das Verstandnis der Erlosung
selbst.

47. Dies sicht natiirlich auch Slenczka. Er bestreitet allerdings, dass diese Verheifungserfiillungen fiir
Christen relevant seien, da sie nur das jiidische Gottesvolk betrafen. Dagegen spricht aber, dass
das Neue Testament Christus im Licht einer Verlasslichkeitsgeschichte Gottes mit seiner Welt
interpretiert, wie sie sich in der Geschichte des Gottesvolkes konkretisiert. Zu bedenken ist auch,
dass das AT Erfahrungen des Verlusts bereits erlangter Verheifungsgiiter thematisiert und im
Ringen um eine Wahrnehmung der bleibenden Treue Gottes bzw. seiner erneuten Zuwendung zu
seinem Volk ein von diesen »partikularen« Verheiffungsgiitern abgehobenes Verstandnis von Got-
tes Weltprisenz entwickelt, das nicht zufillig suniversalistische« Ziige enthilt (besonders plastisch
bei Deuterojesaja; vgl. oben These 3).

48. Dies kommt der Sache nach auch in der »Kundgebung« der EKD-Synode zur Frage der »Juden-
mission« zur Geltung.



100 Das Alte Testament in christlicher Perspektive

die Tatsache, dass es neben dem christlichen weiterhin einen jiidischen Zugang zur
Bibel gibt, eine bleibende Spannung. Aber diese Spannung muss ausgehalten und im
lebendigen Dialog produktiv gemacht werden. Christen — um nur einige Aspekte
anzudeuten - werden dadurch daran erinnert, dass es nicht selbstverstandlich ist,
Jesus als den Messias anzuerkennen. Sie werden aufgefordert, immer neu im Licht
des Alten Testaments dariiber nachzudenken, was Messianitit bedeutet. Sie werden
darauf aufmerksam gemacht, dass auch nach christlichem Verstindnis noch etwas
fehlt zur Vollendung, und damit aus der Selbstzufriedenheit der Heilsbesitzer aufge-
weckt und in eine Bewegung des Suchens und Lernens gefiihrt.

10. Die genannte Spannung soll und kann nicht dadurch aufgehoben werden, dass
das Christentum das Alte Testament aus seiner heiligen Schrift entfernt und gleich-
sam dem Judentum zuriickgibt. Dies wiirde weder der komplexen Verwobenheit des
Neuen mit dem Alten Bund gerecht, die — wie gezeigt — fiir den christlichen Glauben
konstitutiv ist, noch der tiefen Verbundenheit zwischen Christentum und Judentum.

11. Die bleibende Spannung soll und kann aber auch nicht dadurch aufgehoben
werden, dass die Christen der jiidischen Auslegung des AT (als der Hebriischen Bibel)
gleichsam ein Prius zuschreiben. Dies geschicht etwa, wenn der »Neue Bund« nur
als Ausweitung des (unverinderten) »Alten Bundes« iiber das jidische Bundesvolk
hinaus, d.h., als Integration der Nicht-Juden in den Bund verstanden wird, wenn Jesu
Sendung mithin auf die »Heiden« beschrinkt wird. Abgesehen davon, dass selbst dies
eine Auslegung der messianischen Verheiffungen des AT impliziert, die im Judentum
selbst mindestens umstritten sein diirfte, erfordert dies eine gravierende Umdeutung
der neutestamentlichen Zeugnisse, die Jesus iibereinstimmend als die Erfiillung (auch)
der Hoffnungen Israels darstellen. Daher diirfte kein Weg an der Einsicht vorbei-
fithren, dass Christentum und Judentum aufgrund ihrer unterschiedlichen Stellung
zu Jesus konkurrierende Deutungen der im AT bezeugten Offenbarungsgeschichte
Gottes mit seinem Volk Israel darstellen, die nicht vollstindig miteinander ausgegli-
chen werden kénnen. Eine Metaperspektive, die >unparteiische iiber die Legitimit:it
der Deutungsanspriiche zu entscheiden erlaubte, gibt es nicht.

12. Dies schliefit nicht aus, sondern ein, dass falsche Unterscheidungen identifiziert
und iiberwunden werden. Das betrifft namentlich christliche Urteile dariiber, was an
der Gestalt Jesus nicht mehr im Rahmen der jiidischen Uberlieferung gedeutet wer-
den kann. Hier hat sich das Christentum hiufig auf Kosten des Judentums profiliert,
indem es sich via negationis oder via eminentiae von diesem absetzte. Doch weder als
»Gesetzesreligion« im Unterschied zur christlichen »Gnadenreligion« noch als »par-
tikulare« Religion im Unterschied zum christlichen Universalismus ist das Judentum
hinreichend beschrieben. Der christliche Heilsuniversalismus ist eine spezifische Aus-
deutung des differenzierten Universalismus der jiidischen Eschatologie, und noch die
scharfe paulinische Gesetzeskritik bedient sich des argumentativen Arsenals der jiidi-
schen Gesetzeskritik. Das Christentum verdankt seine Eigenstindigkeit also nicht einer
prinzipiellen Abstoffung von »dem« Judentum, sondern einer spezifischen Eintragung
der Jesusgestalt in die Offenbarungsgeschichte Israels und einer entsprechenden Deu-
tung dieser Offenbarungsgeschichte im Lichte der Jesusgestalt, die lingerfristig fiir die
Mehrheit der Juden nicht mehr akzeptabel war. Langerfristig verinderte die neuartige
soziokulturelle Zusammensetzung der Christengemeinden dann den hermeneutischen
Rahmen; die universale Heilsbedeutung Christi musste nicht mehr primér im Horizont
der Erwahlungsgeschichte Israels expliziert werden. Das heifit aber nicht, dass diese
Erwihlungsgeschichte fir das Christentum damit ungiiltig geworden wire.



	Das Alte Testament in christlicher Perspektive: Überlegungen aus Anlass der Thesen Notger Slenczkas
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


