
Popularisierung gelehrten Wissens im 18. Jahrhundert:
Institutionen und Medien

Silvia S. Tschopp

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Tschopp, Silvia S. 2004. “Popularisierung gelehrten Wissens im 18. Jahrhundert:
Institutionen und Medien.” In Macht des Wissens: die Entstehung der modernen
Wissensgesellschaft, edited by Richard van Dülmen and Sina Rauschenbach, 469–89. Köln:
Böhlau. https://doi.org/10.7788/boehlau.9783412326760.469.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://doi.org/10.7788/boehlau.9783412326760.469
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


Popularisierung gelehrten Wissens im 18. Jahrhundert: Institutionen und Medien 

von Silvia Serena Tschopp 

 

Das Frontispiz der 1720 erstmals erschienenen „Vernünfftigen Gedancken von Gott, der 

Welt und der Seele des Menschen, auch allen Dingen überhaupt“ stellt eine amoene Land-

schaft dar, über der die Strahlen der Sonne dunkle Wolken vertreiben. Was der Verfasser des 

Werks, der Philosoph Christian Wolff, zunächst mit Bezug auf seine Bemühungen um eine 

Systematisierung der Metaphysik als philosophische ‚Erleuchtung’ deutet, versinnbildlicht 

zugleich einen Anspruch, den im 18. Jahrhundert auch andere Aufklärer postulieren: Es geht 

den Verfechtern aufgeklärten Denkens um eine Überwindung des religiösen und politischen 

Obskurantismus mithilfe der Vernunft und damit verbunden um eine Vermittlung jener Er-

kenntnisse und Erkenntnisweisen, die einen rationalen Zugang zu lebensweltlicher Erfahrung 

begünstigen. Die Metapher des Lichts, die bereits zeitgenössisch verwendeten Begriffen wie 

‚éclaircissement’, ‚illuminismo’ oder ‚ilustración’ zugrunde liegt und die in Epochenbe-

zeichnungen wie ‚Aufklärung’, ‚Lumières’ oder ‚Enlightenment’ nachklingt, verweist auf ein 

neues Bildungsideal, das dem Intellekt als erkenntnisleitendem Instrument oberste Prioriät 

einräumt. So schillernd der Begriff ‚Aufklärung’,1 so unterschiedlich die damit verbundenen 

Konnotationen im englischen, französischen, italienischen, spanischen oder deutschen Kon-

text auch sein mögen, verbindet sich mit dessen historischer Semantik das Prinzip einer rati-

onalen Durchdringung der Wirklichkeit. 

Aufklärung im hier beschriebenen Sinne gilt ihren Repräsentanten allerdings nicht als bereits 

erreichtes Ziel, sondern vielmehr als anzustrebendes Ideal. Die programmatische Ausrich-

tung an der Vernunft geht einher mit der Einsicht, daß die meisten Menschen noch weit da-

von entfernt sind, ihr Denken und Handeln konsequent dem Primat der ‚ratio’ zu unterstellen, 

daß es demnach jener systematischen Verstandeserziehung bedarf, welche die Aufklärer sich 

zur Aufgabe machen. Kennzeichnend für die meisten Aufklärer ist denn auch ein ausgepräg-

ter Bildungsoptimismus, die Überzeugung also, der Mensch sei grundsätzlich in der Lage, 

seine Persönlichkeit zu vervollkommnen und jene individual- und sozialethischen Maximen 

zu realisieren, die einen konstitutiven Bestandteil aufgeklärter Programmatik bilden. Der für 

die meisten Aufklärer charakteristische pädagogische Impetus zielt dabei einerseits auf eine 

Autonomisierung und Versittlichung des Individuums und andererseits auf eine Erziehung 

des Einzelnen zu einem dem Gemeinwohl verpflichteten, soziablen Bürger. Zu den Mitteln, 

mithilfe derer dieses Ziel erreicht werden soll, gehört ganz wesentlich die Vermittlung von 

Einsichten, die sich szientifischer Forschung verdanken. Der sich seit dem 16. Jahrhundert 

abzeichnende bemerkenswerte Zuwachs an gelehrtem Wissen und die damit einhergehenden 

epistemologischen Umwälzungen bilden die Voraussetzung für den von den Aufklärern ge-

forderten neuen Zugang zur Welt.2 ‚Moderne’ wissenschaftliche Errungenschaften zu vermit-

teln und das Erkenntnispotenzial rationalistischer bzw. empiristischer Verfahrensweisen im 

Bewusstsein einer breiteren Bevölkerung zu verankern, wird denn auch als eines der vor-

nehmsten Anliegen aufklärerischer Tätigkeit definiert. Was zunächst ausschließlich einem 

eng begrenzten Kreis von Gelehrten zugänglich war, soll nun an die außerakademische Öf-

fentlichkeit gelangen. Beispielhaft für die bereits in der Frühaufklärung einsetzenden Bemü-

hungen um eine neue soziale Gruppen umfassende Wissensdiffusion sind die Schriften des 

Juristen und Philosophen Christian Thomasius, in denen das Postulat einer auch die illiterate 

Bevölkerung integrierenden intellektuellen Schulung vielfältig zum Ausdruck kommt. In der 

Widmung zu seiner „Ausübung der Vernunftlehre“ (1691) betont Thomasius beispielsweise, 

 
1 Zur Begriffsgeschichte von ‚Aufklärung’ vgl. Horst Stuke, Aufklärung, in: Geschichtliche Grundbegriffe. 

Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Otto Brunner/Werner Con-

ze/Reinhart Koselleck. Bd. 1: A-D, Stuttgart 1972, 243-342. 
2 Zum Stand des Wissenschaften im 18. Jahrhundert vgl. Thomas L. Hankins, Science and the Enlightenment, 

Cambridge 1985. 



daß „auch ein unstudirter Mann/ er möge nun ein Soldate/ Kauffmann/ Hauß=Wirth/ ja gar 

ein Handwercks=Mann oder Bauer/ oder eine Weibes=Persohn seyn/ wenn sie nur die ‚Prae-

judicia’ von sich legen wollen/ noch viel bessere Dinge in Vortragungen der Weißheit wer-

den thun können/ als ich oder ein anderer“.3 Die genannten Adressaten erscheinen dabei nicht 

als mehr oder weniger passive Objekte aufgeklärter Indoktrination, sondern als Subjekte 

bzw. Träger eines immer weitere Kreise ziehenden gesellschaftlichen Kommunikationspro-

zesses. Thomasius spricht ihnen die Befähigung zu, sich gelehrtes Wissen anzueignen, und 

autorisiert sie zugleich, als Multiplikatoren der zunächst von Gelehrten initiierten Aufklärung 

tätig zu werden. Fast hundert Jahre später vertritt auch der Ökonom Johann Georg Büsch in 

seiner Abhandlung „Ueber die Frage: Gewinnt ein Volk in Absicht auf seine Aufklärung 

dabei, wenn seine Sprache zur Universal=Sprache wird“ (1787) die Auffassung, daß es nicht 

nur der Erzeugung neuen Wissens durch herausragende Gelehrte, sondern in ebensolchem 

Maße der Vermittlung der jeweils gewonnenen Erkenntnisse an eine breitere Bevölkerung 

bedürfe. ‚Intensive’ Aufklärung, d.h. die Erweiterung des Wissens im Rahmen gelehrter Tä-

tigkeit, und ‚extensive’ Aufklärung, d.h. die Popularisierung wissenschaftlicher Neuerungen, 

bedingten sich dabei gegenseitig: Verbreitet werden könne nur, was zunächst als Wissen ge-

neriert wurde, eine breite Verankerung von Wissen in der Bevölkerung wiederum liefere 

wichtige Impulse für jene forschende Tätigkeit, der sich neues Wissen verdankt.4 

Ebenso offenkundig wie die Notwendigkeit und der Nutzen einer Diffusion zeitgemäßen 

gelehrten Wissens erscheint den Aufklärern jedoch die Tatsache, daß sowohl die im europäi-

schen Mittelalter wurzelnden, als auch die seit dem 16. Jahrhundert ausgebildeten Institutio-

nen und Medien der Wissensvermittlung dem aufgeklärten Anspruch auf Popularisierung 

szientifisch generierter Erkenntnis nur bedingt gerecht zu werden vermögen.5 Zwar bleiben 

die Universitäten nicht völlig unberührt von wissenschaftlichen Neuerungen, wenn man je-

doch von Reformuniversitäten wie Halle oder Göttingen absieht, gilt für die meisten europäi-

schen Universitäten auch im 18. Jahrhundert, daß sie sich weniger als Forschungs- denn als 

Lehrinstitutionen definieren und überdies weitgehend einem in der mittelalterlichen Scholas-

tik ausgebildeten Wissenschaftsideal verpflichtet bleiben.6 Einen günstigeren Nährboden 

finden neuzeitliche Forschungsbestrebungen in den im 17. Jahrhundert in ganz Europa sich 

etablierenden Akademien, die insbesondere im Bereich der Naturwissenschaften bald eine 

führende Rolle einnehmen. Christian Wolff unterscheidet in seinen „Vernünfftigen Ge-

dancken von dem gesellschafftlichen Leben der Menschen“ denn auch zwischen der Univer-

sität als Stätte der Lehre und der Akademie als Stätte der Forschung, als deren primäres Ziel 

die Erarbeitung neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse und Erfindungen sowie deren Verbrei-

tung bestimmt wird.7 In der Tat haben sich die Akademien durch regelmäßige Veröffentli-

chungen der gewonnenen Befunde, durch Preisfragen, zu deren Beantwortung sie ein interes-

siertes Publikum aufforderten, und durch Vorträge um eine Verbreitung des im Rahmen aka-

demischer Forschungstätigkeit erzeugten Wissens bemüht. Eine nicht nur den engen Kreis 

von Gelehrten, sondern potentiell alle hinreichend gebildeten Individuen umfassende Ver-

mittlung wissenschaftlicher Erkenntnisse zu leisten waren jedoch weder die Universitäten 

noch traditionsreiche Akademien wie die Londoner ‚Royal Society’, die Pariser ‚Académie 

Royale des Sciences’ oder die Berliner ‚Sozietät der Wissenschaften’ in der Lage. Für die 

 
3 Christian Thomasius, Ausübung der Vernunftlehre, Halle 1691 [Reprint 1968; hg. von Werner Schneiders; 

Widmung]. 
4 Vgl. Johann Georg Büsch, Ueber die Frage: Gewinnt ein Volk in Absicht auf seine Aufklärung dabei, wenn 

seine Sprache zur Universal=Sprache wird, Berlin 1787, 36f. 
5 Zu den Bildungsinstitutionen in der Frühen Neuzeit vgl. Anton Schindling, Bildung und Wissenschaft in der 

Frühen Neuzeit 1650-1800, München 1994. 
6 Vgl. Notker Hammerstein (Hg.), Universitäten und Aufklärung, Göttingen 1995. 
7 Vgl. Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von dem gesellschafftlichen Leben der Menschen und inson-

derheit dem gemeinen Wesen [...], Halle 1721 [Reprint 1971], 235. 



Aufklärer galt es demnach, alternative Wege der Wissensvermittlung zu finden, Foren zu 

schaffen, deren Reichweite diejenige der herkömmlichen Bildungsinstitutionen übertraf. 

Nicht nur die Institutionen gelehrter Bildung, auch die im 17. und frühen 18. Jahrhundert der 

Kommunikation gelehrten Wissens dienenden Medien erscheinen wenig geeignet, aufgeklär-

te Anliegen zu realisieren. Die meist in kleiner Auflage gedruckten wissenschaftlichen Kom-

pendien waren selbst für die meisten Gebildeten nicht ohne weiteres zugänglich. Angesichts 

ihres hohen Kaufpreises war an eine Anschaffung in der Regel nicht zu denken; wer außer-

dem keinen Zugang zu einer Gelehrten-, Fürsten- oder Universitätsbibliothek besaß, blieb 

von der Lektüre gelehrter Fachliteratur weitgehend ausgeschlossen. Ein weiteres Hindernis 

für eine breitere Rezeption wissenschaftlicher Neuerungen bildete schließlich das in der szi-

entifischen Literatur dominierende Latein, das als ‚lingua franca’ der Universitätsgelehrten 

zwar einen europaweiten Austausch ermöglichte, zugleich jedoch weite Teile auch der gebil-

deten Bevölkerung dem gelehrten Diskurs entzog. Mit dem Postulat einer Popularisierung 

relevanter Wissensbestände verband sich bei den meisten Aufklärern denn auch die Einsicht, 

daß es galt, neue Institutionen, neue Medien und nicht zuletzt auch eine neue Sprache zu fin-

den, mithilfe derer eine breitere Bevölkerung erreicht werden konnte. 

Zu den wesentlichen Leistungen der Aufklärungsbewegung gehört nicht nur die Valorisie-

rung gelehrter Bildung bei gleichzeitiger Infragestellung des akademischen Bildungsmono-

pols, sondern auch und vor allem die Herausbildung neuer Strukturen und Strategien der 

Wissensdiffusion. Von der Prämisse ausgehend, daß jeder Mensch über Vernunft verfügt und 

in der Lage ist, rational zu denken und zu handeln, wenn er nur dazu angeleitet wird, von 

seinen Möglichkeiten Gebrauch zu machen, suchen die Aufklärer nach Lösungen für die sich 

ihnen stellenden Probleme: Sie schaffen neue Institutionen und Medien der Wissensvermeh-

rung und Wissensvermittlung, die der Umsetzung ihrer volkspädagogischen Intentionen die-

nen sollen, und machen sich um die Überwindung sprachlicher Barrieren verdient, indem sie 

die Ablösung des Lateins durch die Landessprache vorantreiben und sich zugleich an der 

Durchsetzung neuer Stilideale beteiligen. 

 

Popularisierung: zur Klärung eines schillernden Begriffs [Untertitel] 

 

Es sind die hier genannten Momente aufklärerischen Wirkens, die im Zentrum der nun fol-

genden Ausführungen stehen sollen. Bevor allerdings die hier interessierenden institutionel-

len, sprachlichen und kommunikationshistorischen Entwicklungen erörtert werden, bedarf es 

einer Klärung des Begriffs ‚Popularisierung’. Insbesondere für die zweite Hälfte des 18. 

Jahrhunderts kann davon ausgegangen werden, daß der Anspruch auf Wissensvermittlung in 

dem Sinne umfassend war, als er explizit stände-, konfessions- und geschlechtsübergreifend 

definiert wurde. Nicht nur aristokratische Damen oder gebildete Bürger, auch die bäuerliche 

Bevölkerung gerät seit der Jahrhundertmitte zunehmend in den Fokus aufklärerischer Bestre-

bungen. Wer Popularisierung von einem derartigen, weiten Verständnis ausgehend definiert, 

wird eine Vielzahl von Institutionen und Medien beschreiben können, welche der von den 

Aufklärern intendierten Wissensdiffusion bis in untere soziale Schichten dienten. Im Bereich 

des Bildungswesens wären dann nicht nur Universitäten und Akademien zu nennen, sondern 

auch die städtischen und territorialstaatlichen Bildungsinstitutionen mit gymnasialem Cha-

rakter sowie das niedere Schulwesen, die im Lauf des 18. Jahrhunderts mehr oder weniger 

grundlegende Reformen erfuhren.8 Des weiteren wäre in diesem Zusammenhang auf die Kir-

chen hinzuweisen, die sowohl über von ihnen organisierte, konfessionell gebundene schuli-

sche Einrichtungen als auch und vor allem durch Predigt und Katechese über weitreichende 

Möglichkeiten der Wissenspopularisierung verfügten. Die überlieferten Blitzableiter-, Po-

ckenschutz-, Kleebau- oder Schulbesuchspredigten belegen, in welchem Maße Geistliche als 

 
8 Vgl. Wolfgang Schmale/Nan L. Dodde (Hg.), Revolutionen des Wissens? Europa und seine Schulen im Zeit-

alter der Aufklärung (1750-1825). Ein Handbuch zur europäischen Schulgeschichte, Bochum 1991. 



Träger der sogenannten Volksaufklärung in Erscheinung getreten sind.9 Zu nennen wären 

schließlich all jene Vereinigungen, die nicht nur geselligem Austausch, sondern auch der 

Kommunikation von Wissen dienten. Neben den gelehrten Sozietäten, die in der Regel wis-

senschaftlich tätigen Männern vorbehalten blieben, sind dies etwa die Literarischen Gesell-

schaften, die Patriotisch-gemeinnützigen bzw. Ökonomischen Gesellschaften, die Lesegesell-

schaften oder der Freimaurerorden. Bedeutung kommt in diesem Zusammenhang außerdem 

den auch als ‚penny universities’ bezeichneten Kaffeehäusern,10 den Salons und den Klubs 

zu, in denen im Modus des Gesprächs, aber auch mittels Lektüre der dort zur Verfügung ste-

henden Periodika, eine Erweiterung des Wissenshorizonts angestrebt wurde. 

Wer Popularisierung als umfassende volkserzieherische Tätigkeit bestimmt, wird nicht nur 

auf eine große Zahl von Institutionen, sondern auch auf eine Fülle von Medien verweisen 

können, die im 18. Jahrhundert der Diffusion von Wissen dienten.11 Neben der weiterhin 

gedruckten wissenschaftlichen Fachliteratur wären in erster Linie die zahlreich gedruckten 

gelehrten, historisch-politischen, literarisch-kulturellen, gemeinnützig-ökonomischen Zeit-

schriften, sowie Moralische Wochenschriften, Frauenzeitschriften oder Reisejournale zu 

nennen. Auch der Zeitung und dem sogenannten Intelligenzblatt als im 18. Jahrhundert ver-

gleichsweise weit verbreiteten Periodika oder den beim Publikum beliebten Almanachen und 

Kalendern kam im Kontext der Vermittlung von Wissen eine nicht unerhebliche Bedeutung 

zu. Große lexikographische Projekte, allen voran die von Denis Diderot und Jean le Rond 

d’Alembert seit 1751 herausgegebene, auch kommerziell sehr erfolgreiche „Encyclopédie, ou 

dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des metiers, par une société de gens de lett-

res“,12 die sich meist an Damen, bisweilen auch an jugendliche Knaben und Mädchen wen-

denden vereinfachten Darstellungen naturwissenschaftlicher Neuerungen wie etwa Bernard 

Le Bouvier de Fontenelles in zahlreichen Auflagen erschienenen und in mehrere Sprachen 

übersetzten „Entretiens sur la pluralité des mondes“ (1686), Francesco Algarottis „Il Newto-

nianismo per le dame ovvero dialoghi sopra la luce e i colori“ (1737), Voltaires „Elémens de 

la philosophie de Newton“ (1738), Noël-Antoine La Pluches breit rezipiertes „Spectacle de la 

nature“ (1732-1755), Benjamin Martins „The General Magazine of Arts and Sciences, Philo-

sophical, Philological, Mathematical and Mechanical“ (1755/1763) oder Leonard Eulers 

„Briefe an eine deutsche Prinzessinn über verschiedene Gegenstände aus der Physik und Phi-

losophie“ (1769-73), aber auch volkspädagogische Schriften wie Hans Caspar Hirzels „Wirt-

schaft eines philosophischen Bauern“ (1761), Rudolph Zacharias Beckers „Noth- und Hilfs-

büchlein für Bauern“ (1788) oder Johann Heinrich Pestalozzis „Lienhard und Gertrud“ 

(1781/87) trugen ebenfalls dazu bei, neue soziale Gruppen in den Bildungsprozess zu integ-

rieren. Nicht unerwähnt bleiben sollen auch Formen der Wissensvermittlung mit verstärkt 

‚performativem’ Charakter, wie etwa die seit dem 18. Jahrhundert einem zunehmend breite-

ren Publikum geöffneten Sammlungen und Museen oder reisende Gelehrte wie John Theo-

philus Desaguliers,13 deren spektakuläre Präsentationen wissenschaftlicher Experimente ein 

auch nichtgelehrtes Publikum anzogen und in den auf Jahrmärkten angebotenen Vorstellun-

gen ambulanter Elektrisierer ihre Nachahmung fanden. 

 
9 Vgl. Reinhart Siegert, Die ‚Volkslehrer’. Zur Trägerschicht aufklärerischer Privatinitiative und ihren Medien, 

in: Jahrbuch für Kommunikationsgeschichte 1 (1999), 62-86. 
10 Aytoun Ellis, The Penny Universities: A History of the Coffee-Houses, London 1956. 
11 Vgl. Ernst Fischer/Wilhelm Haefs/York-Gothart Mix, Von Almanach bis Zeitung. Ein Handbuch der Medien 

in Deutschland 1700-1800, München 1999. 
12 Vgl. Robert Darnton, Glänzende Geschäfte. Die Verbreitung von Diderots ‚ENCYCLOPEDIE’ oder: Wie 

verkauft man Wissen mit Gewinn? Aus dem Englischen und Französischen von Horst Günther, Berlin 1993. 
13 Vgl. Larry Stewart, The Rise of Public Science. Rhetoric, Technology, and Natural Philosophy in Newtonian 

Britain, 1660-1750, Cambridge 1992, 213-254; Barbara Maria Stafford, Kunstvolle Wissenschaft. Aufklärung, 

Unterhaltung und der Niedergang der visuellen Bildung. Aus dem Amerikanischen von Anne Vonderstein, 

Amsterdam/Dresden 1998, 189-210. 



In meinen nun folgenden Ausführungen gehe ich allerdings von einem engeren Begriff der 

Popularisierung aus. Popularisierung bezeichnet dann weder die sich in erster Linie an ein 

gelehrtes Publikum wendenden Präsentationen wissenschaftlicher Erkenntnis noch jene als 

‚Volksaufklärung’ definierten vielfältigen Bestrebungen, die sich an eine primär ländliche 

Bevölkerung richten, der im Hinblick auf die Bewältigung ihres Alltags nützliches Wissen 

vermittelt werden soll. Sie lässt sich vielmehr abstrakt bestimmen als den über sprachliche 

Manifestationen und soziale Handlungen vermittelten Versuch bzw. Prozess, aus den Wis-

senschaften stammende Erkenntnisse und Erkenntnisweisen öffentlich an ein Publikum, das 

nicht selbst im Zentrum der Wissensproduktion steht, weiterzugeben.14 Idee und Praxis der 

Popularisierung gelehrter Erkenntnis gründen demnach auf der „Dialektik zwischen speziali-

sierter Wissenschaft und nichtspezialisiertem Publikum“15, auch wenn, wie noch zu zeigen 

sein wird, der fundamental dialogische Charakter aufklärerischer Wissensvermittlung die 

Vorstellung einer linear ‚von oben nach unten’ verlaufenden Diffusion von Wissen und eines 

weitgehend auf eine passive Form der Rezeption verwiesenen Publikums relativiert. Dieses 

Publikum nun hat zwar als ein wissenschaftlich nicht spezialisiertes zu gelten, es handelt sich 

jedoch um ein gebildetes Publikum in dem Sinne, daß es nicht nur lesefähig ist, sondern über 

hinreichendes Wissen verfügt, um neue Erkenntnisse verstehen und adäquat einordnen zu 

können. Die hier vorgenommene Eingrenzung des Adressatenkreises hat den Ausschluss 

einer Majorität der im 18. Jahrhundert lebenden Menschen zur Folge. In den Blick genom-

men wird die Minorität jener lesefähigen, gebildeten und in vergleichsweise privilegierten 

Verhältnissen lebenden Individuen, die mehrheitlich dem Adel bzw. dem gehobenen Bürger-

tum zugerechnet werden können. Sie sind es, die im 18. Jahrhundert als erste ins Visier auf-

geklärter Popularisierungsbestrebungen geraten, bevor im Zuge der Volksaufklärung auch 

die städtischen Mittel- und Unterschichten und vor allem die agrarische Bevölkerung in den 

Fokus pädagogischer Bemühungen rücken. 

Wenn die primären Adressaten der seit dem späten 17. Jahrhundert einsetzenden Popularisie-

rungsbemühungen mit den Gebildeten adliger und vor allem bürgerlicher Herkunft in eins 

gesetzt werden, bedeutet dies, daß die Nutznießer aufgeklärter Wissensvermittlung derselben 

Schicht angehören wie deren Träger. In der Tat handelt es sich bei den Aufklärern meist um 

publizistisch tätige Gelehrte, Theologen, Juristen und Mediziner, darüber hinaus spielen auch 

Buchhändler und Verleger oder Beamte, die, im Dienste territorialer und städtischer Obrig-

keiten stehend, Maßnahmen zu einer besseren Organisation staatlicher Verwaltung, zur Mo-

dernisierung der Ökonomie oder zur Verbesserung des Bildungswesens propagieren, eine 

nicht unwesentliche Rolle bei der Vermittlung neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse. Zu-

mindest mit Blick auf die erste Hälfte des 18. Jahrhunderts bezeichnet ‚Popularisierung’ 

demnach einen Diffusionsprozess mit begrenzter Reichweite, erreichen die auf die Vermitt-

lung gelehrten Wissens zielenden aufklärerischen Intentionen doch nur einen begrenzten Teil 

der damals lebenden Bevölkerung und dies ungeachtet der sie fundierenden meist universal 

angelegten Programmatik. Der Umstand, daß die von den Aufklärern initiierten pädagogi-

schen Bestrebungen zunächst nur einer hinreichend gebildeten Elite zugute kamen, hat die 

Dynamik, mit der das Ideal eines wissenden Bürgers zu verwirklichen gesucht wurde, keines-

falls beeinträchtigt. Im Lauf des 18. Jahrhunderts entstehen im Gegenteil eine beeindrucken-

de Zahl von Institutionen und Medien, deren vordringliches Ziel nicht nur in der Vermeh-

rung, sondern vor allem in der Vermittlung philosophischer, theologischer, naturwissen-

 
14 Die Definition orientiert sich an der Begriffsbestimmung von Andreas W. Daum, Wissenschaftspopularisie-

rung im 19. Jahrhundert. Bürgerliche Kultur, naturwissenschaftliche Bildung und die deutsche Öffentlichkeit 

1848-1914, München 1998, 25. Vgl. auch Angela Schwarz, Der Schlüssel zur modernen Welt. Wissen-

schaftspopularisierung in Großbritannien und Deutschland im Übergang zur Moderne (ca. 1870-1914), Stuttgart 

1999, 38-47 und, vor allem mit Blick auf Frankreich, Daniel Raichvarg/Jean Jacques, Savants et Ignorants. Une 

histoire de la vulgarisation des sciences, Paris 1991. 
15 Daum, Wissenschaftspopularisierung, 27. 



schaftlicher, medizinischer, geographischer, historischer, verwaltungstechnischer, ökonomi-

scher und literarischer Kenntnisse besteht. 

 

Institutionen der Wissensdiffusion: Lesegesellschaften [Untertitel] 

 

In Anbetracht des begrenzten zur Verfügung stehenden Raumes ist es nicht möglich, eine 

auch nur annähernd vollständige Darstellung derjenigen Institutionen zu leisten, die im 18. 

Jahrhundert maßgeblich an der Popularisierung gelehrten Wissens beteiligt waren. In meinen 

nachfolgenden, als exemplarisch zu verstehenden Ausführungen konzentriere ich mich auf 

einen institutionellen Typus, der auf besonders anschauliche Weise den Bildungsanspruch 

privilegierter Schichten zum Ausdruck bringt: die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 

in großer Zahl entstehenden Lesegesellschaften. Die Lesegesellschaften sind im Kontext der 

für die Aufklärung konstitutiven Sozietätsbildungen zu sehen, die hier nur angedeutet werden 

können. Neben dem privat geführten Salon, den Klubs und öffentlichen Kaffeehäusern sind 

es im 18. Jahrhundert vor allem die in weiten Teilen Europas verbreiteten, allerdings meist 

regional ausgerichteten Gelehrten, Patriotisch-gemeinnützigen, Ökonomischen oder Literari-

schen Gesellschaften sowie der Freimaurerorden, innerhalb derer eine auf Bildung der Betei-

ligten zielende Kommunikation gepflegt wird.16 Kennzeichnend für das Selbstverständnis so 

gut wie aller Aufklärungsgesellschaften ist die Überzeugung, daß der im Rahmen des gesell-

schaftlichen Austausches begonnene individuelle Bildungsprozess letztlich Auswirkungen 

auf das gesamte Gemeinwesen haben soll. Die Mitglieder sind folgerichtig angehalten, die 

durch Dialog und Lektüre gewonnenen Erkenntnisse in ihrem Alltag fruchtbar werden zu 

lassen; gleichzeitig versuchen die Gesellschaften durch eine Reihe konkreter Maßnahmen, zu 

einer Verbesserung der ökonomischen, sozialen und kulturellen Verhältnisse beizutragen. 

Dies gilt in besonderem Maße für die Patriotisch-gemeinnützigen Gesellschaften, die sich in 

erster Linie der Gründung und dem Unterhalt von Spitälern, Armen- und Waisenhäusern 

sowie der Verbesserung des Schulwesens widmeten, und die Ökonomischen Sozietäten, als 

deren zentrale Anliegen neben dem technisch-industriellen Fortschritt vor allem die Boden-

verbesserung, die Schädlingsbekämpfung oder die Einführung neuer Kulturpflanzen be-

schrieben werden können. Wie auch die Patriotisch-gemeinnützigen und Ökonomischen So-

zietäten verstehen sich die Lesegesellschaften als Träger einer alle Lebensbereiche umfas-

senden Aufklärung, als Institutionen, deren Wirken dem Gemeinwohl dient. So heißt es in 

einem zeitgenössischen Journal mit Blick auf die Mannheimer Lesegesellschaft: „Daß wohl-

eingerichtete Lesegesellschaften von einem ausgebreiteten Nutzen sind, beweisen die herrli-

chen Früchte, die in vielen Städten unseres Deutschen Vaterlandes durch dieselben gedeihen 

– Die Verfeinerung der Sitten und des Geschmacks, die Verbreitung der Litteratur und der 

Wissenschaften, und die Wonne des gesellschaftlichen Lebens gewinnen ungemein vieles 

durch die Lesegesellschaften.“17 Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang auch eine Rede, 

welche der Domherr Kaspar Anton von Mastiaux vor der Bonner Lesegesellschaft, als deren 

Sekretär er amtierte, im Jahr 1789 hielt: Die „gesellige Vereinigung“ solle nicht „letzter 

Zweck“, sondern vielmehr „Mittel“ sein, um „durch [...] immer weiter dringende Fortschritte 

auf dem Wege des Lichtes, durch wechselseitige Beihülfe mit vereinten Kräften das Gute zu 

bewirken [...]. [M]it allen nötigen zweckmäßigen Wissenschaften ausgerüstet“ – so der Red-

ner weiter – sollen die Mitglieder dazu beitragen, daß „die Vernunft in ihren eigentümlichen 

 
16 Vgl. Ulrich Im Hof, Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter der Aufklärung, 

München 1982; Richard van Dülmen, Die Gesellschaft der Aufklärer. Zur bürgerlichen Emanzipation und auf-

klärerischen Kultur in Deutschland, Frankfurt/M. 21996. Zu Definition und Typologie der Aufklärungsgesell-

schaften vgl. auch Holger Zaunstöck, Sozietätslandschaft und Mitgliederstrukturen. Die mitteldeutschen Auf-

klärungsgesellschaften im 18. Jahrhundert, Tübingen 1999, 34-59. 
17 Zitiert nach Marlies Prüsener, Lesegesellschaften im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Lesergeschichte, in: 

Archiv für Geschichte des Buchwesens 13 (1972), Sp. 370-594, hier Sp. 422. 



Rechte eingesetzt, die Sphäre der Wahrheit erweitert“ wird und jenem „Menschenglück“ 

zuarbeiten, das sich dann einstellt, „wenn gemeinnützliche Kenntnisse jeder Art unter jede 

Klasse des Volkes verbreitet werden, wenn jeder Mensch das wahre Interesse seiner Existenz 

kennen und fühlen lernt; [...] wenn verderbliche Verblendung sich seiner physischen und 

moralischen Vervollkommnung nicht mehr entgegendrängt.“18 

Fügen sich die Lesegesellschaften hinsichtlich ihrer Zielsetzungen nahtlos in die Sozietäten-

bewegung der Aufklärung ein, so sind sie doch durch besondere Organisationsformen ge-

kennzeichnet, die nachfolgend etwas ausführlicher beschrieben werden sollen: In Johann 

Georg Krünitz’ „Ökonomisch-technologischer Encyclopädie“ heißt es zum Lemma ‚Lesege-

sellschaft’: „ist eine gewisse Anzahl Personen, welche sich verbunden haben, gewisse Bü-

cher und Schriften zu lesen. Man hat verschiedene Einrichtungen in den Lesegesellschaften, 

und es giebt einige, wo jedes Mitglied z. B. ein Journal oder ein Buch hält, und solches in 

seiner Ordnung rund gehen läßt, andere wieder, worin aufs Jahr ein gewisses Geld bezahlt 

wird, wofür einer aus der Gesellschaft Bücher und Journale anschafft, und diese gehen in 

einer bestimmten Zeit in der Gesellschaft herum. Sowohl in den Städten, als auf dem Lande 

trifft man nun schon Lesegesellschaften an, und es ist dieses das beste Mittel, wohlfeil mit 

der Neuern Literatur fortzurücken, da es manches Einzelnen Vermögen weit übersteigen 

würde, wenn er sich alles das allein anschaffen sollte, welches er nun durch Beyhülfe anderer 

erhält.“19 Unter dem Begriff ‚Lesegesellschaft’ lassen sich in der Tat unterschiedlich organi-

sierte Formen gemeinschaftlicher Lektüre subsumieren, die im wesentlich drei Typen zuge-

ordnet werden können.20 Als frühester Typus treten seit der Mitte des 18. Jahrhunderts Lese-

zirkel oder sogenannte Umlaufgesellschaften auf, in denen mehrere Zeitungen, Zeitschriften 

oder auch Bücher unter einer größeren Zahl fester Mitglieder in einer bestimmten Reihenfol-

ge und in bestimmten Zeitabständen von einem Leser zum nächsten kursierten. Eine Weiter-

entwicklung des Lesezirkels stellt die Lesebibliothek dar, in der die von einer Gesellschaft 

angeschafften Publikationen an einem Ort untergebracht wurden, wo sie den Mitgliedern 

während fester Öffnungszeiten zur Verfügung standen. Im letzten Viertel des 18. Jahrhun-

derts tritt vor allem im städtischen Kontext eine neue Organisationsform auf, das sogenannte 

Lesekabinett. Dabei handelt es sich um bisweilen aufwendig ausgestattete Räumlichkeiten, in 

denen Zeitschriften, Zeitungen und Bücher zur Lektüre bereitstanden und in denen zugleich 

im Rahmen eines mehr oder weniger institutionalisierten geselligen Austauschs über das Ge-

lesene diskutiert werden konnte. 

Der hier interessierende Sozietätstypus stellt ein gleichermaßen spätes wie erfolgreiches Phä-

nomen dar. Die ersten Lesegesellschaften entstanden in den nord- und nordostdeutschen Zen-

tren der Aufklärung. Bis um 1770 traten sie nur vereinzelt auf – es sind etwa 15 Gründungen 

vor 1770 nachgewiesen–, dann setzte eine breite Gründungswelle ein, und bis 1800 entstan-

den über 400 Lesegesellschaften.21 In ihrer Zusammensetzung entsprechen sie den meisten 

anderen Aufklärungsgesellschaften, repräsentieren also eine exklusive Bildungselite. Zwar 

war die Mitgliedschaft in den meisten Fällen nicht bestimmten sozialen Gruppen vorbehal-

ten, sondern stand theoretisch jedem ‚Literaturfreund’ offen; wenn man jedoch berücksich-

tigt, daß bereits die zentrale Voraussetzung für die Aufnahme in eine Lesegesellschaft, die 

Lesefähigkeit, bei etwa 75% der Bevölkerung nicht gegeben war, daß die Lesegesellschaften 

außerdem einen Mitgliederbeitrag erhoben, über dessen Höhe die Zusammensetzung der Ge-

sellschaft gesteuert werden konnte, und daß schließlich in so gut wie allen Gesellschaften 

 
18 Joseph Hansen, Quellen zur Geschichte des Rheinlandes im Zeitalter der Französischen Revolution 1780-

1801. Bd. 1: 1780-1791, Bonn 1931, Nr. 208, 496. 
19 Johann Georg Krünitz, [Ö]konomisch-technologische Encyclopädie, oder allgemeines System der 

Staats=Stadt=Haus= und Landwirthschaft [...]. Fortgesetzt von Friedrich Jakob Floerken. Bd. 77, Brünn 1803, 

278-284, hier 278f. 
20 Vgl. Marlies Sützel-Prüsener, Lesegesellschaften, in: Aufklärungsgesellschaften, hg. von Helmut Reinalter, 

Frankfurt/M. 1993, 39-59, hier 40-44. 
21 Ebd., 45. 



über die Aufnahme eines neuen Mitglieds abgestimmt und damit ein homogener Mitglieder-

kreis gewährleistet wurde, ist es kaum überraschend, daß als Mitglieder von Lesegesellschaf-

ten in erster Linie lesefähige, in gesicherten finanziellen Verhältnissen lebende und bil-

dungswillige Angehörige des Bürgertums und des Adels in Betracht kamen. Bemerkenswert 

ist in diesem Kontext die Satzung der Aschaffenburger Lesegesellschaft, in der die Aufnah-

mekriterien ungewöhnlich präzise festgelegt werden: Zutritt zur Lesegesellschaft haben aus-

schließlich Personen männlichen Geschlechts, die sich aus folgenden Schichten rekrutieren: 

„a) aus der hiesig- und benachbarten Geistlichkeit ohne Unterschied. b) aus hiesig- und be-

nachbarten Beamten-Amts-Stadt- und Vogteischreiberen. c) aus charakterisirten Personen, 

welche dermalen dahier privatisiren. d) aus Advocaten, und stiftischen Officiaten. e) aus 

sonstigen Honoratioribus litteratis aus dem bürgerlichen Standte, welche dahier sesshaft sind 

[...] Junge in Studiis noch begriffene, oder ohne sichere Bestimmung sich dahier aufhaltende 

Leute sind so, wie alle uibrigen [!] zu obigen Stand Klassen nicht gehörige Personen geringe-

ren Standtes, gänzlich ausgeschlossen.“22 Die Aschaffenburger Lesegesellschaft dürfte reprä-

sentativ gewesen sein für andere Lesegesellschaften. So gehörten innerhalb der Bonner Lese-

gesellschaft, die zwischen 1787 und 1794 immerhin 168 Mitglieder aufwies, 30% dem Adel 

an, unter den Bürgerlichen dominierten die Beamten (65), die Theologen (25) und die Uni-

versitätsprofessoren und Gymnasiallehrer (19).23 So gut wie nicht vertreten waren übrigens 

Frauen. Zwar schlossen die Statuten der meisten Vereinigungen weibliche Mitglieder nicht 

explizit aus, die Aufnahme von Frauen stellt jedoch eher die Ausnahme als die Regel dar. 

Immerhin boten die Lesegesellschaften, anders als die Gelehrten, Patriotisch-

gemeinnützigen, Ökonomischen Sozietäten und die Freimaurerorden, die für weibliche Mit-

glieder meist verschlossen blieben, bisweilen auch Frauen Partizipationsmöglichkeiten an. 

Neben einer großen Zahl von Lesegesellschaften, die weiterhin nur Männern offenstanden, 

existierten, beispielsweise in Kassel, Dresden oder Berlin, gemischte Lesegesellschaften so-

wie eine Reihe reiner Damengesellschaften.24 Daß das weibliche Publikum sein wachsendes 

Lesebedürfnis weniger im Rahmen von Lesegesellschaften als vielmehr durch die rege Nut-

zung der seit dem späten 18. Jahrhundert sich etablierenden kommerziellen Leihbibliotheken 

befriedigte, dürfte allerdings nicht nur mit dem erschwerten Zugang zu den hier interessie-

renden Sozietäten zusammenhängen, sondern auch mit deren Lesebeständen. Innerhalb des 

Lektüreangebots von Lesegesellschaften machte die beim weiblichen Publikum beliebte so-

genannte ‚schöne Literatur’ meist den geringsten Teil aus, wurde sie doch in nicht wenigen 

Vereinigungen grundsätzlich abgelehnt, weil ihr der Bezug zum täglichen Leben fehle. Über 

die Teterower Lesegesellschaft beispielsweise wird 1790 lobend berichtet, die Mitglieder 

hätten kein Interesse an Romanen – „Produkte, womit die fertigen Romanschreiber die Mes-

sen überschwemmen“ und auf die sich die „so weit verbreitete Lesewuth“ richtet –, die in der 

Folge als nur unterhaltsam und ohne „bleibenden Nutzen“, als weder für „Verstand“ noch 

„Herz“ bedeutsam und als für die „Verwöhnung des Geschmacks“ und den „Ekel an reeller 

Beschäftigung“ verantwortlich, denunziert werden.25 Diejenigen Lesegesellschaften, die bel-

letristische Literatur nicht grundsätzlich ausschlossen, knüpften an ihren Erwerb die Forde-

rung, sie dürfe „für Kopf und Herz nicht nachtheilig“ sein, denn „die Lectüre des thätigen 

Bürgers muß so beschaffen seyn, dass die Zeit, welche er darauf verwendet, ihn in keiner 

Rücksicht gereuen kann.“26 

 
22 Zitiert nach Prüsener, Lesegesellschaften 1972, Sp. 407. 
23 Otto Dann, Die Lesegesellschaften des 18. Jahrhunderts und der gesellschaftliche Aufbruch des deutschen 

Bürgertums, in: ‚Die Bildung des Bürgers’. Die Formierung der bürgerlichen Gesellschaft und die Gebildeten 

im 18. Jahrhundert, hg. von Ulrich Hermann, Weinheim/Basel 21989, 100-118, hier 105. 
24 Vgl. Zaunstöck, Sozietätslandschaft, 193-95. 
25 Zitiert nach Prüsener, Lesegesellschaften 1972, Sp. 485. 
26 Zitiert nach Prüsener, Lesegesellschaften 1993, 53. 



Unter diesen Voraussetzungen dürfte es kaum überraschen, daß das Lektüreangebot der 

meisten Lesegesellschaften in erster Linie aus Werken bestand, die im weitesten Sinne der 

Sachliteratur zuzuordnen sind.27 Aus den erhaltenen Inventarverzeichnissen wird deutlich, 

daß in den meisten Lesegesellschaften die Lektüre von Periodika im Vordergrund stand. 

Beliebt waren einerseits allgemeinwissenschaftlich ausgerichtete Rezensionsorgane wie die 

Jenaer „Allgemeine Literatur-Zeitung“ oder die vom Berliner Aufklärer Friedrich Nicolai 

herausgegebene „Allgemeine Deutsche Bibliothek“, die über wissenschaftliche Neuerschei-

nungen berichteten und auch einem nicht dem engeren Kreis der Fachgelehrten zuzurech-

nenden Leser Orientierung ermöglichten. Nicht weniger verbreitet waren historisch-

politische Zeitschriften wie Johann Wilhelm von Archenholtz’ „Minerva“, die „Staats-

Anzeigen“ des Göttinger Historikers und Staatsrechtlers August Ludwig Schlözer oder Gott-

lob Benedikt von Schirachs „Politisches Journal nebst Anzeigen von gelehrten und anderen 

Sachen“. Neben den genannten wissenschaftlich und politisch ausgerichteten Zeitschriften 

für ein auch breiteres gebildetes Publikum ist als eine weitere wichtige Gruppe von Publika-

tionen, die in den Inventarverzeichnissen deutscher Lesegesellschaften begegnen, jene der 

fachwissenschaftlichen Organe zu nennen. Je nach Zusammensetzung einer Gesellschaft 

konnten dabei deutliche Prioritäten gesetzt werden. So fällt in Gesellschaften, in denen Be-

amte überwiegen, der hohe Anteil an wirtschaftswissenschaftlichen und juristischen Zeit-

schriften auf; die in Handelsstädten wie Hamburg angesiedelten Gesellschaften hatten in der 

Regel das „Journal für Fabrik, Manufaktur und Handlung“ abonniert. Angesichts der großen 

Zahl an Mitgliedern aus dem geistlichen Stand dürfte es kaum überraschen, daß die theologi-

schen Zeitschriften gut vertreten waren, daneben sind eine Reihe medizinischer, pädagogi-

scher, land- und forstwirtschaftlicher und naturwissenschaftlicher Fachorgane wie etwa 

Georg Christoph Lichtenbergs „Magazin für das Neueste aus der Physik und Naturgeschich-

te“ zu nennen. Eine weitere wichtige Gruppe bilden jene den schönen Künsten gewidmeten 

Journale, die sich mit Fragen der Kunst und Literatur ebenso beschäftigten wie mit philoso-

phischen Problemen. Besonderer Beliebtheit erfreute sich Christoph Martin Wielands „Deut-

scher Merkur“, kaum weniger verbreitet waren das „Deutsche Museum“ sowie die „Deutsche 

Monatsschrift“. Das Lektüreangebot von Lesegesellschaften bestand demnach zu einem we-

sentlichen Teil aus Zeitschriften; Bücher spielten in der Regel eine eher untergeordnete Rolle 

und sollten primär einem besseren Verständnis der Zeitschriften dienen. Den Grundstock 

bildeten denn auch enzyklopädische Werke, daneben waren vorwiegend Schriften geographi-

schen und historischen Inhalts vertreten. Das diesbezügliche Interesse manifestiert sich nicht 

nur in den Landkarten und Atlanten, die in so gut wie jeder Lesegesellschaft zu finden waren, 

sondern auch in einschlägigen Publikationen. Außerordentlicher Beliebtheit erfreuten sich 

Reisebeschreibungen, die den Hauptteil der geographischen Literatur ausmachten. Moritz 

August von Thümmels „Reise in die mittäglichen Provinzen von Frankreich“ (1791-1805) 

etwa findet sich in den Inventarverzeichnissen mehrerer Lesegesellschaften, mit Vorliebe 

angeschafft wurden auch Berichte über Reisen in außereuropäische Länder. Den historisch 

Interessierten standen abgesehen von den, wie die Ausleihbücher belegen, intensiv rezipier-

ten Biographien bedeutender geschichtlicher Persönlichkeiten vor allem Nachschlagewerke 

sowie historiographische Darstellungen zur Verfügung. So fanden beispielsweise Wolfgang 

Jägers „Geographisch-historisch-statistisches Zeitungslexikon“ (1782) und Johann Christoph 

Gatterers „Handbuch der Universalhistorie“ (1761/64) vergleichsweise große Verbreitung; 

neben historiographischen Standardwerken wie Michael Ignaz Schmidts „Geschichte der 

Deutschen“ (1778-1793) waren es jedoch vor allem Publikationen zu zeitgeschichtlichen 

Entwicklungen, insbesondere zu den revolutionären Ereignissen in Frankreich, die, soweit 

 
27 Zu den Lektürebeständen von Lesegesellschaften vgl. Prüsener, Lesegesellschaften 1972, Sp. 425-464 und 

Otto Dann, Die deutsche Aufklärungsgesellschaft und ihre Lektüre: Bibliotheken in den Lesegesellschaften des 

18. Jahrhunderts, in: Buch und Sammler. Private und öffentliche Bibliotheken im 18. Jahrhundert [ohne Her-

ausgeber], Heidelberg 1979, 187-199. 



dies die im Zuge der Französischen Revolution sich verschärfenden Zensurmaßnahmen zu-

ließen, Eingang in die Bibliotheken von Lesegesellschaften fanden. Was sich bereits bei der 

geographischen und historischen Literatur beobachten lässt – der Verzicht auf spezialisierte 

fachwissenschaftliche Abhandlungen zugunsten von Publikationen mit allgemeinbildendem 

Charakter –, gilt für die Mehrheit der in Lesegesellschaften gesammelten szientifischen Lite-

ratur. Wenn die Lesegesellschaft in Hildburghausen ihren Mitgliedern Werke aus den ver-

schiedenen wissenschaftlichen Disziplinen in Aussicht stellt, im selben Zusammenhang je-

doch zugleich als Kriterium für die Anschaffung das allgemeine Interesse, das ein Buch für 

sich in Anspruch nehmen kann, betont,28 steht dies in Einklang mit dem aufgeklärten Postulat 

einer auf den gemeinen Nutzen bedachten Forschungs- und Lehrtätigkeit. Nur was zu morali-

schem, sozialem und ökonomischem Fortschritt beiträgt, darf als relevant gelten; nur was 

außerdem allgemeinverständlich formuliert ist, verdient es, von gebildeten Individuen gele-

sen zu werden. So können denn auch die theologischen, juristischen, naturkundlichen, medi-

zinischen sowie die seltenen pädagogischen Schriften, die sich in den Inventarverzeichnissen 

von Lesegesellschaften nachweisen lassen, in der Regel der populärwissenschaftlichen Lite-

ratur zugeordnet werden. 

Nicht nur die intellektuelle, auch die moralische Bildung war ein offenkundiges Anliegen der 

Lesegesellschaften. Nicht zufällig enthalten deren Bestände eine Reihe theologisch-

erbaulicher, vor allem jedoch popularphilosophischer Veröffentlichungen, wie etwa Thomas 

Abbts „Vom Verdienst“ (1765) oder aber Schriften der Schweizer Aufklärer Isaak Iselin und 

Johann Georg Zimmermann. Nur unwesentliche Bedeutung kommt in den meisten Sozietäten 

der ‚schönen Literatur’ zu, die in den Inventarverzeichnissen meist durch moralisch-

didaktische Romane von eher bescheidenem literarischem Rang vertreten ist. 

Weniger das literarische Vergnügen, als vielmehr der Erwerb von Bildung und Wissen steht 

demnach im Zentrum des geselligen Austausches, wie er für die Lesegesellschaften der Auf-

klärung konstitutiv ist. Die Grundlage für den intendierten erzieherischen Prozess bildet da-

bei nicht nur die individuelle Lektüre populärwissenschaftlicher Schriften, sondern in nicht 

geringerem Maße das Raisonnement über moralische und politische Fragen. Die Mitglieder 

einer Lesegesellschaft sollen ihr Wissen diskursiv erweitern und reflektieren, denn – so wird 

von Zeitgenossen postuliert – nur durch „lehrreiche[n] gesellschaftliche[n] Umgang“, durch 

„das stete Lesen jener Schriften, welche der Welt die Veränderungen, Abwechslungen und 

Merkwürdigkeiten aller Reiche und Staaten und das Fortrücken der menschlichen Kenntnisse 

in allen Gattungen von Wissenschaften vor Augen legen“ sowie durch „Unterhaltung und 

wechselseitige Mitteilung“ sei es möglich, „Aufklärung und Licht“ zu verbreiten.29 Ungeach-

tet der Signifikanz, die dem geselligen Gespräch – nicht nur – im Rahmen der Lesegesell-

schaften zukommt,30 bleibt das gedruckte Wort das zentrale Instrument aufgeklärter Bestre-

bungen. Voraussetzung für die in großer Zahl gegründeten Lesegesellschaften des 18. Jahr-

hunderts bilden denn auch jene fundamentalen Umwälzungen des Buchmarkts, die hier nur 

angedeutet werden können:31 

 

Sprachwandel im Kontext aufgeklärter Popularisierungsbestrebungen 

[Untertitel] 

 

 
28 Vgl. Prüsener, Lesegesellschaften 1972, Sp. 445. 
29 Zitiert nach Dann, Lesegesellschaften 21989, 102. 
30 Vgl. dazu Markus Fauser, Das Gespräch im 18. Jahrhundert. Rhetorik und Geselligkeit in Deutschland, Stutt-

gart 1991 und Emanuel Peter, Geselligkeiten. Literatur, Gruppenbildung und kultureller Wandel im 18. Jahr-

hundert, Tübingen 1999, v.a. 86-114. 
31 Vgl. dazu Jürgen Wilke, Grundzüge der Medien- und Kommunikationsgeschichte. Von den Anfängen bis ins 

20. Jahrhundert, Köln/Weimar/Wien 2000, 78-154. 



Noch bis weit in die Neuzeit galten Buchbesitz und Lektüre als ein Privileg adliger und ge-

lehrter Schichten. Dies beginnt sich mit der Aufklärung zu ändern. Zwar sind Bücher weiter-

hin nur für eine Minderheit erschwinglich, die Buchproduktion nimmt jedoch seit der Mitte 

des 18. Jahrhunderts rasant zu. Noch bedeutsamer ist der bemerkenswerte Anstieg der Zei-

tungs- und Zeitschriftenproduktion. Zahlreiche Neugründungen von Zeitungen und eine 

Vielzahl bisweilen eher kurzlebiger Zeitschriften kennzeichnen die publizistische Landschaft 

im 18. Jahrhundert. Der hier skizzierten Expansion des literarischen Marktes korrespondiert 

ein signifikanter Anstieg der Lesefähigkeit und damit verbunden eine Veränderung des Lese-

verhaltens. Eine wachsende Zahl von Menschen ist nun in der Lage, gedruckte Schriften zu 

rezipieren, darunter nicht wenige, die kein akademisches Studium durchlaufen haben. Die 

Erschließung neuer Leserschichten seit der Mitte des 18. Jahrhunderts hängt allerdings nicht 

nur mit einem höheren Alphabetisierungsgrad, sondern auch mit der Ablösung des im gelehr-

ten Kontext dominierenden Lateins durch die Landessprachen zusammen.32 Zwar bleibt das 

Latein bis weit ins 18. Jahrhundert hinein die Sprache der Universitätsgelehrten, in Italien, 

Frankreich und England beginnen so bedeutende Autoren wie Galileo Galilei, René Descar-

tes, Pierre Bayle, Pierre Luis Moreau de Maupertuis oder Isaac Newton jedoch bereits im 17. 

Jahrhundert nicht nur in Latein, sondern auch oder gar ausschließlich in ihrer jeweiligen Mut-

tersprache zu schreiben.33 Der Sprachwandel innerhalb der wissenschaftlichen Publizistik 

wird vor allem durch die Akademien gefördert, die – sowohl mit Blick auf die mündliche 

Kommunikation wie auch auf die forschender Tätigkeit zu verdankenden Veröffentlichungen 

– neben dem Latein auch die jeweilige Landessprache zulassen.34 Der Pariser ‚Académie 

Royale des Sciences’ verdanken wir die erste nichtlateinische Gelehrtenzeitschrift, das seit 

1665 erscheinende „Journal des Sçavans“; das wenige Monate später erstmals veröffentlichte 

Organ der ‚Royal Society’, die „Philosophical Transactions“, ist in englischer Sprache ver-

fasst. Etwas anders stellt sich die Situation im deutschen Sprachraum dar, wo das Latein in 

den meisten wissenschaftlichen Disziplinen noch bis um etwa 1750 vorherrschend ist.35 Als 

Christian Thomasius 1687 in Leipzig eine Vorlesung in deutscher Sprache ankündigte, erreg-

te er denn auch einiges Aufsehen. Programmatisch war in diesem Fall übrigens nicht nur die 

Verwendung der Volkssprache, programmatisch waren auch Thomasius’ Ausführungen über 

Baltasar Graciáns „Oráculo manual y arte de prudencia“ (1647), die an die Stelle des traditi-

onellen Universitätsgelehrten das französische Ideal eines weltläufigen und lebensweltlichen 

Erfordernissen gegenüber aufgeschlossenen Wissenschaftlers setzten und Kritik übten am 

erstarrten universitären Lehrkanon mit seinen überholten Ritualen.36 Durch sein spektakulä-

res Vorgehen erteilte der nachmalige Mitbegründer der Hallenser Universität dem Bildungs-

privileg der ‚literati’, der Lateinkundigen, eine klare Absage. Nicht nur eine kleine akademi-

sche Elite, sondern jeder vernünftige Mensch gleich welchen Geschlechts sollte Zugang zu 

Wissen erlangen. 

Die von einer zunehmend größeren Zahl von Gelehrten geforderte Erweiterung des Adressa-

tenkreises bedingt nun allerdings nicht nur den Verzicht auf das Gelehrtenlatein, sondern 

auch die Herausbildung ‚nationaler’ Wissenschaftssprachen, die der rhetorischen Forderung 

nach ‚perspicuitas’ zu genügen vermögen. Das sich seit dem 17. Jahrhundert im Bereich der 

Wissenschaftsprosa durchsetzende Stilideal verlangt von szientifischer Darstellung in erster 

Linie Klarheit und Verständlichkeit. So wendet sich die ‚Royal Society’ ausdrücklich gegen 

verbale Manierismen und Weitschweifigkeit und verpflichtet ihre Mitglieder, sich um einen 

 
32 Für den deutschsprachigen Raum vgl. Uwe Pörksen, Der Übergang vom Gelehrtenlatein zur deutschen Wis-

senschaftssprache. Zur frühen deutschen Fachliteratur und Fachsprache in den naturwissenschaftlichen und 

mathematischen Fächern (ca. 1500-1800), in: Ders., Deutsche Naturwissenschaftssprachen. Historische und 

kritische Studien, Tübingen 1986, 42-71. 
33 Vgl. Pörksen, Wissenschaftssprache, 58-60. 
34Vgl. Pörksen, Wissenschaftssprache, 56-63. 
35Vgl. Pörksen, Wissenschaftssprache, 61. 
36 Ebd., 45-48. 



präzisen und nüchternen Stil, um sprachliche Konkretion und Natürlichkeit zu bemühen. Als 

Vorbild gilt dabei gerade nicht die Ausdrucksweise der Gelehrten, sondern diejenige der 

Handwerker, Bauern und Kaufleute.37 In Deutschland sind es, anders als in Italien, Frank-

reich und England, weniger die Akademien – die Berliner ‚Sozietät der Wissenschaften’ fa-

vorisiert neben der lateinischen die französische Sprache –, die sich um die Durchsetzung 

einer deutschen Wissenschaftssprache verdient machen, sondern vielmehr Universitätsrefor-

mer wie die bereits erwähnten Christian Thomasius und Christian Wolff. Letzterer hat sich in 

besonderem Maße um eine ‚Demokratisierung’ des Wissens bemüht und die Prinzipien sei-

ner gleichermaßen pragmatischen wie sprachschöpferischen Vorgehensweise mehrfach dar-

gelegt. So schreibt er in der Vorrede zu seiner physiologischen Schrift „Vernünfftige Ge-

dancken von dem Gebrauche der Theile in Menschen/ Thieren und Pflantzen“ (1725): „Ich 

habe/ wie in meinen übrigen Schrifften/ also auch hier keine lateinische/ sondern deutsche 

Kunst=Wörter gebraucht/ und daher die Theile im menschlichen Leibe insgesammt mit deut-

schen Nahmen genennet. Die Ursache habe ich schon zu anderer Zeit angezeiget/ nemlich 

weil Schrifften/ die in der Mutter=Sprache geschrieben werden/ auch Leute zu lesen pflegen/ 

die vom Studiren kein Gewerbe machen/ und sich öffters mehr daraus erbauen als mancher 

Gelehrter/ der durch verkehrte Art zu studiren sich zum Nachdencken ungeschickt gemacht 

[...]. Wo man demnach keine Wörter gehabt/ da habe ich die Sache nach unserer deutschen 

Mund=Art benennet/ wie es mir gefallen: wo aber ein Wort schon vorhanden gewesen/ da 

habe ich es behalten/ damit ich nicht ohne Noth die Wörter vermehrete.“38 

Voraussetzung für die Popularisierung gelehrten Wissens im 18. Jahrhundert bilden aller-

dings nicht nur geeignete Institutionen und die Herausbildung und Durchsetzung einer lan-

dessprachlichen Wissenschaftsprosa, sondern auch und vor allem jene Umwälzungen des 

Mediensystems, die abschließend in den Blick genommen werden sollen. 

 

Medien der Wissensdiffusion: Zeitungen und Zeitschriften [Untertitel] 

 

Die Expansion des literarischen Marktes seit der Mitte des 18. Jahrhunderts hängt, wie be-

reits angedeutet, nicht nur mit dem Anstieg der Buchproduktion zusammen, sondern auch 

und vor allem mit einer bemerkenswerten Welle von Zeitungs- und Zeitschriftengründungen. 

Die beiden letztgenannten Medien nun fungieren nicht nur als wirkungsmächtige Promotoren 

aufgeklärten Denkens, sondern gewinnen im Kontext der Popularisierung gelehrten Wissens 

rasch eine kaum zu überschätzende Bedeutung. Dies gilt in besonderem Maße für jene mo-

raldidaktisch und populärwissenschaftlich ausgerichteten Zeitschriften, auf die noch einzu-

gehen sein wird, lässt sich jedoch auch für einige Zeitungen feststellen, die ihren Lesern ne-

ben politischer Berichterstattung Informationen aus dem Bereich der Wissenschaften bieten. 

Zwar bleiben die meisten Zeitungen im 18. Jahrhundert einem Strukturprinzip verpflichtet, 

das den im wesentlichen unkommentierten und unredigierten Abdruck primär politischer 

Nachrichten fordert, bereits in der Frühphase der Aufklärung beginnen jedoch einzelne Or-

gane damit, durch den Einbezug literarischer und naturkundlich-technischer, medizinischer, 

geographischer oder ökonomischer Themen, das inhaltliche Spektrum zu erweitern. Bedeu-

tung kommt in diesem Zusammenhang dem ‚gelehrten Artikel’ zu, der als Vorläufer des 

Feuilletons bezeichnet werden kann. Der „Hamburger unpartheyische Correspondent“ bei-

spielsweise, der eine Reihe namhafter publizistisch tätiger Wissenschaftler zu seinem Auto-

renkreis zählte, führte 1731 eine Rubrik ein, in der Rezensionen wissenschaftlicher Veröf-

fentlichungen zu theologischen, juristischen, naturwissenschaftlichen und medizinischen, 

 
37 Vgl. Michael Heidelberger/Sigrun Thiessen, Natur und Erfahrung, Von der mittelalterlichen zur neuzeitlichen 

Naturwissenschaft, Reinbek b. Hamburg 1981, 241. 
38 Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von dem Gebrauche der Theile in Menschen/ Thieren und 

Pflantzen [...], Franckfurt und Leipzig 1725 [Vorrede XX4v]. 



historischen, philosophischen, literarischen und philologischen Fragen abgedruckt wurden.39 

Daneben fanden auch Nachrichten aus dem akademischen und universitären Bereich sowie 

seltener essayistische oder satirische Artikel Eingang in die gelehrte Berichterstattung. Deren 

Erfolg bei den Lesern bewog den Herausgeber, seinen Abonnenten seit 1751 für einen gerin-

gen Aufpreis „Allgemeine Gelehrte Nachrichten aus dem Reiche der Wissenschaften“ als 

wöchentlich erscheinende Beilage anzubieten. Intention der gelehrten Artikel und Beilagen 

war es, den Lesern auf wissenschaftlich fundierte und zugleich verständliche Weise Informa-

tionen zu unterschiedlichsten Themen zu vermitteln, sie zu praktischer Vernunft zu erziehen 

und damit zu befähigen, dem Gemeinwohl zu dienen. 

Ähnliche Zielsetzungen verfolgen die gelehrten Artikel und gelehrten Beilagen der soge-

nannten Intelligenzblätter. Das Intelligenzblatt, ein meist wöchentlich erscheinendes, zu-

nächst als Anzeigenorgan konzipiertes Presseerzeugnis mit starker regionaler Bindung, das 

nicht selten einen umfangreicheren redaktionellen Teil aufwies, erreichte meist eine höhere 

Auflage als herkömmliche Zeitungen oder gar Zeitschriften und fand auch in jenen Kreisen 

Leser, die im 18. Jahrhundert als Rezipienten von Zeitschriften und Büchern noch kaum in 

Erscheinung treten.40 Wenn der Herausgeber des „Flensburger Intelligenzblattes“ 1799 for-

dert, die darin enthaltenen „Belehrungen“ müssten „in jeder Hinsicht den höchsten Grad der 

Lokalität der Sachen und Popularität des Ausdruks [!] haben“,41 formuliert er, was auch für 

andere Herausgeber leitendes Prinzip gewesen sein dürfte. Nicht wenige der in Intelligenz-

blättern bzw. in deren gelehrten Beilagen publizierten Artikel bezogen sich denn auch auf 

ökonomische Neuerungen und zeugen vom offenkundigen Bestreben, den Lesern jenes Wis-

sen zu vermitteln, das für die Bewältigung lebensweltlicher Herausforderungen hilfreich er-

schien. Die in den Beilagen der Intelligenzblätter publizierten gelehrten Artikel sollten, so 

Johann Heinrich Ludwig Bergius in seinem „Policey= und Cameral=Magazin“, „nichts als 

solche Materien in sich enthalten, welche mit dem Nahrungsstande die genaueste Verwandt-

schaft hätten, und demselben zu einem lehrreichen Unterricht gereichten. Die Commercien, 

die Manufacturen, die Fabriken, die Handwerke, das Brauwesen, der Gartenbau, die Land-

wirthschaft, und andere Stadt- und Landnahrungsgeschäfte, müssen allein die Gegenstände 

dieser Abhandlungen seyn. Abhandlungen hingegen aus der Geschichte, aus den Alterthü-

mern, von alten Münzen, aus der Rechtsgelehrsamkeit, und wohl gar aus der Weltweisheit 

und der Gottesgelahrtheit, bringen denen mit Gewerben beschäftigten Personen, als zu deren 

Vortheil solche Blätter hauptsächlich gewidmet sind, keinen Nutzen.“42 Davon, daß normati-

ve Definition und publizistische Praxis nicht immer in einem kongruenten Verhältnis stan-

den, zeugen allerdings all jene gelehrten Beiträge, die sich mit historischen und philosophi-

schen Fragen sowie mit astronomischen oder physikalischen Problemstellungen beschäftig-

ten.43 Es wäre demnach verfehlt, das Intelligenzblatt einseitig den Medien der Volksaufklä-

rung zuzuordnen. Nicht nur der praktische Nutzen, sondern auch die systematische Ordnung 

des Wissens beschäftigen die nicht selten aus der universitären Professorenschaft stammen-

den Autoren von gelehrten Artikeln, und die Intelligenzblätter weisen, ungeachtet ihrer le-

 
39 Wilke, Grundzüge, 87. Vgl. auch und vor allem Brigitte Tolkemitt, Der hamburgische Correspondent. Zu 

öffentlichen Verbreitung der Aufklärung in Deutschland, Tübingen 1995, 36-42 und 80-107. 
40 Vgl. Holger Böning, Das Intelligenzblatt, in: Fischer/Haefs/Mix, Von Almanach bis Zeitung, 89-104 und 

Gerhardt Petrat, Verselbständigung und Perspektive: der gegenwärtige Stand der Intelligenzblattforschung, in: 

Pressewesen der Aufklärung. Hg. von Sabine Doering-Manteuffel/Josef Mančal/Wolfgang Wüst, Berlin 2001, 

131-146. 
41 Zitiert nach Böning, Intelligenzblatt, 99. 
42 Johann Heinrich Ludwig Bergius, Neues Policey= und Cameral=Magazin [...], Lemma Intelligenzwesen, 

Fünfter Band welcher J und K enthält, Frankfurt am Mayn 1770, 204-210, hier 206. 
43 Vgl. Thomas Kempf, Aufklärung als Disziplinierung. Studien zum Diskurs des Wissens in Intelligenzblättern 

und gelehrten Beilagen der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, München 1991, 110. 



benspraktischen Orientierung, denn auch eindeutige Merkmale einer wissenschaftlichen Zeit-

schrift auf.44 

Stärker auf akademisch gebildete Adressaten gerichtet waren die gelehrten Zeitungen, die 

sich in ihrer äußeren Gestaltung an die politischen Nachrichtenblätter anlehnten, hinsichtlich 

ihrer Inhalte jedoch auf gelehrte Gegenstände beschränkt blieben und sich damit den Zeit-

schriften annäherten.45 Die Leipziger „Neuesten Zeitungen von Gelehrten Sachen“ (seit 

1715) als frühes Beispiel oder die seit 1739 erscheinenden und noch heute existierenden 

„Göttingischen Zeitungen von gelehrten Sachen“ seien hier beispielhaft genannt. Die gelehr-

ten Zeitungen erschienen im deutschsprachigen Raum in der Regel in Universitätsstädten 

bzw. urbanen Zentren mit regem akademischem Leben wie Hamburg, Basel, Frankfurt/M., 

Jena, Rostock, Halle oder Erfurt und enthielten neben Rezensionen und Buchauszügen auch 

gelehrte Nachrichten und Nekrologe.46 

Daß der Beitrag der Zeitungen zur Popularisierung gelehrten Wissens im 18. Jahrhundert von 

der Forschung bisher nur ungenügend gewürdigt wurde, hängt wesentlich mit der beeindru-

ckenden Zahl an Zeitschriftengründungen zusammen, die in den hier interessierenden Zeit-

raum fallen. Zwar wurden Zeitungen insgesamt von einem weitaus größeren Publikum rezi-

piert – Schätzungen gehen davon aus, daß in Deutschland etwa zehnmal so viele Leser er-

reicht wurden wie durch Zeitschriften –47, dennoch sind es vor allem die Zeitschriften gewe-

sen, denen die Forschung eine zentrale Rolle bei der Vermittlung aufklärerischer Maximen 

zugewiesen hat. Bedarf die Reichweite der in großer Zahl erschienenen, jedoch meist eher 

kurzlebigen Zeitschriften einer Relativierung, so gilt in der Tat, daß das Bildungsverständnis 

der Aufklärung in den Zeitschriften deutlicher zum Ausdruck gelangt, als in den Zeitungen 

und sie, zumindest innerhalb des begrenzten Kreises einer gebildeten Elite, als wichtigstes 

Medium einer diskursiv verfahrenden Popularisierung von Wissen fungierten. Konstitutiv für 

den aufgeklärten Bildungsbegriff ist dabei eine Auffassung, die ‚Bildung’ nicht auf die Ver-

mittlung von Kenntnissen und Fertigkeiten verengt, sondern den Menschen als rationales und 

emotionales Wesen mit ethischer Qualität umfassend in den Blick nimmt. Bildung zielt dem-

zufolge nie nur auf den Verstand, der durch die Beschäftigung mit gelehrtem Wissen ge-

schult werden soll, sondern immer auch auf die moralische Beschaffenheit des Individuums. 

Mit dem Postulat vernünftigen Denkens verbindet sich die Forderung nach sittlichem Han-

deln; die Vermittlung von Wissen dient so gesehen zugleich einer moralphilosophisch legi-

timierten sittlichen Vervollkommnung und der Befähigung im Hinblick auf die Bewältigung 

lebenspraktischer Aufgaben. Innerhalb der vielgestaltigen Zeitschriftenlandschaft des 18. 

Jahrhunderts lassen sich allerdings Organe mit je unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen 

bestimmen. Geht es in den Gelehrtenjournalen primär um den innerwissenschaftlichen Aus-

tausch, so dienen die Zeitschriften der Patriotisch-gemeinnützigen und der Ökonomischen 

Gesellschaften vor allem der Verbreitung nützlicher Wissensbestände. Die Erziehung des 

Einzelnen zu einem ‚weltweisen’, individuelle und kollektive Glückseligkeit befördernden 

Bürger wiederum ist das vorrangige Anliegen der popularphilosophisch ausgerichteten Mora-

lischen Wochenschriften, die sich insbesondere in der frühen Aufklärung großer Beliebtheit 

erfreuten. Letztere sollen zunächst etwas ausführlicher beschrieben werden, bevor abschlie-

ßend die populärwissenschaftliche periodische Publizistik zur Sprache kommt. 

Obwohl die meist nur acht Oktavseiten umfassenden und in einer durchschnittlichen Auflage 

von etwa 500 Exemplaren gedruckten Moralischen Wochenschriften, ungeachtet ihres An-

 
44 Vgl. Thomas Kempf, Pulverisierter Empirismus. Wissensdiskurse in Intelligenzblättern, in: Pressewesen der 

Aufklärung, hg. von Sabine Doering-Manteuffel/Josef Mančal/Wolfgang Wüst, Berlin 2001, 121-130, hier 122. 
45 Vgl. Martin Gierl, Kompilation und Produktion von Wissen im 18. Jahrhundert, in: Die Praktiken der Gelehr-

samkeit in der Frühen Neuzeit, hg. von Helmut Zedelmaier/Martin Mulsow, Tübingen 2001, 63-94, hier 71–84. 
46 Vgl. Wilke, Grundzüge, 112. 
47 Vgl. Tolkemitt, Correspondent, 2-4. Vgl. auch Martin Welke, Zeitung und Öffentlichkeit im 18. Jahrhundert. 

Betrachtungen zur Reichweite und Funktion der periodischen deutschen Tagespublizistik, in: Presse und Ge-

schichte. Beiträge zur historischen Kommunikationsforschung [...], München 1977, 71-99. 



spruchs ein breiteres Publikum anzusprechen, nur von einem begrenzten, immerhin auch 

weibliche Leser umfassenden Kreis gebildeter Individuen rezipiert wurden, kommt ihnen für 

die Vermittlung aufgeklärter Ideale große Bedeutung zu.48 In der Tradition der englischen 

‚moral weeklies’ stehend – als direkte Vorbilder gelten der „Tatler“ (1708-11), der „Specta-

tor“ (1711/12) sowie der „Guardian“ (1713) –, geht es den meist anonym veröffentlichten auf 

dem europäischen Kontinent erscheinenden Moralischen Wochenschriften um die Vermitt-

lung und Diskussion – kennzeichnend für die Moralischen Wochenschriften ist deren dialo-

gischer Charakter – jenes ethischen Normensystems, das aufklärerische Programmatik be-

gründet. So unterschiedlich die in Moralischen Wochenschriften behandelten, in Form von 

Dialogen, Beispielgeschichten, Briefen, Fabeln, Gedichten oder Träumen vermittelten The-

men auch sein mögen, so offenkundig ist das Bestreben, die Leser sittlich zu bilden und sie 

auf einen Moralbegriff zu verpflichten, der Tugend nicht als abstrakte Idee konzipiert, son-

dern als sittliche Disposition, welche im konkreten Handeln von Individuen soziale Relevanz 

gewinnt. Folgerichtig kreisen die Beiträge in den Moralischen Wochenschriften denn auch 

um Probleme menschlicher Vergesellschaftung wie beispielsweise den Umgang mit die Ge-

meinschaft destabilisierenden Eigenschaften wie Neid, Heuchelei, Stolz, Eitelkeit, Eigennutz 

oder Eifersucht, die Bedeutung der Freundschaft, das Verhältnis der Geschlechter und der 

Generationen, die Prinzipien einer vernünftigen Pädagogik oder die Partizipation von Frauen 

am öffentlichen Diskurs und entwickeln eine Handlungspragmatik, als deren Fokus der Ein-

klang von Selbstliebe und Menschenfreundschaft, von Privatglück und Gemeinwohl ausge-

macht werden kann. Die Anleitung zu ‚Weltweisheit’, die sich Herausgeber und Autoren 

Moralischer Wochenschriften zur Aufgabe machen, bedeutet zugleich die Popularisierung 

von erkenntnistheoretischen und philosophischen Kategorien, welche im Rahmen einer ins 

17. Jahrhundert zurückreichenden gelehrten Auseinandersetzung ihre Begründung finden und 

im 18. Jahrhundert, zumindest unter Gebildeten, Allgemeingut werden. Nicht zufällig sind es 

gerade in Deutschland vor allem rationalistische und naturrechtliche Positionen, die in den 

Moralischen Wochenschriften den sittlichen Diskurs fundieren, gehören Christian Wolff, 

einer der bedeutendsten Repräsentanten rationalistischer Philosophie, und Christian 

Thomasius, der wohl wirkungsmächtigste Vermittler naturrechtlichen Denkens im deutsch-

sprachigen Raum, doch zu jenen Autoren, die sich bereits früh um eine den engen Kreis uni-

versitärer Gelehrsamkeit sprengende Verbreitung ihrer Ideen bemühten.49 Zentrale Anliegen 

der Aufklärer wie beispielsweise die Privilegierung einer methodischen, auf Argumentations-

logik bedachten Denkweise, die in den Schriften der Aufklärer als Voraussetzung vernünfti-

gen Handelns bestimmt wird, das Postulat der besonderen gesellschaftlichen Relevanz ver-

nünftigen Denkens und vernunftgeleiteter Praxis oder die Überzeugung, daß zwischen indi-

viduellem und kollektivem Wohlergehen eine unaufhebbare Verbindung besteht, wurzeln in 

rationalistischen bzw. naturrechtlichen Auffassungen, deren breitere Vermittlung wesentlich 

mithilfe der Moralischen Wochenschriften erfolgt.50 

Konstitutiv für den Bildungsbegriff der Aufklärer ist allerdings nicht nur die Orientierung an 

spezifischen moralphilosophischen Prinzipien, sondern auch die Signifikanz, die der intellek-

tuellen Erziehung des Individuums zugewiesen wird. Schulung der Vernunft nun geht Hand 

in Hand mit der Verfügbarmachung von Wissen, und so gehört zu den Zielsetzungen zahlrei-

cher Zeitschriften auch oder gar vor allem die Popularisierung naturwissenschaftlicher, me-

dizinischer, ökonomischer, geographischer oder historischer Erkenntnisse. Der bevorzugte 

Ort der Darstellung szientifischen Wissens bleiben die im 18. Jahrhundert zahlreich gegrün-

 
48 Vgl. Helga Brandes, Moralische Wochenschriften, in: Fischer/Haefs/Mix, Von Almanach bis Zeitung, 225-

232 (dort weitere Literatur). 
49 Zu Thomasius’ Wissenschaftsverständnis vgl. Leander Scholz, Das Archiv der Klugheit. Strategien des Wis-

sens um 1700, Tübingen 2002, v.a. 91-104 und 132-138. 
50 Vgl. auch Friedrich Vollhardt, Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Verhältnis von naturrechtli-

chem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhundert, Tübingen 2001, 211-260. 



deten Gelehrtenjournale, die sich in erster Linie an ein akademisches, nicht selten bereits 

hochgradig spezialisiertes Publikum wenden und demnach zur Popularisierung gelehrter 

Wissensbestände nur einen nur geringen Beitrag geleistet haben dürften. Es gilt allerdings zu 

berücksichtigen, daß eine trennscharfe Unterscheidung zwischen den sich an ein gelehrtes 

Fachpublikum richtenden Periodika und populärwissenschaftlichen Zeitschriften in der Regel 

mit größeren Schwierigkeiten verbunden ist. Zwar lässt sich mit Blick auf die Gelehrtenjour-

nale eine zunehmende disziplinäre Differenzierung beschreiben – die allgemeinwissenschaft-

lichen Publikationen verlieren tendenziell an Bedeutung, während die Zahl der Fachzeit-

schriften stetig zunimmt51 –, da die Spezialisierung im Bereich der Wissenschaften jedoch 

einhergeht mit der Herausbildung einer breiteren interessierten Leserschaft mit guten Bil-

dungsvoraussetzungen, können die meist in der Landessprache verfassten gelehrten Zeit-

schriften auch außerhalb einer enger definierten ‚scientific community’ rezipiert werden. Die 

überlieferten Inventarverzeichnisse von Lesegesellschaften lassen allerdings vermuten, daß 

wissenschaftliche Laien sich vor allem jenen Periodika zuwandten, die sich explizit an ein 

breiteres Publikum richteten. Im Bereich der allgemeinwissenschaftlichen Periodika waren 

dies Zeitschriften wie das von Georg Christoph Lichtenberg und Georg Forster herausgege-

bene „Göttingische Magazin der Wissenschaften und Litteratur“ (1780-1785) oder die zwi-

schen 1783 und 1796 erscheinende „Berlinische Monatsschrift“, die verständlich geschriebe-

ne Artikel aus unterschiedlichen Gebieten szientifischer Forschung enthielten.52 Großer 

Beliebtheit erfreuten sich auch die in der Regel ohnehin für ein erweitertes Fachpublikum 

konzipierten historisch-politischen Zeitschriften. Neben den bereits genannten Publikationen 

Johann Wilhelm von Archenholtz’, August Ludwig Schlözers und Gottlob Benedikt von 

Schirachs soll hier nur noch Christian Friedrich Daniel Schubarts „Deutsche Chronik“ er-

wähnt werden, die sich ebenso mutig wie kritisch mit zeitgeschichtlichen Entwicklungen 

auseinandersetzte.53 Für einen umfassenderen Leserkreis gedacht waren in der Regel auch 

geographische Zeitschriften, die Länderbeschreibungen, ethnologische Abhandlungen und 

Reiseberichte enthielten. Zu den erfolgreicheren gehörten Johann Wilhelm von Archenholtz’ 

„Litteratur und Völkerkunde“ (1782-1791) sowie Johann Reinhold Forsters und Matthias 

Christian Sprengels „Beyträge zur Völker und Länderkunde“ (1781-1793).54 Größere Ver-

breitung fanden auch eine Reihe medizinischer Periodika wie etwa Johann August Unzers 

„Der Arzt“ (1759-1764) oder Anton Heins „Der patriotische Medicus“ (1765-1768).55 Eben-

falls an ein breiteres Publikum adressiert sind einige Journale, die nach dem Vorbild des eng-

lischen „The Genleman’s Magazine“ (1731-1754) naturwissenschaftliche Themen behan-

deln. Zu nennen wäre hier etwa Abraham Gotthelf Kästners „Hamburgisches Magazin, oder 

gesammlete Schriften, aus der Naturforschung und den angenehmen Wissenschaften über-

haupt“ (1747-1766).56 Nicht unerwähnt bleiben soll schließlich die vielfältige publizistische 

Tätigkeit der Patriotisch-gemeinnützigen und Ökonomischen Gesellschaften, deren Vereins-

schriften, Journale und Zeitungen den sozialreformerisch engagierten Angehörigen des ge-

 
51 Vgl. Wilke, Grundzüge, 95. 
52 Vgl. Joachim Kirchner, Das deutsche Zeitschriftenwesen. Seine Geschichte und seine Probleme. Teil I: von 

den Anfängen bis zum Zeitalter der Romantik. 2. neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Wiesbaden 1958, 

124f. 
53 Zu den historischen Zeitschriften allgemein vgl. Horst Walter Blanke, Historische Zeitschriften, in: Fi-

scher/Haefs/Mix, Von Almanach bis Zeitung, 71-88. 
54 Vgl. Wolfgang Griep, Geographische Zeitschriften und Reisejournale, in: Fischer/Haefs/Mix, Von Almanach 

bis Zeitung, 62-70. 
55 Vgl. Kirchner, Zeitschriftenwesen, 93. 
56 Vgl. Ulrich Troitzsch, Naturwissenschaft und Technik in Journalen, in: Fischer/Haefs/Mix, Von Almanach 

bis Zeitung, 248-265, hier 256-258. 



bildeten Bürgertums und des Adels aktuelle, die Ökonomie betreffende Informationen liefer-

ten.57 

Das Bedürfnis der Aufklärer, gelehrtes Wissen zu vermitteln und das damit korrespondieren-

de Bedürfnis der Leser, sich gelehrtes Wissen anzueignen, manifestiert sich nicht nur in den 

vorgängig genannten Zeitschriften mit populärwissenschaftlicher Tendenz, es findet auch in 

einer Reihe anderer periodisch erscheinender Medien seinen Niederschlag. Bedeutsam sind 

in diesem Zusammenhang jene allgemeinbildenden und unterhaltenden Magazine, die, teil-

weise in der Tradition der Moralischen Wochenschrift stehend, ihren Lesern neben sittlicher 

Belehrung auch Beiträge zu naturkundlichen, medizinischen, ökonomischen oder geographi-

schen Themen bieten.58 Darüber hinaus finden sich in den speziell für ein weibliches Lese-

publikum konzipierten Zeitschriften, Almanachen und Taschenbüchern populärwissenschaft-

liche Artikel,59 und auch die Kinder- und Jugendzeitschriften enthalten nicht selten Sachbei-

träge zu unterschiedlichen Wissensgebieten.60 

Ein gebildetes Individuum zeichne sich dadurch aus, daß es „die nöthigsten und nützlichsten 

Wissenschaften durchgegangen“, daß es „den Geist durch Lesung guter Bücheren von seinen 

Vorurtheilen befreyet und fehig gemacht habe/ vernünfftig über allerhand vorfallende Mate-

rien sich mit andern zu besprechen“, heißt es im „Bernischen Freytags=Blätlein“, einer zwi-

schen 1722 und 1724 in Bern erscheinenden Moralischen Wochenschrift.61 Der Glaube an 

den erzieherischen Wert von Wissen für eine breitere Öffentlichkeit, der in den Worten des 

anonymen Autors zum Ausdruck gelangt, ist repräsentativ für die Rolle, die den Wissen-

schaften und deren Popularisierung im 18. Jahrhundert zugewiesen wird. Unter der Prämisse 

der prinzipiellen Vernunftbegabung und Perfektibilität des Menschen geht es den Trägern 

aufgeklärter Ideen ganz wesentlich darum, die gelehrte Welt für die gesellschaftliche Welt zu 

öffnen. Das 18. Jahrhundert ist weniger durch umwälzende Entdeckungen und die Entste-

hung neuer wissenschaftlicher Disziplinen gekennzeichnet, als vielmehr durch eine Ausdiffe-

renzierung, Konsolidierung und damit verbunden Popularisierung szientifischer Erkenntnis-

se. Mit dem bereits von den Frühaufklärern postulierten Ideal einer ‚öffentlichen Wissen-

schaft’ geht ein Wandel des Selbstverständnisses akademischer Gelehrter einher; die Grenzen 

zwischen Wissenschaftlern und gebildeten Laien werden durchlässiger, der informierte und 

selbständig denkende Bürger erfährt sich in zunehmendem Maße als Teil einer wissensfun-

dierten Diskursgemeinschaft, die das Fundament und die Legitimation für dessen intellektu-

elle und schließlich politische Emanzipation gewährleistet. 

 

 
57 Vgl. Hans Erich Bödeker, Medien der patriotischen Gesellschaften, in: Fischer/Haefs/Mix, Von Almanach bis 

Zeitung, 285-302. 
58 Vgl. Wolfgang Martens, Die Botschaft der Tugend. Die Aufklärung im Spiegel der deutschen Moralischen 

Wochenschriften, Stuttgart 1968, 91-99. 
59 Vgl. York-Gothart Mix, Medien für Frauen, in: Fischer/Haefs/Mix, Von Almanach bis Zeitung, 45-61, hier 

55f. 
60 Vgl. Hans-Heino Ewers/Annegret Völpel, Kinder- und Jugendzeitschriften, in: Fischer/Haefs/Mix, Von Al-

manach bis Zeitung, 137-156, hier 145. 
61 Zit. nach Martens, Botschaft der Tugend, 418. 


	Popularisierung gelehrten Wissens im 18. Jahrhundert: Institutionen und Medien
	Silvia S. Tschopp
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


