®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w L Universitatsbibliothek

Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre
Probleme (1 Thess 4,13-18)

Stefan Schreiber

Angaben zur Veroéffentlichung / Publication details:

Schreiber, Stefan. 2007. “Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre Probleme (1
Thess 4,13-18).” Biblica 88 (3): 326-50. https://www.bsw.org/biblica/vol-88-2007/eine-
neue-jenseitshoffnung-in-thessaloniki-und-ihre-probleme-1-thess-4-13-18/76/.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under these conditions: P ‘\1 "_)ﬁ
[; 3 X

Deutsches Urheberrecht \
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: ) 5
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ L
<
A T


https://www.bsw.org/biblica/vol-88-2007/eine-neue-jenseitshoffnung-in-thessaloniki-und-ihre-probleme-1-thess-4-13-18/76/
https://www.bsw.org/biblica/vol-88-2007/eine-neue-jenseitshoffnung-in-thessaloniki-und-ihre-probleme-1-thess-4-13-18/76/
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki
und ihre Probleme (1 Thess 4,13-18)

Mit 1 Thess 4,13-18 liegt uns ein fiir die Entwicklung christlicher
Eschatologie wichtiger Text vor, da sich dort die idlteste christliche
Erorterung zur Hoffnung iiber den Tod hinaus erhalten hat. Wir
sprechen heute von einer Jenseits-Hoffnung.

Dabei soll “Jenseits” in einem religionswissenschaftlichen Sinne
als “Gegenwelt” zum Vorfindlichen, zur Welt verstanden werden,
womit die semantische Ebene zunichst offen gelassen und die Struktur
der Opposition zwischen Diesseits und Jenseits als Begriffsmerkmal
heuristisch in den Vordergrund gestellt wird; nur auf diese Weise ist
eine Vergleichbarkeit verschiedener Jenseits-Vorstellungen, wie sie in
der griechischen und romischen Antike begegnen, iiberhaupt
moglich ().

Das Verstindnis dieser Briefpassage, die sich einem konkreten
Anlass verdankt, ist dabei an den Situationskontext gebunden (). Wie
die Gedanken des Briefes von den Adressaten aufgenommen werden,
hingt von ihrem Vorwissen und ihrer Problemwahrnehmung ab. Der
Situationskontext von 1 Thess 4 — Fragen einer Jesus-Gemeinde in
der hellenistischen GroBstadt Thessaloniki in der Mitte des 1. Jh. —
ist uns jedoch nur noch iiber die Briefaussage selbst zuginglich. Die
damit unvermeidbare Gefahr eines Zirkelschlusses (ich rekonstruiere
aus dem Text eine Sprechsituation, mittels derer ich dann den Text
erkldre) kann in ihren Auswirkungen durch zwei “Sicherungen”
wenigstens eingeschriankt werden: (1) Zunidchst ist das Ziel der
Argumentation, die Spitze der Aussage aus der syntaktischen und
semantischen Gestaltung des Textes selbst zu erheben. (2) Dann
miissen die Moglichkeiten der Rezeption, die im kulturellen Wissen

(") Dazu D. PEzzoLI-OLGIATI, “Jenseitsvorstellungen. Schwer zugéngliche
Welten aus religionswissenschaftlicher Sicht”, Lebendige Hoffnung — ewiger
Tod?! Jenseitsvorstellungen im Hellenismus, Judentum und Christentum (Hrsg.
M. LABAHN — M. LANG) (ABG 24; Leipzig 2007) 5-29.

(® In programmatischem Gegensatz dazu fiihrt A. PADDISON, Theological
Hermeneutics and 1 Thessalonians (MSSNTS 133; Cambridge 2005) eine
ausschlieBlich theologische Lesart des 1 Thess, die vom historischen Kontext
vollig absieht, durch. Sein Ergebnis zeigt, wie die Konturen des Textes sich in
allgemeinen theologischen Aussagen verlieren.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 327

der Adressaten liegen, beriicksichtigt werden, also konkret der sozio-
religiése Kontext in Thessaloniki im 1. Jh., wie er aus weiteren Quellen
zugénglich wird; dem entspricht methodisch eine sozial- und
religionsgeschichtliche Perspektive.

1. Die Briefaussage

Mit der Priposition nept erfolgt in 1 Thess 4,13 ein thematischer
Neueinsatz, der unter Verwendung eines in der griechisch-romischen
und der jiidischen Antike geldufigen Euphemismus die “Entschla-
fenen” (*) ins Zentrum des Interesses riickt. Gemeint sind konkret
einzelne Verstorbene der Hausgemeinde in Thessaloniki, deren Tod
dort offenbar Probleme ausloste, die Paulus durch Nachrichten des
Timotheus, der unléngst von einem Besuch in der Stadt zuriickgekehrt
war (3,1-6), bekannt geworden sein diirften. Dabei kommt der
Abgrenzung von “den iibrigen, die keine Hoffnung haben”, die
Funktion zu, die eigene Hoffnung gegeniiber der paganen (*) und, in
differenzierterer Weise, der jiidischen Umwelt als profiliert und
identititsbildend herauszustellen. Die Ablehnung des “Trauerns” der
Gemeinde will nicht die personliche Betroffenheit angesichts der
Todesfille ausschalten, sondern die sozio-religiose Uberzeugung der
Gruppe grundlegend ansprechen — als eine fiir die Gruppe spezifische
Hoffnung (die personliche Trauer nicht ausschlieBt) (°).

Die Basis fiir eine Antwort bildet in 4,14 eine zentrale
Glaubensaussage, die sich an traditionelle urchristliche Formelsprache

(*) Material bei P. HOFFMANN, Die Toten in Christus. Eine religions-
geschichtliche und exegetische Untersuchung zur paulinischen Eschatologie
(NTA 2; Miinster *1978) 186-202; vgl. A.J. MALHERBE, The Letters to the
Thessalonians (AB 32B; New York 2000) 263.

(*) Eine konkrete Anspielung auf die epikureische Sichtweise, dass mit dem
Tod das Leben des einzelnen vollstindig endet (vertreten von MALHERBE,
Thessalonians, 283), ist nicht intendiert. Angesichts des jiidischen und
christlichen Gottesbildes muss jede Hoffnung paganer Kulte oder Philosophien
letztlich nichtig sein.

(*) JM.G. BarcLAy, “‘That You May not Grieve, Like the Rest Who have no
Hope’ (1 Thess 4,13). Death and Early Christian Identity”, Not in the Word Alone.
The First Epistle to the Thessalonians (Hrsg. M.D. HOOKER) (SMBen 15; Rome
2003) 131-153 erkennt eine Forderung nach Verzicht auf persénliche
Ausdrucksformen der Trauer, was die soziale Funktion der Abgrenzung nach
auflen erfiillt. Zu bedenken bleibt, dass um die Mitte des 1. Jh. kaum eigene
christliche Sozialformen im Umgang mit Toten (z.B. Bestattungsriten) ausge-
bildet waren. Paulus intendiert hier v.a. die Selbstvergewisserung der Gruppe (vgl.
4,18).



328 Stefan Schreiber

anlehnt: “Jesus ist gestorben und auferstanden” (). Das Christus-
Ereignis stellt die Grundlage fiir die christliche Jenseitshoffnung dar,
die sogleich als Ubertragung dieses Ereignisses auf die Glaubenden
angeschlossen wird. Dass dabei ein Bruch in der Syntax stattfindet —
der erste Satzteil ist mit &i als Bedingungssatz eingefiihrt, der zweite
fahrt mit oVtwg xai als folgernder Vergleichssatz fort —, lasst
erkennen, wie Paulus den Akzent auf einen bestimmten Gesichtspunkt
legt. Er verwendet niamlich ein denkbar einfaches Bild fiir den Eintritt
der Verstorbenen ins Jenseits: Gott wird diese “durch Jesus fiihren mit
ihm / 81& 100 'Inco® dEel oVv adt@®”. Interessant ist erstens, dass kein
Ziel dieses Fiihrens genannt wird, und zweitens, dass die im ersten
Satzteil angesprochene Auferstehung nicht aufgegriffen wird. Die
personale Gemeinschaft mit dem erweckten, in endzeitlicher Macht
kommenden Jesus ist demnach selbst das Ziel der Jenseitshoffnung,
was durch die Endstellung des cv o0t® und die iiberladen wirkende
doppelte pripositionale Erginzung des Verbs (durch Jesus/mit ihm)
unterstrichen wird. “Mit ihm sein” ist Vorstellungsinhalt des
Eschaton (7). Der Eintritt in diese unmittelbare, die jenseitige Existenz
bestimmende Gemeinschaft geschieht spezifisch durch das “Fiihren
mit Jesus”, was in V.15 terminologisch als “Parusie” des Herrn gefasst
ist. Es darf vermutet werden, dass die Thessaloniker diese Vorstellung
bereits als Bestandteil der Erstverkiindigung kannten. Eine vorgéngige
Erweckung von Toten kommt nicht zur Sprache, ist aber fiir Paulus (*)
impliziert, wie die Fortsetzung zeigt.

4,15 prézisiert das Gesagte auf die Gesprichssituation hin, und
zwar mittels eines “Wortes des Herrn”.

Sowohl die Bedeutung als auch der Umfang dieses “Wortes des
Herrn” sind fiir uns nicht unmittelbar erkennbar. Die Mehrheit der
Ausleger denkt an ein prophetisch vermitteltes Wort des erhéhten
Herrn und kann sich dazu auf die Charakterisierung prophetischer

(°) Mit éyeipo formulieren R6m 8,34; 14,9; 1 Kor 15,3-4; 2 Kor 5,15; auch
das Verb dviotnu ist traditionell, vgl. Mk 8,31; 9,9.31; 10,34; Lk 24,46; Apg
2,24.32;10,41;13,33-34;,17,3.31.

(") Der Gedanke ist bei Paulus hiufiger belegt, vgl. Phil 1,23;2 Kor 5,8; R6m
6,8; 8,32. Zu sprachlichen Analogien in griechischen Grabepigrammen vgl. 1.
PERES, Griechische Grabinschriften und neutestamentliche Eschatologie (WUNT
157; Tiibingen 2003) 244-246 (mit Heroen bzw. mit Géttern zusammen sein).
Friihjiidisch-apokalyptisch ist die Hoffnung auf Gemeinschaft mit dem
endzeitlichen Menschensohn méglich, so dthHen 45 4; 62,14; 71,16.

(®) Fiir die Thessaloniker war dieser Zusammenhang offenbar alles andere als
selbstverstindlich. ’



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 329

Rede als Wort des Herrn (Gottes) berufen (°). Mehr spricht m.E. dafiir,
dass Paulus ein tatsichliches Wort der Jesus-Uberlieferung meint: In
seinen spiteren Briefen differenziert er deutlich zwischen der
Uberlieferung des Herrn und seiner eigenen Aussage, explizit beim
Problem der Ehescheidung in 1 Kor 7,10.12 (“gebiete nicht ich,

AN 13

sondern der Herr”, “den anderen sage ich, nicht der Herr”’), wobei wir,
quasi als Gegenprobe, eine Parallele in der Jesus-Tradition ausfindig
machen kénnen (Mk 10,11-12/Mt 19,9/Lk 16,18) (*°). Fiir Offenba-
rungen, die ihm vermittelt wurden, benutzt Paulus eine andere
Sprache ("'). Nach 1 Kor 14 versteht Paulus prophetische Rede als
vom Geist inspirierte, bewusst artikulierte Deutung und Auslegung der
Lebenswirklichkeit, nicht als prophetischen Empfang materialiter
neuer Offenbarung. Demnach bezieht sich Paulus in 1 Thess 4,15 auf
ein iiberliefertes Wort Jesu) (*?).

Den Umfang dieses Wortes kann man entweder im gleich
anschlieBenden V.15b(®) oder in V.16-17 wahrnehmen. Dass eine
V.15b parallele Jesus-Tradition nicht bekannt ist, muss angesichts der

(®)ZB.Hos 1,1, Ez 34,1, 35,5;3 Ké6n 13,1-2.5.32; 21,35; 1 Chr 15,15; Sir
48,3; vgl. MALHERBE, Thessalonians, 267-269; E. REINMUTH, “Der erste Brief an
die Thessalonicher”, Die Briefe an die Philipper, Thessalonicher und an Philemon
(Hrsg. N. WALTER — E. REINMUTH — P. LAMPE) (NTD 8/2; Géttingen 1998) 143-
144; G. LUDEMANN, Paulus, der Heidenapostel I. Studien zur Chronologie
(FRLANT 123; Géttingen 1980) 254; O. Horius, “‘Unbekannte Jesusworte’”,
Das Evangelium und die Evangelien (Hrsg. P. STUHLMACHER) (WUNT 28;
Tiibingen 1983) 358-359; H. MERKLEIN, “Der Theologe als Prophet” (1992),
Studien zu Jesus und Paulus II (Hrsg. H. MERKLEIN) (WUNT 105; Tiibingen
1998) 11, 387-394; J. PLEVNIK, Paul and the Parousia (Peabody 1997) 71-81.

(") Vgl. 1 Kor 11,23-25 (Mk 14,22-24/Mt 26,26-28/Lk 22,19-20); R6m
14,14 (Mk 7,15/Mt 15,11); ferner 1 Kor 7,25.40; 9,14 (Lk 10,7).

(") amoxdlvyg / dmoxodvrtev in Gal 1,12.16; 2,2 (mit prophetischer
Terminologie im Kontext seiner Berufung); 1 Kor 2,10; 2 Kor 12,1.7; Geist-
empfang (von Gott geschenkt) 1 Kor2,12. Auchin2 Kor 12,9 macht Paulus eine
an ihn persénlich ergangene Offenbarung des Herrn als solche kenntlich.

('*) So auch T. HOLTZ, Der erste Brief an die Thessalonicher (EKK XIII;
Ziirich — Neukirchen-VIuyn 1986) 183-184; C.R. NicHOLL, From Hope to Dispair
in Thessalonica. Situating 1 and 2 Thessalonians (MSSNTS 126; Cambridge
2004) 38-41 denkt an ein Agraphon.

(®) Dafiir HoLtz, I Thessalonicher, 185, 196-198; REINMUTH, “l
Thessalonicher”, 142-143; HorFius, “Jesusworte”, 359; MERKLEIN, “Theologe”,
385-387; ferner P.-G. MULLER, Der Erste und Zweite Brief an die Thessalonicher
(RNT; Regensburg 2001) 183-184, der — etwas unklar — an Herkunft aus
judischer Apokalyptik denkt. Angesichts der syntaktischen Merkmale ist es kaum
moglich, das Herrenwort in 4,14 zu finden. So aber I.H. JONES, The Epistles to the
Thessalonians (Epworth Commentaries; Peterborough 2005) 61-62.



330 Stefan Schreiber

Unvollstindigkeit der Uberlieferung nicht viel heiBen. Gegen diese
Identifizierung spricht aber die Beobachtung, dass V.15b ganz
situationsspezifisch im Hinblick auf das Briefanliegen formuliert ist. Zu
den grundlegenden Motiven von V.16-17 hingegen findet sich (mit
einigen Unterschieden (**) eine Parallele aus der Jesus-Tradition (Mt
24,30-31) (**) machtvolles Kommen des Menschensohns vom Himmel,
auf Wolken, Trompetenklang, Sammlung der Erwihlten), was die
These erlaubt: Paulus denkt beim “Wort des Herrn” an die Tradition von
V.16-17(*), die er in V.15b mit eigenen Worten hinsichtlich ihrer
Relevanz fiir die Briefsituation zusammenfasst und auslegt und dann
inhaltlich wiedergibt. Die bewusste Reflexion dieser Darstellungsweise
spiegelt sich in der sprachlichen Gestaltung von V.15a: Das eigene
Sprechen (A&yopev) geschieht “in” (€v mit instrumentalem Dativ) einem
Wort des Herrn — Paulus spricht in der Autoritiit eines Jesus-Wortes.
Die genaue Gestalt der Tradition hinter V.16-17 bleibt unbekannt.
Es lassen sich aber einige Elemente abheben, die sich offenbar der
aktuellen Briefsituation verdanken: Offensichtlich ist dies bei V.17fin
(“und so werden wir allzeit mit dem Herrn sein”) als paulinisches
Fazit, zu erwigen bei der Formulierung in der 1. Pers. in V.17 (anders
als V.16: 3. Pers.), bei der Trias “wir, die Lebenden, die
Ubrigbleibenden” in V.17 als Wiederholung von V.15 und bei der die
Reihenfolge akzentuierenden Stufung “zuerst/dann”, und méglich
schlieBlich bei der Bestimmung der Toten “in Christus” in V.16 (7).

(**) Die Uberlieferung hinter Mk 13,26-27/Mt 24,30-31 macht S. KiM, “The
Jesus Tradition in 1 Thess 4,13-5,117, NTS 48 (2002) 233-235, als
traditionsgeschichtlichen Hintergrund von 1 Thess 4,16-17 plausibel; er zeigt, wie
das “Sammeln” der Erwihlten in der Uberlieferung von Paulus als Erweckung der
toten Christen verstanden werden konnte.

(%) Par Mk 13,26-27/Lk 21,27; vgl. Mk 14,62/Mt 26,64. Das in Mk 13,27/Mt
24,31 verwendete Verb émovvaym erinnert an 1 Thess 4,14. — 1 Kor 15,22-
23.51-52 verarbeitet zwar formal parallel eine vergleichbare Tradition (ebenfalls
als besonders autorisierte Aussage gekennzeichnet, Lebende und Verstorbene in
gleicher Erfahrung verbunden, als Beleg apokalyptische Bilder), interpretiert sie
jedoch mit dem “Geheimnis” der Verwandlung.

(%) Fiir diese Identifizierung z.B. auch G. HAUFE, Der erste Brief des Paulus
an die Thessalonicher (ThHK 12/1; Leipzig 1999) 78-79 (mit Lit. in Anm. 78); E.
LoHSE, Paulus. Eine Biographie (Miinchen 22003) 69; J. BECKER, Paulus. Der
Apostel der Vélker (UTB 2014; Tiibingen *1998) 152; NicHOLL, Hope, 32-33.
Vgl. MALHERBE, Thessalonians, 273, der aber 269-270 aufgrund der paulinischen
Sprachgestalt kritisch gegeniiber traditions- und redaktionsgeschichtlichen
Rekonstruktionen bleibt.

(') Zur Traditionsrekonstruktion vgl. HoL1z, I Thessalonicher, 198-199;
HAUFE, I Thessalonicher,79.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 331

Der Situationsbezug wird in V.15b durch die Gegeniiberstellung
zweier Gruppen sichtbar. Durch dreifache Variation hervorgehoben
sind “Wir”, “die Lebenden”, “die Ubrigbleibenden” (**), denen die
“Entschlafenen” gegeniiber stehen. Die paulinische Anwendung des
Wortes des Herrn hilt dabei unmissversténdlich fest, dass die Lebenden
gegeniiber den Toten sicherlich (doppelte Verneinung o0 p1) keinen
Vorteil besitzen (wortlich: “nicht zuvorkommen”). Der entscheidende
Orientierungspunkt ist dabei das Ereignis der Parusie des Herrn. Der
Terminus mopovoio. kann in religioser und politischer Hinsicht
technisch gebraucht werden — fiir die Epiphanie (eines) Gottes und die
Ankunft bei einem offiziellen Besuch eines Herrschers oder hohen
Amtstrigers in einer Stadt(*®). Dass sich dabei nach antikem
Verstindnis religiose und politische Ebene durchaus durchdringen
konnen, z.B. was die Auswirkungen der Epiphanie Gottes betrifft (vgl.
Josephus, Ant 9,55.60; 18,284-286), wird auch fiir die Parusie des
Kyrios (!) Jesus relevant sein. Die Parusie des Herrn bedeutet eine
einschneidende Verdnderung der erfahrbaren gesellschaftlich-poli-
tischen Wirklichkeit, im apokalyptischen Denkmodell bedeutet sie das
Ende dieser Welt und den Anbruch der neuen, ganz anderen Herrschaft
Gottes. Eine Naherwartung dieses Ereignisses scheint dabei selbst-
verstdndlich gewesen zu sein (*) — die Gemeinde wird es miterleben,
der Tod einiger weniger ist die problematische Ausnahme.

(**) Angesprochen ist das Faktum des Ubrigbleibens (als Kontrast zu den
Verstorbenen, so auch die Verwendung in 4 Makk 12,6; 13,18), nicht das Ideal
des “heiligen Restes”. Zur apokalyptischen Vorstellung des Restes, der die
endzeitlichen Drangsale iiberlebt, vgl. Mk 13,13; 4 Esr 6,25;7,27-28;9,8; 12,31-
34;13,24.48-49 (innergeschichtlich gedacht: PsSal 17,44; 18,6; zur atl Grundlage
der Vorstellung z.B. 1 Kon 19,18; Jes 1,8-9; 28,16; Zef 3,12); er ist daher
gliicklicher als die Verstorbenen, 4 Esr 13,17-20.24; Intention ist Durchhalten,
Standhaftigkeit. — Der Kontext von 1 Thess 4 zielt nicht auf Motivation zum
Dabeibleiben, Ubrigbleiben, sondern auf das Problem bzgl. der Toten; der Begriff
stammt also nicht aus der Anfangsverkiindigung, sondern verdankt sich der
aktuellen Problemlage.

(") Belege bei W. RADL, “rnapovesia’”, EWNT (31992) III, 102-105, bes. 103
(zu ergénzen wire Josephus, Ant 11,328); A. OEPKE, “napovcic ktA.”, TRWNT V,
856-869, bes. 857-858, 861-863. Zum Hintergrund auch MALHERBE,
Thessalonians, 272; M. TELLBE, Paul between Synagogue and State. Christians,
Jews, and Civic Authorities in 1 Thessalonians, Romans, and Philippians (CB.NT
34; Stockholm 2001) 127-128.

(*® Vgl. noch 1 Kor 15,51-52; 16,22; Offb 22,20. — Anstelle einer
unangemessenen exegetischen Entschirfung der faktisch nicht eingetretenen
Naherwartung (z.B. B. WITHERINGTON, I and 2 Thessalonians. A Socio-
Rhetorical Commentary [Grand Rapids — Cambridge 2006] 133-134, 137) ist eine
hermeneutische Auseinandersetzung gefordert.



332 Stefan Schreiber

Die Schilderung der apokalyptischen Ereignisfolge in 4,16-17
bezieht sich mit explikativem 6t auf V.15 zuriick; sie erklirt und
illustriert die dort getroffene Aussage mit Inhalten aus der Jesus-
Tradition. Wieder kann vermutet werden, dass die Stationenfolge den
Thessalonikern in Grundziigen bekannt war. Typisch apokalyptische
Requisiten dienen als Zeichen der Ankiindigung: Befehlsruf, Stimme
des Erzengels, Trompete Gottes (*'), womit deutlich wird, dass nun
Gott in einem weithin sichtbaren, 6ffentlichen Ereignis mit Macht
handelt und sein Befehl die Endereignisse in Gang setzt. Das
Herabsteigen des machtvollen Kyrios (Jesus) vom Himmel (vgl. 1,10)
beschreibt, was der Terminus Parusie denotiert. Was nun in einem
zweistufigen Zeitschema (zuerst/dann) folgt, ist die Konkretisierung
der Parusie-Ereignisse angesichts der Problemsituation in
Thessaloniki. Zuerst stehen die “Toten in Christus” auf, was gegeniiber
den Entschlafenen aus Thessaloniki verallgemeinert, aber immer noch
auf Christen beschridnkt bleibt (). Damit besitzen die Toten volle
Heilsteilhabe an der Gemeinschaft mit dem Herrn, die sich “dann”
sofort ereignet: Die lebenden Christen werden zusammen mit den
erweckten Toten auf Wolken “entriickt” (*) zur Einholung des Herrn in
die Luft.

Einholung / anavtnoig ist terminus technicus fiir die politische
Praxis, eine hochgestellte Personlichkeit wie Kaiser oder Feldherr

(*) Erzengel (selten): Jud 9; ApkMos 22,1;4 Esr 4,36; dthHen 20,1-8 (einige
Handschriften); Philo (vgl. W. BAUER, Griechisch-deutsches Worterbuch zu den
Schriften des Neuen Testaments und der friihchristlichen Literatur [Berlin — New
York ¢1988] 222-223). — Trompete Gottes: Jes 27,13; Sach 9,14; Zef 1,16-18;
ApkMos 22,1; PsSal 11,1; 4 Esr 6,23; 1QM 2,16-3,12; 7,13. — Wolken als
eschatologisches Vehikel: Dan 7,13; 4 Esr 13; Mk 13,26par; 14,62par; Offb 1,7;
11,12; 14,14-16; Apg 1,9. — Messias/Menschensohn kommt vom Himmel zum
Endgericht: PsSal 18,5; dthHen 100,4 (Engel); Sib 3,286; 5,108-109; Mk 13,26,
14,62; zur Herrschaftsiibertragung grundlegend Dan 7,13-14.

(®) Uber andere wird nichts gesagt (vgl. auch 1 Kor 15,23; Offb 14,13), so
dass keine Schlussfolgerungen e silentio statthaft sind. Im Hintergrund steht die
apokalyptische Vorstellung der Totenerweckung in der Endzeit, die eine
Differenzierung von Gerechten und Frevlern bedeutet.

(*) Das Verb apralw als terminus technicus begegnet auch 2 Kor 12,2 4;
Apg 8,39; Offb 12,5 (in unterschiedlichen Kontexten; gemeinsam ist die gottliche
Translokation eines Menschen). Eine “Verwandlung” wie in 1 Kor 15,52
thematisiert Paulus hier nicht. Eine endzeitliche Erhhung Israels in den Himmel
beschreibt AssMos 10,8-10. Anders ist die Verwendung des Verbs (und
lateinischer Aquivalente) in griechischer und romischer Klage iiber den
gewaltsamen Verlust eines geliebten Menschen durch den Tod; Beispiele bei
MALHERBE, Thessalonians,276.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 333

beim Besuch einer Stadt durch die Honoratioren und Biirger feierlich
in die Stadt hinein zu geleiten, indem sie dem hohen Besucher als
Zeichen der Ehrerbietung entgegenziehen(*). Die so geschilderte
Aufnahme der unmittelbaren Gemeinschaft mit dem Herrn impliziert
damit ein politisches Gegenbild: Am Ende der Geschichte wird
offenbar, wer der eigentliche Herrscher der Welt ist — kein Kaiser oder
Feldherr, sondern Jesus, der von Gott bevollméchtigte Kyrios der
Gemeinde! Im 6stlichen Mittelmeerraum wurden seit Augustus die
romischen Kaiser als Kyrios betitelt (*), was den politischen Anspruch
dieses Titels zeigt. Das gemiB apokalyptischem Grundgeriist gedachte
endzeitliche Geschehen profiliert Paulus mit Begriffen, die auf
Symbolhandlungen aus der zeitgendssischen politischen Welt
anspielen (*). Die Schlussfolgerung am Ende von V.17 trigt den
Skopus der Ausfiihrungen: Als Ziel des Lebens erscheint die
immerwihrende Gemeinschaft mit dem Herrn. Bei dieser christo-
zentrisch zugespitzten Verwirklichung des Heilszustands gibt es
keinen Vorrang der Lebenden (¥'). Die Folgerung, die 4,18 nun noch

(*) Geschildert bei Josephus, Bell 7,100-102; vgl. Ant 11,327-332. Termini
sind dravtnoirg bzw. vUravinoig. Cicero, Arz. VIII 16,2; XVI 11,6 iibernimmt den
griechischen Terminus als Fremdwort, was seine Geldufigkeit belegt. Er wird z.T.
biblisch-friihjiidisch auch fiir kleinere Sozialeinheiten verwendet: Ri 4,18; 19,3;
1 Makk 12,41-43; Mt 8,34; 25,1-6; Joh 12,13; Apg 28,15; JosAs 5,3; 15,10; 19,1-
2; 25,8. Zur Vorstellung E. PETERSON, “dnavinois”’, ThWNT I, 380; HoLtz, 1
Thessalonicher, 203; REINMUTH, “1 Thessalonicher”, 147; WITHERINGTON,
Thessalonians, 138-139; TELLBE, Paul, 128-129. Als Hintergrund abgelehnt von
MALHERBE, Thess, 277. Wenn J. PLEVNIK, “The Taking Up of the Faithful and the
Resurrection of the Dead in 1 Thessalonians 4,13-18”, CBQ 46 (1984) 274-283
(wieder: DERS., “1 Thessalonians 4,17. The Bringing in of the Lord or the Bringing
in of the Faithful?”, Bib 80 [1999] 537-546; DERs., “The Destination of the
Apostle and of the Faithful. Second Corinthians 4,13b-14 and First Thessalonians
4,14, CBQ 62 [2000] 83-95) nicht die Einholung des Herrn, sondern die
Einholung bzw. Erh6hung der Gemeinde annimmt, dreht er den Bildbereich um
und missachtet die Funktion der Handlung.

(*) Grundlegend A. DEISSMANN, Licht vom Osten (Tiibingen *1923) 299-303.

(*) Den hellenistischen Hintergrund betont R.H. GUNDRY, “The Hellenization
of Dominical Tradition and Christianization of Jewish Tradition in the
Eschatology of 1-2 Thessalonians”, The Old is Better. New Testament Essays in
Support of Traditional Interpretations (Hrsg. R.H. GUNDRY) (WUNT 178;
Tiibingen 2005) 292-314; er iiberbetont jedoch traditionsgeschichtlich einen
Hellenisierungsprozess gegeniiber der Aufnahme apokalyptischer Muster.

(*) Uber den Ort dieses Zusammenseins ist dabei nichts gesagt. Ob an den
Himmel (MULLER, Thessalonicher, 186-187) oder die Erde (HorLtz, 1
Thessalonicher, 203-204; NicHOLL, Hope, 28-31, 43-44) gedacht wird, ist nicht
ausschlaggebend, da die Vollendung im apokalyptischen Denken ohnehin als totale



334 Stefan Schreiber

zieht, betrifft das Gemeindeleben der Adressaten und fordert zum
gegenseitigen Zuspruch auf, der die Grundlagen und die Reichweite
der eigenen eschatologischen Uberzeugung bewusst macht.

Eine grundlegende Einsicht resultiert aus dieser Textiibersicht: Der
Vorgang der Parusie des Kyrios stand offensichtlich im Zentrum der
endzeitlichen Vorstellung der Gemeinde. Dieser Eindruck bestitigt
sich durch die Beobachtung, dass der Terminus nopovoia vier Mal in
dem relativ kurzen Brief erscheint (1Thess 2,19; 3,13; 4,15; 5,23).
Warum die Parusie so wichtig war, wird zur Leitfrage der folgenden
Uberlegungen.

2. Rekonstruktionsversuche

Das Problem, das die Briefaussage in 1 Thess 4,13-18 erst
veranlasst hat, ist verschiedentlich rekonstruiert worden. Hier sollen
lediglich die Konturen der prominentesten Positionen als
Ausgangsbasis der Diskussion kurz referiert werden.

(1) Das Problem sei das Schicksal der Verstorbenen aus der
Gemeinde iiberhaupt, an deren Heilsteilhabe erhebliche Zweifel
bestehen. Die Voraussetzung dabei ist, dass die Missionspredigt das
Schicksal der Verstorbenen nicht thematisierte, weil angesichts der
nahen Parusie nicht mit Todesfdllen zu rechnen war; alle wiirden die
Parusie lebend erfahren. Dass nun doch Todesfille eintraten, fiihrte zu
groBer Verunsicherung (*). Die neueste Monographie zur Eschatologie
der Thessalonicherbriefe von Colin Nicholl schlieBt sich der Position
an, dass die Gemeinde aus der Erstverkiindigung zwar von der
baldigen Parusie, nicht aber von der Erweckung Toter wuBlte (*). Eine
aktuelle Variante dieser Position bei Matthias Konradt legt den Fokus
auf 4,14 und folgert, “daB fiir die Gemeinde die Teilhabe der

Neuschopfung vorgestellt wird; dazu S. SCHREIBER, “Apokalyptische Variationen
iiber ein Leben nach dem Tod. Zu einem Aspekt der Basileia-Verkiindigung Jesu”,
Lebendige Hoffnung (Hrsg. M. LABAHN — M. LANG) (s. Anm. 1) 129-156.

(*) Vgl. HoLtz, 1 Thessalonicher, 186-187 (rechnet zusitzlich mit einer
Deformation der paulinischen Verkiindigung durch griechische Denkweisen; 192
sieht er die Leiblichkeit der Erweckung als in Thessaloniki nicht vorstellbar);
HAUFE, 1 Thessalonicher,80-82; G. SELLIN, Der Streit um die Auferstehung der
Toten (FRLANT 138; Goéttingen 1986) 40-41; BECKER, Paulus, 149; GUNDRY,
“Hellenization”, 305-307. Dass Paulus die Gemeinde in 1 Thess 4 “erstmalig mit
der Auferstehungsaussage bekannt gemacht habe”, meint auch LUDEMANN,
Paulus,258 (vgl.229-230,263); vgl. H.-H. SCHADE, Apokalyptische Christologie
bei Paulus (GTA 18; Géttingen 21984) 163.

(®*) NICHOLL, Hope, 19-48.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 335

Verstorbenen am Heil, d.h. an der Gemeinschaft mit dem Herrn (...),
iiberhaupt in Frage stand” (**). Er sucht nach einem religionsgeschicht-
lichen Hintergrund und vermutet die Dominanz der hellenistisch-
romischen Entriickungsvorstellung in der Gemeinde, die als
Entriickung Lebender schwer mit dem Gedanken der Auferstehung
Toter in Verbindung zu bringen war; das leiste innovativ erst Paulus in
4,13-18. Die Todesfille stellten die Glaubwiirdigkeit der paulinischen
Botschaft (baldige Entriickung) iiberhaupt in Frage, was durch
kritische Einspriiche der stddtischen Mitbewohner (der Tod sei
Ausweis des Zornes der Gotter) verstiarkt wurde.

Aber: Es scheint schwer vorstellbar, dass die Frage nach dem Tod
in der Erstverkiindigung angesichts der Zentralitit des Christus-
Ereignisses und der Parusie-Hoffnung, deren apokalyptischer Horizont
eine Totenerweckung als wesentlichen Bestandteil umfasst, vollig
ausgeklammert blieb. Mit der Entriickung als Basismodell fiir das
Endgeschehen diirfte der Inhalt der Erstverkiindigung kaum
ausreichend erfasst sein; dagegen wird die Parusie in 1 Thess héufig
genannt und war wesentlich besser geeignet, um den zentralen
Christus-Bezug auszusagen (*').

Nicht die Naherwartung der Parusie, sondern Zeitmangel beim
Missionsbesuch sieht Ben Witherington als Grund dafiir, dass in 1
Thess die Lehre iiber die Auferstechung der Toten und deren
Zusammenhang mit der Parusie neu und notwendig sei; er nimmt als
religiose Voraussetzung der Adressaten freilich nur die negative,
pessimistische Seite paganer Jenseitsvorstellungen wahr(*?). Ganz

(**) M. KONRADT, Gericht und Gemeinde. Eine Studie zur Bedeutung und
Funktion von Gerichtsaussagen im Rahmen der paulinischen Ekklesiologie und
Ethik im 1 Thess und 1 Kor (BZNW 117; Berlin — New York 2003) 131-134, Zitat
131. Vgl. die Annahme, dass die Parusiehoffnung insgesamt in der Gemeinde
schwand, schon bei N. HYLDAHL, “Auferstehung Christi — Auferstehung der Toten
(1 Thess 4,13-18) , Die Paulinische Literatur und Theologie (Hrsg. S. Pedersen)
(Arhus — Géttingen 1980) 127-129. Grundlegende Zweifel an der eigenen
Erwihlung, verstdrkt durch Einwinde von auBien (Zorn der Gotter), erhebt als
Problemlage auch J.M.G. BARCLAY, “Conflict in Thessalonica”, CBQ 55 (1993)
512-530; DERS., “That You May not Grieve”, 132-138.

(*") Zudem wurde eine Entriickung in der paganen Kultur nur fiir wenige
besondere Menschen, im 1. Jh. v.a. fiir romische Kaiser, gedacht. — Den jiidischen
Hintergrund der Entriickung Lebender betont PLEVNIK, “Taking Up”; vgl. DERS.,
Parousia, 83, 95; zur Kritik daran NICHOLL, Hope, 46-47.

(**) WITHERINGTON, Thessalonians, 126-130; spéter relativiert er die eigene
Annahme durch die Behauptung, es gehe in 1 Thess weniger um die
Auferstehung an sich als um ihr Verhéltnis zur Parusie (133). Zur Vielfalt paganer
Jenseitserwartung vgl. unten 3.



336 Stefan Schreiber

gemeindeimmanent rekonstruiert Seyoon Kim: Weil die Gemeinde die
Jesus-Tradition, die ihr das Missionsteam vermittelte (u.a. Mt 24,30-
31/Mk 13,26-27; Lk 12,36-48), nicht oder nicht richtig verstanden
hitte, konnte sie Parusie und Totenerweckung nicht verbinden und
befiirchtete so den totalen Ausschluss der Verstorbenen vom bei der
Parusie gewihrten Heil ().

(2) Fraglich sei der Modus der Auferstehung im Zusammenhang
der Parusievorstellung. So nimmt Eckart Reinmuth als Hintergrund die
in einigen apokalyptischen Schriften (z.B. 4 Esr 7,26-44; syrBar 28-
29; 49-51) bezeugte Vorstellung an, dass die Auferstehung erst nach
dem Kommen des Messias erfolgt; dann sind die Ubrigbleibenden klar
im Vorteil. Helmut Merklein weitet die Relevanz des Problems, dass
die Thessaloniker Parusie und Auferstehung nicht zu integrieren
vermochten, auf eine prinzipielle Verunsicherung aus: Die
Thessaloniker konnten sich angesichts von Todesfillen nicht mehr als
Gemeinde der Endzeit verstehen (**).

Aber: Neben der spiteren Datierung der Bezugstexte 4 Esr und
syrBar (Ende 1./Anfang 2. Jh.) bleibt die Frage, warum die Parusie, das
Eintreffen des Messias, iiberhaupt so bedeutend erscheint, wenn doch
schlieBlich die Erweckung aller (christlichen) Toten zu erwarten ist.
Und dass Paulus eschatologische Existenz an die bereits erreichte
Unwirksamkeit des faktischen Todes gebunden habe, geht wohl
angesichts der im apokalyptischen Modell zu erwartenden
Neuschopfung zu weit.

Eine alte These will Seth Turner wieder beleben: Die
Thessaloniker “were worried that dead Christians would not
participate in the interim, earthly messianic kingdom” (*). Er gewinnt
die Idee eines solchen messianischen Zwischenreichs aus 4 Esr 7,26-

(**) KM, “Jesus Tradition”.

(**) REINMUTH, “1 Thessalonicher”, 142; MERKLEIN, “Theologe”, 380-384.
Vgl. HOFFMANN, Toten, 232; G. FRIEDRICH, “Der erste Brief an die
Thessalonicher”, Die Briefe an die Galater, Epheser, Philipper, Kolosser,
Thessalonicher und Philemon (Hrsg. J. BECKER — H. CONZELMANN - G.
FriepricH) (NTD 8; Géttingen *1985) 242; A .F.J. KLUN, “1 Thessalonians 4,13-
18 and its Background in Apocalyptic Literature”, Paul and Paulinism (FS C K.
Barrett; London 1982) 67-73; R. BORSCHEL, Die Konstruktion einer christlichen
Identitiit. Paulus und die Gemeinde von Thessalonich in ihrer hellenistisch-
romischen Umwelt (BBB 128; Berlin 2001) 233-234,237-238.

(*) S. TURNER, “The Interim, Earthly Messianic Kingdom in Paul”, JSNT 25
(2003) 323-342, Zitat 341.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 337

28; 12,31-34, syrBar 29,3-30,1; 40,1-4; 72 2-74 3 (*) sowie Offb 20 4-
6 und findet sie bei Paulus durch die Kombination von 1 Thess 4,13-
18 mit R6m 8,19-23 und v.a. 1 Kor 15,23-26 verifizierbar. Die These
scheitert bereits an ihrer Voraussetzung: Neben der Tatsache, dass alle
angefiihrten Belege jiinger als die Paulusbriefe sind, kann der
Textbefund die Beweislast nicht tragen; 1 Thess 4,15-17 beschreibt
gerade kein Zwischenreich unter der Herrschaft des Christus. Als
Skopus der Ausfiihrungen hitte es einer Erwidhnung bedurft. — Die
(angeblich) bei den Thessalonikern verbreitete Vorstellung einer
unsterblichen Seele bildet die Basis fiir die Annahme von Randall Otto,
die Sorge der Gemeinde liege darin begriindet, dass die Seelen der
verstorbenen Christen nicht durch die Luft in den Himmel zur
Gemeinschaft mit Christus auffahren kénnen, weil — nach paganer
(vgl. Eph 2,2) Vorstellung — die Luft, der Ather von bosen Geistern
und Didmonen bevolkert sei, die sich der christlichen Seelen
bemichtigten (). Die “Entriickung” von 1 Thess 4,17 sei lediglich
eine Metapher fiir den Sieg Christi iiber die dimonischen Michte,
wobei Paulus den Schutz fiir die Seelen sowie die bereits bestehende
(!) Gemeinschaft der Seelen mit Christus trostend zur Geltung bringe.
Auch diese These scheitert am Text: Weder ist eine “Zwischenzeit” der
Seelen (bei Christus), noch eine Leib/Seele-Anthropologie auch nur
angedeutet; die zukiinftige Parusie ist der Ort des Problems, und die
Didmonen spielen im ganzen 1 Thess keine Rolle (*¥).

(3) Als Alternative sei noch auf Abraham Malherbe hingewiesen,
der das Auftreten falscher Propheten postuliert, die eine Verzogerung

(*) In d4thHen 91,12-14 gehort keine messianische Gestalt zum endzeitlichen
Inventar.

(") R.E. OtTO, “The Meeting in the Air (1 Thess 4,17)”, HBT 19 (1997) 192-
212.

(*®) S. SCHNEIDER, Vollendung des Auferstehens. Eine exegetische
Untersuchung von 1 Kor 15,51-52und 1 Thess 4,13-18 (FzB 97; Wiirzburg 2000)
282-291, 298 geht von einer falschen geistlichen Grundhaltung einer Gruppe in
der Gemeinde aus: Entgegen der paulinischen Verkiindigung (die keine
Naherwartung enthalten habe: 269-274) habe die Naherwartung die
unterschwellig bestimmende Vorstellung gebildet, die durch Todesfille erniichtert
worden sei und zu der Sorge gefiihrt habe, man kénne die Herrlichkeit des
Jingsten Tages verpassen. Etliche semantische (die Entschlafenen seien
“Schlafende” im Sinne geistlich Unaufmerksamer: 298; der Kyrios sei Gott selbst;
Apantesis und Parusia sind nicht technisch gebraucht, sondern meinen allgemein
“entgegen[gehen]” bzw. “Gegenwart”: 255-256, 265-269) und traditions-
geschichtliche (4,16-17 kniipfe an Ex 19 an: 222-226) Annahmen bleiben fraglich.



338 Stefan Schreiber

der Parusie gelehrt hitten(*); weil fiir die Thessaloniker die
Gemeinschaft mit dem Parusie-Christus heilsentscheidend war, wird
diese nun fiir die Lebenden fraglich und fillt fiir die Toten ganz aus,
was die von Paulus erwiéhnte Trauer verursacht (©).

Aber: Irrlehrer sind in 1Thess iiberhaupt nicht angesprochen, und
die Néihe der Parusie tritt nicht als Problem hervor (*').

Wir konnen aus diesen Entwiirfen das Ergebnis gewinnen, dass,
rezeptionsgeschichtlich betrachtet, Wirkung und Verstindnis der
Briefaussagen davon abhingen, was die Adressaten vor ihrer
Rezeption iiber Totenerweckung und Parusie dachten. Nach diesen
Voraussetzungen im kulturellen bzw. gemeindespezifischen Wissen
der Adressaten ist nun eingehender zu fragen.

Natiirlich muss dabei beriicksichtigt werden, dass der Text die
impliziten Leser/innen zeigt (wie Paulus sie vor Augen hatte), der Brief
jedoch an reale Leser/innen gerichtet war. Ein enger Zusammenhang
beider GroBen ist vorauszusetzen, denn die Leser/innen miissen sich
im Brief wiedererkennen, damit dieser eine Wirkung entfalten kann.
Die realen Leser/innen sind nur umrisshaft rekonstruierbar, unsere
zeitgeschichtlichen Kenntnisse zeigen aber deren Rezeptionsmog-
lichkeiten und bedingungen.

(*) MALHERBE, Thessalonians, 283-285; er fiigt noch weitere Problem-
faktoren hinzu: das Selbstverstindnis als Gemeinde der Endzeit sei beriihrt, die
Abfolge Totenerweckung/Parusie unklar, apokalyptische Spekulationen (vgl. 1
Thess 5,1-3) zu korrigieren. Das bleibt m.E. insgesamt recht unspezifisch.
Unbegriindet ist es, moralische Bedenken (noch ausstehende Heiligkeit der
Verstorbenen, denen nun die Moéglichkeit zur Verbesserung fehle) als Problem zu
behaupten; so aber JONES, Thessalonians, 63.

(®) G K. BEALE, 1-2 Thessalonians IVPNTC; Downers Grove — Leicester
2003) 132-133 vermutet ebenfalls eine falsche Lehre in der Gemeinde: Die
Erweckung sei in spiritueller Weise bereits geschehen, und bei der Parusie finde
eine korperliche Versetzung der Lebenden statt; fiir die Verstorbenen bestehe
keine Hoffnung auf physische Auferstehung. Doch sind spirituelle bzw.
korperliche Existenz im Jenseits in 1 Thess 4-5 nicht problematisiert und von
Beale aus 2 Thess 2,1-2 eingelesen.

(*) R.S. AscouGH, “A Question of Death. Paul’s Community-Building
Language in 1 Thessalonians 4,13-18”, JBL 123 (2004) 509-530 fokussiert die
soziale Funktion von (Begribnis-)Vereinen, in denen die Zugehorigkeit als
Ausdruck von Status und Identitit wesentlich ist, als Hintergrund der Gemeinde,
der sich bei der Hinwendung zu Christus auf die Gemeinde iibertagen habe; nun
trete das Problem auf, dass die Zugehorigkeit der Toten zur Heilsgemeinde
fraglich werde. Der Ansatz blendet zu viele Faktoren aus, um iiberzeugen zu
konnen.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 339

3. Kulturelles Wissen: Jenseitsvorstellungen in Thessaloniki

Irgendwo im breiten Spektrum der Moglichkeiten, die die
hellenistische GroBstadt Thessaloniki im 1. Jh. bereithilt, sind die
Jenseitsvorstellungen der Gemeindeglieder vor ihrer Wendung zur
Christus-Gruppe zu verorten. Als Identitdtsmuster ihrer eigenen
unmittelbaren Vergangenheit und angesichts der weiterhin bestehenden
alltiaglichen Verbindungen in Familie, Beruf, Gesellschaft und Politik
sind diese Vorstellungen auch den Christen noch priasent. Wir wissen
nicht, ob und in welchem MaBe die Gemeindeglieder aus der Néhe zur
Synagoge (als Juden, Proselyten oder Sympathisanten) stammten,
miissen aber von einem starken heidenchristlichen Einfluss ausgehen.
Im iibrigen konnen die einzelnen Christen ganz verschiedene
Jenseitsvorstellungen mitgebracht haben.

Die Vielfalt hellenistischer Jenseitsvorstellungen kann von
gemeinsamem Basiswissen ausgehen, das man iibernehmen, variieren
oder ablehnen kann. Diese Basis findet sich im Hades-Mythos, der in
der homerischen Unterweltsfahrt des Odysseus seine griechische
Literaturfassung erhielt (Homer, Od. 11; vgl. Il. 23); an diese
Erzdhlform schlieBt sich Vergil mit der romischen Variante, der
Unterweltsfahrt des Aeneas (Aen. 6), ebenso an wie Platon (Rep. 10)
oder spiter Plutarch (besonders in Ser. Num. Vind. 22-33/563b-
568a)(*?). Nach dem Mythos bei Homer bzw. Vergil befinden sich die
Seelen der Toten gleichsam wie Schatten, in einer defizitdren
Existenzweise mit einem Minimum an “Korperlichkeit”, an einem
eigenen, abgegrenzten Ort, dem Hades. Eigentliches Leben eignet
ihnen nicht mehr, wiewohl sie noch als Personen wiedererkennbar
sind, also “Identitit” besitzen. Eine Differenzierung des postmortalen
Ergehens nach “moralischen” Kriterien deutet sich bei Homer erst an,
wenn Herakles unter die unsterblichen Gotter versetzt ist und mit ihnen
Gastmahl halten darf (Od. 11,601-604), andererseits ein Strafort
(Tartaros) fiir besonders schwere Verbrecher und Frevler geschildert

(®) Einen ersten Uberblick gibt F. GrAF, “Jenseitsvorstellungen”, DNP 5
(1998) 897-899. Zum Hades-Mythos bei Homer und Vergil H.-J. KLAUCK, Die
religiose Umwelt des Urchristentums (KStTh 9/1; Stuttgart 1996) I, 69-73; O.
LenTIPUU, “The Imagery of the Lukan Afterworld in the Light of Some Roman
and Greek Parallels”, Zwischen den Reichen. Neues Testament und Rémische
Herrschaft (Hrsg. M. LABAHN — J. ZANGENBERG) (TANZ 36; Tiibingen — Basel
2002) 135-141; R. Foss, Griechische Jenseitsvorstellungen von Homer bis Plato
(RWS; Aachen 1997); L. ALBINUS, The House of Hades. Studies in Ancient Greek
Eschatology (Aarhus 2000).



340 Stefan Schreiber

wird (Sisyphos, Tantalos). Die Moglichkeiten der Differenzierung
werden zusehends ausgebaut: Ein paradiesisches Elysium bzw. der
Himmel werden (z.B. bei Platon; Vergil) zum Aufenthaltsort der
“guten” Seelen. Vergil nimmt auch (wohl aus platonischer Tradition)
den Gedanken der Seelenwanderung nach tausend Jahren Aufenthalt
der Seele in der Unterwelt auf (*®). In der rémischen Kaiserzeit ist es
moglich, an eine Vergottlichung bzw. Heroisierung der Toten zu
denken, die somit am unsterblichen Leben der Gétter teilhaben; das
schligt sich z.B. in Sarkophag-Darstellungen nieder (*), aber auch in
der Konsolationsliteratur (). Wenn Tote als Heroen angesprochen
werden (%), ist vorausgesetzt, dass sie zur Gemeinschaft mit den
Gottern erhoben wurden. Zu bedenken ist allerdings, dass die Formel
und Klischeehaftigkeit der Sprache in Grabepigrammen die
Aussagekraft solcher Bezeichnungen fiir den tatsidchlichen Glauben
des einzelnen relativiert.

Die Bestattung der Toten galt als Voraussetzung fiir ihren Eintritt
ins Jenseits. So spiegeln Bestattungsriten die Auffassung des Todes als
Wandel und Ubergang in eine andere Existenzweise. Die Praxis der
Totenspeisung am Grab eines Toten belegt z.B. den Glauben an eine
Form von Weiterleben der Seelen (¥). Darstellungen des Jenseitsmahls,
die besonders im Kontext von Mysterienkulten zu finden sind, zeigen
Verstorbene im Jenseits zu Tisch liegend. Diese sich dem Mythos
verdankenden grundlegenden Vorstellungen haben das Bewusstsein
der antiken Bevilkerung (und damit auch der Bewohner von
Thessaloniki) stark gepréigt.

Man darf aus diesen Beobachtungen nun aber nicht auf eine
allgemein positive Jenseitserwartung im 1. Jh. schlieBen. Die vielen
erhaltenen Grabepigramme belegen ein ausgesprochen breites
Spektrum. So sehr sich in Grabepigrammen positive Vorstellungen, z.B.

(®) Vgl. LEHTIPUU, “Imagery”, 141. Eine Vorstellungsmoglichkeit von Seelen
zeigen Abbildungen menschengestaltiger, aber kleinerer und nahezu
durchsichtiger Fliigelwesen auf Grabvasen.

(*) Dazu J. RUPKE, Die Religion der Rémer (Miinchen 2001) 70-72.
Inschriftliches Material bei PERES, Grabinschriften, 106-261. -

(*) So Plutarch, Cons. ad Apoll. 108d.120b-d.121-122; Seneca, Cons. ad
Marc. 25,1; 26,3; Cicero, Tusc. 1,75. Weitere Beispiele bei MALHERBE,
Thessalonians,278.

(%) Belege bei PERES, Grabinschriften, 89-96.

(*) Vgl. KLauck, Umwelt, 1, 73-76. Im 1. Jh. war im Westen (Rom)
Feuerbestattung, im Osten (also auch in Thessaloniki) Erdbestattung iiblich,
wobei sich letztere allméhlich durchsetzte.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 341

vom Aufstieg der Seelen in den Himmel oder zu den Sternen, finden
lassen, formuliert doch die weit iliberwiegende Zahl gerade keine
Jenseitshoffnung, und etliche lehnen eine solche dezidiert ab, z.B. die
héufige und populére (daher oft abgekiirzte: n.f.n.s.n.c.) Trias non fui,
non sum, non curo/ich bin nicht gewesen, ich bin nicht, ich kiimmere
mich nicht (darum) (*). Diese Ablehnung eines postmortalen Lebens
muss kein Gegensatz zur wenig einladenden Hades-Vorstellung sein.
Die skeptische Haltung war in der Bevilkerung offenbar verbreitet.

Das Bild bestitigt sich durch einen Blick auf die groBen
philosophischen Strémungen im 1. Jh., die in popularisierter Fassung
in die Bevolkerung Eingang fanden. Die epikureische Philosophie
denkt “materialistisch” an eine Auflésung des Menschen mit dem Tod
in seine Urbestandteile, so dass kein Weiterleben der Seele zu erwarten
ist. Sie interpretiert dies positiv als Befreiung von der Angst vor dem
Tod, der den Menschen gar nicht betrifft, da zuvor alle Empfindungen
aufgehoben sind. Die kaiserzeitliche Stoa, prominent vertreten durch
Seneca und Epiktet, kennt ein eingeschrianktes Weiterleben der Seele
nach dem Tod, der die Trennung der Seele vom Korper bedeutet.
Dieses Weiterleben wihrt im Rahmen der stoischen Kosmologie
maximal bis zur nédchsten Ekpyrosis, dem sich in groBen Zyklen
wiederholenden Vergehen (und Neuwerden) der Welt, und findet
seinen Ort im Luftraum zwischen der Erde und den Sternen. Die
philosophisch besonders geiibten Seelen der (stoischen) Weisen
konnen dabei hoher aufsteigen als andere (und z.B. weiterhin lehren).
Radikaler als diese u.a. bei Seneca zu findende Variante stellt Epiktet
innerhalb des stoischen Kreislaufs ein Weiterleben des einzelnen in
Frage; im Tod geschieht die Auflosung von Korper und Seele in die
Grundelemente der Welt (Erde, Wasser, Feuer, Luft), die so wieder zu
Baustoffen neuer Existenz werden ().

(*) Dazu Krauck, Umwelt, 1, 76, HOFFMANN, Toten, 44-57, PERES,
Grabinschriften. Vgl. 1 Kor 15,32. Die positiven Ziige griechischer Jenseits-
erwartung betont I. PERES, “Positive griechische Eschatologie”, Apokalyptik als
Herausforderung neutestamentlicher Theologie (Hrsg. M. BECKER — M. OHLER)
(WUNT II, 214, Tiibingen 2006) 267-282; vgl. DERS., Grabinschriften,263-264.

(*) Zur Stoa und zu Epikur vgl. KLAUCK, Umwelt, 11, 92-97, 119, 122-123;
ferner M. LANG, “‘Der Tod geht uns nichts an’ (Epikur) — ‘die Seele ist der
Ewigkeit wiirdig’ (Seneca). Zur epikureischen und stoischen Lesart der
(jenseitigen) Welt”, Lebendige Hoffnung (Hrsg. M. LABAHN — M. LANG) (s. Anm.
1) 341-358. — In der Stoa begegnet entsprechend eine eher skeptisch-
pessimistische Sicht des Lebens in seiner Gefdhrdung und Endlichkeit (Seneca),
oder die Chiffre des groBen Festes, das es als Vorgegebenheit, als Rollenvorgabe
schlicht anzunehmen gilt und an dessen Ende man dankbar zu gehen hat (Epiktet).



342 Stefan Schreiber

Das stoische Denken war in der Antike hiufig mit der provozierend
bediirfnislosen, programmatisch nonkonformistischen Lebensform des
Kynismus verbunden (*), was uns in das gesellschaftliche Leben von
Thessaloniki zuriickfiihrt: Die Passage 1 Thess 2,1-12 spielt deutlich
auf Sprache und Milieu kynisch-stoischer Wanderphilosophen an, die
demnach in der Stadt mit ihrer Lehre und Lebensweise bekannt
waren (*'). Begegnungen mit stoischen Jenseitsvorstellungen sind dann
naheliegend.

Auf philosophischer Seite bleibt noch der Mittelplatonismus und
dessen bekanntester Vertreter Plutarch zu erwéhnen, der eine
Unsterblichkeit der Seele vertritt. Bereits Platon stellte seine Reflexion
(unter Riickgriff auf Homer) auf eine mythologische Grundlage. Mit
dem Tod steigt die Seele (bzw. der Verstand als hochster Seelenteil)
nach oben in den Himmel, wobei eine Unterscheidung zwischen den
Seelen der Guten und der Ubeltiter stattfindet, was die Maoglichkeit der
Vergeltung impliziert und mit Liuterung und Strafort entfaltet. Die
damit verbundene Seelenwanderung, also eine neuerliche Inkarnation
der Seele (mit weitem zeitlichen Abstand: tausend Jahre nach Platon,
Phaidr. 249a; Rep. 615a), zielt auf den “Aufstieg” der Seele durch
rechtes Tun und letztlich die vollige Losung des Verstandes/Geistes
von der Seele, was auf der hochsten Stufe eine “Vergottung” der Seele
bedeutet ().

Ausgeprigte Jenseitshoffnungen spielten schlieBlich in Mysterien-
kulten eine bedeutende Rolle, in denen die Erfahrung von
Lebensgewinn, auch iiber die Todesgrenze hinaus, durch iiberlieferte
Mythen begriindet und durch rituelle Inszenierung vermittelt wurde.
Bereits der homerische Demeter-Hymnus verspricht besonders den in
Mysterien Eingeweihten ein gliickliches Geschick im Jenseits (Homer,
H. ad Cerem 473-483). Die VerheiBung eines positiven, erfreulichen
Lebens nach dem Tod erfiillt eine soteriologische Funktion.
Archéologische Zeugnisse belegen, dass in Thessaloniki v.a. zwei

(*) KLAUCK, Umwelt,11,107-109.

(*") Vgl. das Material bei MALHERBE, Thessalonians, 134-163, und dessen
einflussreichen Aufsatz: DERS., “‘Gentle as a Nurse’. The Cynic Background to 1
Thess 2”,NT 12 (1970) 203-217.

(**) Die Vorstellung der Seelenwanderung geht auf Pythagoras zuriick. Dazu
C. RIEDWEG, “Seelenwanderung”, DNP 11 (2001) 328-330. Zur
Jenseitsvorstellung des Mittelplatonismus KLauck, Umwelt, 11, 124, 133-139,
142; W. EISELE, “Jenseitsmythen bei Platon und Plutarch”, Lebendige Hoffnung
(Hrsg. M. LABAHN — M. LANG) (s. Anm. 1) 315-340; zu Platon LEHTIPUU,
“Imagery”, 142.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 343

Mysterien einflussreich waren: die des griechischen Gottes Dionysos
und der dgyptischen Gottheiten Isis/Osiris (**). Wichtig war dabei das
konkrete, personliche Erleben der im Mythos artikulierten
Uberzeugung durch rituelle Vollziige, z.B. bei Einweihungen im
Rahmen der Initiation. So wird im Dionysos-Kult bei Mysterienfeiern,
in denen im Wein der Gott selbst epiphan und damit “trinkbar” wird,
rauschhaft-ekstatisch erfahren und vorweggenommen, was als
paradiesisches Jenseits, als Mysterienfeier ohne Ende erwartet werden
darf(*). Im Isis/Osiris-Kult begegnen geheimnisvoll inszenierte
Zeremonien mit hohem Erlebniswert, z.B. Dunkel/Licht-Effekte oder
der Ritus der Kornmumien (eine Osirisfigur wird mit Erde und Kérnern
gefiillt, begossen — das Getreide sprieBt empor), die die Hoffnung der
Mysten auf ewiges Leben in konkrete Vorstellungen umsetzen (*°).
Angesichts dieser Vielfalt hellenistischen Jenseitsdenkens ist die
fehlende Hoffnung, von der Paulus in 1 Thess 4,13 spricht, nur so zu
verstehen, dass alle diese Erwartungen aus christlicher Perspektive
eben keine echte Hoffnung bieten konnen. Es ist aber nicht

(**) Die Belege sind ausgewertet bei C. vVOM BROCKE, Thessaloniki — Stadt des
Kassander und Gemeinde des Paulus. Eine friihe christliche Gemeinde in ihrer
heidnischen Umwelt (WUNT I11,125; Tiibingen 2001) 37-41, 122-138. Wenig
bekannt ist liber den Stellenwert einer Jenseitshoffnung im thessalonikischen Kult
des Kabirus; vgl. ebd. 117-121; F. GRAF, “Kabeiroi”, DNP 6 (1999) 123-127.

(**) Wichtiger Grundtext: Euripides, Bacchae. Hinweise gibt Plutarch, Cons.
Uxor. 10 (611d). Zu Inhalten und Vollziigen des Dionysos-Kults R. MERKELBACH,
Die Hirten des Dionysos. Die Dionysos-Mysterien der romischen Kaiserzeit und
der bukolische Roman des Longus (Stuttgart 1988) (bes. 123.131-132 zur
Jenseitserwartung); KLAuCk, Umwelt, 1, 96-105. In Zusammenhang damit steht
die Orphik, die auf dem Mythos des vorzeitlichen Singers Orpheus basiert;
Goldplittchen (lamellae Orphicae), die als Totenpisse dienten, belegen ab dem
4./3. Jh. v.Chr. die Hoffnung auf ein positives Weiterleben in der Unterwelt, in
Gemeinschaft der Unterweltsgottin; vgl. M. HERRERO DE JAUREGUI, “Orphic Ideas
of Immortality. Traditional Greek Images and a New Eschatological Thought”,
Lebendige Hoffnung (Hrsg. M. LABAEN — M. LANG) (s. Anm. 1) 289-313;
KrAuck, Umwelt,1, 104-105; PERES, “Eschatologie”, 271-272.

(*) Dazu J. ASSMANN, “Isis bei den Griechen”, Antike Randgesellschaften und
Randgruppen im éstlichen Mittelmeerraum (Hrsg. H.-P. MULLER — F. SIEGERT)
(MIJSt 5; Miinster 2000) 37-39; R. MERKELBACH, Isis regina — Zeus Sarapis. Die
griechisch-dgyptische Religion nach den Quellen dargestellt (Stuttgart — Leipzig
2001); M. BomMaAs, Heiligtum und Mysterium. Griechenland und seine
agyptischen Gottheiten (Sonderbiande der Antiken Welt; Mainz 2005); KLAUCK,
Umwelt, 1, 111-118. Wichtiger Quellentext: Apuleius, Met. 11. Die Einweihung
“sichert” die Teilhabe der Verstorbenen am gottlichen Leben, die so selbst in eine
gottliche Position gelangen, d.h. sich nicht mehr durch Sterblichkeit von den
unsterblichen Géttern unterscheiden.



344 Stefan Schreiber

anzunehmen, dass fiir die Thessaloniker als Alternative zur christlichen
Parusie-Hoffnung nur der totale Pessimismus denkbar war.

Das wird umso deutlicher, wenn ein mdoglicher Einfluss jiidischer
Jenseitsvorstellungen in Thessaloniki beriicksichtigt wird (*). Besonders
apokalyptische Hoffnungsmuster scheinen, jedenfalls nach Ausweis der
Darstellungsmotive in 1 Thess 1,10; 4,16-17, bekannt gewesen zu sein.
Dabei war der Gedanke der Auferweckung der Toten in der Endzeit
wesentlich, womit sich Gottes Gerechtigkeit endlich — nach den
irdischen Erfahrungen politisch-gesellschaftlicher Unterdriickung der
apokalyptischen Gruppe — als wirksam erweist. Kriterium des Zugangs
zum ewigen Leben ist ndmlich die kompromisslose Treue zum Gott
Israels, das Leben als Gerechter gegeniiber den kulturellen und
politischen Anfechtungen der Gegenwart. Verbunden ist diese
Erwartung mit einer volligen Neuschpfung von Himmel und Erde, die
auch den einzelnen in seinem ganzen Menschsein neu werden ldsst
(ohne dass dabei seine “Personalitiit” verloren ginge) (*').

Auch wenn wohl die Mehrzahl der Gemeindeglieder aus
Nichtjuden bestand (vgl. die in 1 Thess 1,9 erwéhnte Bekehrung “weg
von den Gotterbildern”), bleibt fiir viele eine vorgéngige Verbindung
zur Synagoge als sog. “Gottesfiirchtige” (Apg 17.4) durchaus
wahrscheinlich. Auch einzelne Juden diirften der Gemeinde angehort
haben. Auf diesen Hintergrund deutet die wiederholt auftretende
jiidische Priagung der Sprache von 1 Thess (z.B. 1,9-10; 4,13-5,11).
Obwohl archdologische Zeugnisse fehlen, ist die Existenz einer
(kleinen) jiidischen Synagoge in Thessaloniki im 1. Jh. anzunehmen;
eine Synagoge istin Apg 17,1 vorausgesetzt und bei Philo, LegGai 281-
282 impliziert, der von jiidischen Kolonien in Makedonien weif (*%).

(**) Die Untersuchung jiidischer Grabinschriften von 200 v. bis 400 n.Chr. hat
gezeigt, dass die Konzeption der Auferstehung dominiert, daneben aber auch die
Uberzeugung, dass mit dem Tod alles Leben endet oder nur ein sehr einge-
schrinktes Weiterleben denkbar ist, Ausdruck findet. Jiidische und hellenistische
Vorstellungen sind kaum ohne gegenseitigen Einfluss geblieben. Dazu J.S. PARK,
Conceptions of Afterlife in Jewish Inscriptions (WUNT 11,121, Tiibingen 2000).

(*) Dazu mit Belegen SCHREIBER, ‘Variationen”, 131-139. Diese
Neuschopfung betrifft auch die “Korperlichkeit” des Menschen: Es geschieht
nicht einfach leibliche Erweckung, sondern eine Umgestaltung der Existenzweise
als Voraussetzung fiir ganz heilvolles Leben. Vgl. zum Beispiel der ApkMos S.
SCHREIBER, “Der Mensch im Tod nach der Apokalypse des Mose. Eine
frithjiidische Anthropologie in der Zeit des Paulus”, JSJ 35 (2004) 49-69.

(**) Zur Diskussion voM BROCKE, Thessaloniki, 207-233. Fast ausschlieBlich
heidnische Herkunft nehmen dagegen z.B. HAUFE, I Thessalonicher, 10 und
MALHERBE, Thessalonians,56,59-60 an.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 345

4. Uberzeugung der Gemeinde: Die Missionsverkiindigung

Im Rahmen der beschriebenen Vielfalt moglicher Jenseitserwar-
tungen traf die Botschaft des Missionsteams auf die Thessaloniker. Im
Zentrum der Erstverkiindigung stand sicher Christus als Gekreuzigter
und Erweckter. Die den Tod iiberwindende Erweckung Jesu spiegelt
sich in den Briefaussagen von 1,10 und 4,14 und ist die Voraussetzung
dafiir, dass Paulus bereits im Préskript des Briefes Jesus als “Christos”
und “Kyrios” betiteln kann (1,1). Die Semantik dieser beiden Titel
verdankt sich friihjidischen Gesalbtenvorstellungen bzw. der
hellenistischen Anrede eines Hohergestellten, besonders eines kultisch
verehrten, gottlichen Wesens (*°), und bestimmt Jesus so als legitimier-
ten, machtvollen Reprisentanten Gottes, der quasi als “Mitherrscher”
Gottes den Beginn der Endzeit markiert. Dass mit Jesu Erweckung die
Endzeit Gottes begann, die bereits das Leben in der Gegenwart
qualifiziert, ist nur auf dem Hintergrund des friihjiidischen
apokalyptischen Modells der endzeitlichen Totenerweckung als Auftakt
der Endzeit (die nun mit Jesus in Gang gesetzt wurde) verstehbar (%).
Der zukiinftig erwartete Auftritt des Endzeit-Reprisentanten aus dem
Machtbereich Gottes wird dann die Vollendung der gottlichen
Herrschaft bringen, ein Gedanke, der in der apokalyptischen Literatur
gelaufig war (grundlegend Dan 7,13-14, dann z.B. d&thHen 37-71;4 Esr
13) und den Paulus wohl schon als Bestandteil der Jesus-Tradition
kannte (Mk 13,26-27par; 14,62par) (*). Bereits zu 1 Thess 4,16-17
hatten wir die Vertrautheit der Adressaten mit der apokalyptischen
Stationenfolge wenigstens in Umrissen vermutet. Fiir Juden und

(*) Dazu S. SCHREIBER, Gesalbter und Konig. Titel und Konzeptionen der
koniglichen Gesalbtenerwartung in friihjiidischen und urchristlichen Schriften
(BZNW 105; Berlin — New York 2000); DERS., Begleiter durch das Neue
Testament (Diisseldorf 2006) 27-30. R6m 10,9 verbindet die Kyrios-Anrede mit
Jesu Erweckung, 1 Kor 15,3b-5 den Christus-Titel.

() Dies ist auch in spiteren Briefen noch sichtbar, vgl. 1 Kor 15,12-34.50-
55; Phil 3,10-11.14.20. Die Verschrinkung von Gegenwart und Zukunft des
christlichen Lebens istin 1 Thess 5,4-10 relevant. Die Totenerweckung gehorte
auch nach MALHERBE, Thessalonians,283-284 zur paulinischen Verkiindigung.

(°) Inhalte der Missionspredigt vermuten hier auch HAUFE, 1 Thessalo-
nicher, 79; REINMUTH, “1 Thessalonicher”, 142-143. Haufe nimmt jedoch eine
Herkunft aus der (judenchristlich-prophetischen) Gemeindetradition an. Gegen
Herkunft aus der Jesus-Tradition und fiir eine Verortung in der prophetischen
Tradition der Gemeinde von Antiochia votiert BECKER, Paulus, 129, 152: Die
ersten Todesfille in der antiochenischen Gemeinde seien der Anlass gewesen, die
Totenerweckung in die Parusieerwartung einzubringen.



346 Stefan Schreiber

Gottesfiirchtige gehorte apokalyptisches Denken ohnehin zum
kulturellen Wissen. Dass die Vollendung dieser Endzeit fiir die
christliche Gemeinde noch ausstand, diirfte angesichts der eigenen
gesellschaftlichen Differenzerfahrungen unschwer zu vermitteln
gewesen sein.

Dieses Modell erhilt durch die Umsetzung in die konkrete
Erwartung der Gemeinde Bedeutung. Dabei treten zwei Gesichtspunkte
hervor. (1) Der erste betrifft die personliche Jenseitshoffnung. Die in
Christus zugesagte Rettung aus dem apokalyptischen Zorngericht
Gottes (1,10; 59-10) bedeutet die (geschenkte) Annahme und
Akzeptanz des Einzelnen durch Gott und schlieBt das Leben nach der
endzeitlichen Neuwerdung ein(®?). Diese Hoffnung bleibt nicht
abstrakt, sondern beginnt gegenwirtig als Lebensgemeinschaft mit
Christus ohne Begrenzung durch Endgericht oder Tod.

(2) Die konkrete Vorstellungsméglichkeit des Eintritts in das
Jenseits und der Aufnahme der direkten Christus-Gemeinschaft lieferte
das Modell der nahe bevorstehenden Parusie Christi. Dass Paulus an
vier Stellenin 1 Thess die “Parusie” wachrufen kann (2,19; 3,13; 4,15;
5,23), macht diese als Bestandteil der Erstverkiindigung wahr-
scheinlich; wir vermuteten schon zu 4,14 die Vertrautheit der
Gemeinde mit dem Bild des Fiihrens mit Jesus. Der kulturell
einschldgige Terminus Parusie provozierte eine kritische Distanz zur
politisch-gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Mitte der 80er Jahre des vergangenen Jh. hat Karl Donfried
wesentlich dazu beigetragen, dass die politische Semantik etlicher
Termini des 1 Thess stérker bewusst und damit eine kritische Haltung
des Paulus gegeniiber den politischen Verhéltnissen seiner Zeit horbar
wurde. Das betrifft neben den Begriffen napovoia, dravinoig und
kUprog z.B. auch das imperiale romische Programm von pax et
securitas (1 Thess 5,3), die Rede von der Baciieia Gottes (2,12) und
dem gbayygéhmov (1,5; 2,2.9)(®). Sowohl in ihrer gegenwirtigen

(*) Zum apokalyptischen Modell gehort auch das Kommen des Herrn vom
Himmel her in 1,10. Das Sterben Jesu “fiir uns” in 5,10 ldsst sich auf dem
Hintergrund antiker Freundes-Ethik, deren héchste Form das Sterben fiir den
Freund darstellt, verstehen; vgl. Rom 5,5-10.

(®) K.P. DoNFRIED, “The Cults of Thessalonica and the Thessalonian
Correspondence” (1985), Paul, Thessalonica, and Early Christianity (Hrsg. K.P.
DonrFrIED) (London — New York 2002) 34-35. Vgl. WITHERINGTON, Thess, 137-
141; TELLBE, Paul, 123-130; H. KOESTER, “Imperial Ideology and Paul’s
Eschatology in 1 Thessalonians”, Paul and Empire. Religion and Power in
Roman Imperial Society (Hrsg. R.A. HORSLEY) (Harrisburg 1997) 158-166; J R.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 347

Existenz als auch in ihrer Rolle im Rahmen der endzeitlichen
Vollendung stellt die Gemeinde einen Gegenentwurf zur politischen
Ideologie des Imperium Romanum dar. Die bewusste Wahrnehmung
dieser Einsicht besitzt identitétsbildende Wirkung ().

Sowohl auf seinem politischen Hintergrund als auch angesichts der
vielfiltigen Jenseitserwartungen der Umwelt avancierte das Parusie-
Modell zu einem entscheidenden Faktor fiir das Profil und die Identitit
der Gemeindeiiberzeugung, die sich z.B. im Unterschied zu
Inszenierungen in Mysterienkulten oder philosophischen Spekula-
tionen iiber das Geschick der Seele als eigenstindig erweisen konnte.

5. Die Gesprdchssituation

Dieses Identitdtsprofil wurde nun faktisch mit unerwarteten
Todesfillen in der Gemeinde konfrontiert, wie der Textbefund von
4,13 vermuten lédsst. Der Tod schlieBt die betroffenen Gemeindeglieder
vom Erleben der Parusie aus. In Form der Parusie kénnen die kiirzlich
Verstorbenen jedenfalls nicht an der heilsbedeutsamen Christus-
Gemeinschaft partizipieren, was Verunsicherung in der Gemeinde
auslost. Daher riickt in 4,15-17 die Parusie als Problemfeld in den
Vordergrund. Eine im apokalyptischen Szenario vorgesehene
allgemeine Totenerweckung 16st dieses konkrete Problem nicht. Denn
in Frage steht der entscheidende Augenblick des Eintritts in die
unmittelbare Christus-Gemeinschaft.

Und dies hat Folgen fiir das 6ffentliche Selbstbewusstsein der
Gemeinde. Die davon betroffene gesellschaftlich-politische Gemein-
desituation darf nicht unterschétzt werden. Textimmanent ist sie
prasent durch die symboltriachtigen Vorstellungen der Ankunft/
napovoic und der Einholung/dndvtnotig, verbunden mit dem Szenario
der apokalyptischen Durchsetzung Gottes, das einen 6ffentlichen (%)
Herrschaftsantritt darstellt. Diese sehr konkrete Erwartung besitzt

HARRISON, “Paul and the Imperial Gospel at Thessaloniki‘, JSNT 25 (2002) 71-96;
allgemeiner N.T. WRIGHT, “Paul’s Gospel and Caesar’s Empire”, Paul and
Politics (Hrsg. R.A. Horsley) (Harrisburg 2000) 160-183.

(*) Zu dieser Funktion des 1 Thess vgl. TELLBE, Paul, 131-137: Die
Gemeinde werde in ihrer sozialen “Ehre” bestirkt und als “court of reputation”,
von Gott erwihlt, aufgewertet; mit Bezug auf die eschatologischen Aussagen
merkt er an: “Yet the ultimate honor comes from their Lord and Savior Jesus
Christ on the day of the parousia” (136).

(%) Die Offentlichkeit des Ereignisses betont WITHERINGTON, Thessalonians,
138.



348 Stefan Schreiber

Relevanz fiir die Gemeinde als Umkehrung der gegenwirtigen, als
ungerecht erfahrenen politisch-gesellschaftlichen Verhiltnisse. Jetzt
endlich erhilt die Gemeinde die groBe offentliche Ehre, die mit der
Einholung des Kyrios verbunden ist. Und an dieser “Rehabilitation”
vor den Augen aller Welt haben die Verstorbenen keinen Anteil!

Die existentielle Bedeutung dieser Zukunftshoffnung wird
nachvollziehbar, wenn wir die Gemeinde als kleine, einflusslose
soziale Gruppe, die von Seiten der ihren stiddtischen Lebensraum
dominierenden Gesellschaft Gleichgiiltigkeit oder Ablehnung erfuhr,
wahrnehmen. 1 Thess 1,6; 2,14; 3,3-5 spiegeln soziale Bedréngnisse,
denen sich die junge Gemeinde in Thessaloniki bald nach der Abreise
der Missionare gegeniiber sah. Aus der Sicht der hellenistischen Kultur
erschienen die Christen als Fremdkorper, z.B. durch ihre
Nichtteilnahme an den stddtischen Kulten. Ihre Zugehorigkeit zur
Gesellschaft war durch den Ausfall der iiblichen kulturellen Merkmale
gefihrdet. Sie stellten eine Minderheit dar, die zudem schnell politisch
verdidchtig werden konnte, wurde doch Christus als herrscherliche
Gestalt verkiindet (vgl. 4,15-17)(%). Die Folge waren Verdéch-
tigungen, Diskriminierung, soziale Isolation und Marginalisierung,
was konkret z.B. den Ausschluss aus wichtigen sozialen Beziigen
(Familie, Beruf) und wirtschaftlich einschneidende Nachteile
bedeutet (*). Umso wichtiger fiir die Sicherung der eigenen Identitit
wurden Hoffnungsbilder, die eine Korrektur dieser Verhéltnisse
verheiBen.

6. Der Brieftext: Eschatologie

Die Losung, die Paulus der Gemeinde mit seinem Schreiben
anbietet, besteht in einer Auslegung der apokalyptischen, durch die
Jesus-ﬁberlieferung vermittelten Parusie-Tradition, die durch die
“richtige” Reihenfolge der Ereignisse das Problem entschirft: Weil die
Verstorbenen vor dem eigentlichen Parusie-Ereignis erweckt werden,

(%) Daneben sind Anfeindungen durch die Synagoge denkbar, weil die
Christus-Gruppe als Konkurrenz und politische Gefahr fiir die der (im 1. Jh. wohl
noch kleinen) Synagoge in Thessaloniki gewihrten Privilegien wahrgenommen
werden konnte (vgl. Apg 17,5); auf diesem Hintergrund wird die scharfe Polemik
gegen Juden in 2,14-16 als Reaktion des Paulus (wenigstens teilweise) erkldrbar.

(*") Auf den Mirtyrertod einzelner Gemeindeglieder lisst der Text aber an
keiner Stelle schlieBen. Die Toten von 4,13 sind nicht als Mirtyrer zu verstehen.
So jedoch DONFRIED, “Cults”, 41-44; vgl. WITHERINGTON, Thessalonians, 139.
Dagegen TELLBE, Paul, 100-102.



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 349

erleben sie dieses vollstindig mit. Die Parusie kann als Identitits-
merkmal (%) und zentrale Uberzeugung prisent bleiben. Sie bedeutet
(1) den Eintritt in die endzeitlich-jenseitige Gemeinschaft mit Christus
iiber die Todesgrenze hinaus und (2) die gesellschaftlich-politische
Rehabilitation der marginalisierten und o6ffentlich herabgesetzten
Gemeinde durch hochste gottliche Reputation.

Um Zweifeln an seiner (letztlich recht einfachen) Version vom
Ablauf der Endereignisse prophylaktisch zu begegnen, versichert sich
Paulus der Autoritit eines Herrenwortes. Damit ist die hermeneutische
Frage nach dem Verstindnis basaler Tradition beriihrt. Die
Formulierung der Glaubensaussage in 1 Thess 4,14 und des “Her-
renwortes” in 4,15-17 legt die paulinische Praxis der Traditions-
anwendung offen: Tradition lebt in der Auslegung, die auf die
Lebenswirklichkeit der Christen bezogen ist. Erst die Wechselbeziehung
von Tradition und Lebenswirklichkeit 16st das Problem der neuen
Jenseitshoffnung in Thessaloniki. Paulus bezieht die Gemeinde in diesen
Auslegungsprozess ein, wenn er sie in 4,18 zur gegenseitigen
Bewusstmachung auffordert; die “Ermutigung” (ropoxoAgite) ist ein
Akt der gemeinsamen Reflexion der eigenen Glaubensgrundlage (%).

Beide Aspekte sind unverzichtbar. Auf dem Fundament
angeeigneter Tradition der ersten christlichen Generation ist christliche
Jenseitshoffnung eine begriindete Hoffnung. So bleibt die Basis
christlicher Jenseitshoffnung die Erwartung der unmittelbaren
personalen Gemeinschaft mit Christus.

Das Ziel der Christus-Gemeinschaft akzentuieren die Endbetonung
des oOv a01@ in 4,14, die Vorstellung der Einholung des Herrn und vor
allem das personal gefasste Resiimee der Ereignisse “wir werden
allezeit mit dem Kyrios sein” in 4,17, das in 5,10 wieder aufgegriffen
wird: “zusammen mit ihm leben”. Im Hintergrund steht folgendes
Denkmodell: Weil Jesus gestorben und erweckt ist, haben die zu ihm
Gehorenden, die — wie aus anderen Briefen des Paulus hervorgeht —

(%) Als Sicherung der Sinnwelt der Thessaloniker, in der die eschatologische
Hoffnung als Identititsmerkmal fungiert, beschreibt BORSCHEL, Konstruktion, 241
(vgl. 228-229) die paulinische Briefpragmatik.

(%) Paulus verfolgt damit eine andere Strategie, als sie fiir antike Trostbriefe
leitend ist. Eine groBe Nihe zum Trostbrief erkennt jedoch MALHERBE,
Thessalonians, 279-280. Es fehlen freilich in 1 Thess gerade charakteristische
Topoi des Trostbriefs: Grausamkeit des Schicksals, der Tod als allen Menschen
gemeinsame Erfahrung, die Vernunft als Mittel zur Linderung der Trauer, das
Annehmen des Schicksals, die Erfiillung der gesellschaftlich iiblichen Pflichten
um den Toten, Anteil an der Trauer der Betroffenen.



350 Stefan Schreiber

durch die Taufe an seinem Tod Anteil bekamen, auch an seiner
Erweckung teil (). Die Bezeichnung Jesu als “Erstling der Entschla-
fenen” in 1 Kor 15,20 bringt dieses Modell priagnant auf den Punkt.
Allein die Zugehérigkeit zu Christus ist die Grundlage der christlichen
Jenseitshoffnung, ein Kriterium, das sich dem moralischen Zugriff
entzieht.

Je neuer Ort der Auslegung ist die Lebenswirklichkeit der Christen.
Dabei macht die Erinnerung an die kleine, sozial bedringte
Hausgemeinde von Thessaloniki als Adressatin der Botschaft von der
Parusie des Herrn aufmerksam fiir die kritische Funktion christlicher
Eschatologie: Gegeniiber den politisch, wirtschaftlich und religios
tonangebenden Michten und Strukturen nimmt sie die Perspektive der
Kleinen, Unterdriickten und Machtlosen ein, wenn sie auf die Parusie
des Kyrios wartet.

Westfilische Wilhelms-Universitit Miinster Stefan SCHREIBER
JohannisstraBe 8-10
D-48143 Miinster

SUMMARY

Paul’s portrayal of the parousia of Christ in 1 Thess 4,13-18 is induced by a
concrete problem of the recently founded community in Thessalonica. So to
understand the text means to reconstruct the situation out of which it has been
written. A closer look at the argument of 4,13-18 reveals the fact that the event of
the parousia is the centre of the problem. After a brief sketch of the recent
scholarly discussion, the article gives an overview of ancient conceptions of the
hereafter (or their lack, respectively) as the cultural background of the potential
reception of the idea of the parousia in Thessalonica. Then the identity building
force of this idea as part of the missionary preaching becomes discernible: a
Christian identity constituted by a separate hope of life after death and a critical
distance to the socio-political reality. In this light the deaths of some community
members can be understood as an attack on the identity of the community, which
Paul’s eschatological rearrangement tries to strengthen again.

(™ Vgl. 1 Thess 5,10; 1 Kor 6,14; 15,12-22; 2 Kor 4,14; R6m 6,3-5.8;
8,11.17.32.



	Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre Probleme (1 Thess 4,13-18)
	Stefan Schreiber
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Contents
	p. [326]
	p. 327
	p. 328
	p. 329
	p. 330
	p. 331
	p. 332
	p. 333
	p. 334
	p. 335
	p. 336
	p. 337
	p. 338
	p. 339
	p. 340
	p. 341
	p. 342
	p. 343
	p. 344
	p. 345
	p. 346
	p. 347
	p. 348
	p. 349
	p. 350

	Issue Table of Contents
	Biblica, Vol. 88, No. 3 (2007) pp. 305-456
	Front Matter
	Commentationes
	þÿ�þ�ÿ���P���s���a���l���m��� ���7���8��� ���a���l���s��� ���"���M���i���t���t���e���"��� ���d���e���s��� ���P���s���a���l���t���e���r���s���?��� ������� ���e���i���n��� ���V���e���r���s���u���c���h��� ���[���p���p���.��� ���3���0���5���-���3���2���5���]
	Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre Probleme (1 Thess 4,13-18) [pp. 326-350]
	Die Legio X Fretensis und der Besessene von Gerasa Anmerkungen zur Zahlenangabe "ungefähr Zweitausend" (Mk 5,13) [pp. 351-364]
	An Exploration of Conditional Clause Exegesis with Reference to Galatians 1,8-9 [pp. 365-392]
	What Shall We Do? The Community Rules of Thomas in the 'Fifth Gospel' [pp. 393-414]

	ANIMADVERSIONES
	Johannine Soteriology and Aristotelian Philosophy A Hermeneutical Suggestion on Reading John 3,16 and 1 John 4,9 [pp. 415-421]

	RECENSIONES
	Vetus Testamentum
	Review: untitled [pp. 422-426]
	Review: untitled [pp. 426-431]
	Review: untitled [pp. 431-434]
	Review: untitled [pp. 434-437]

	Novum Testamentum
	Review: untitled [pp. 438-440]
	Review: untitled [pp. 440-444]

	Varia
	Review: untitled [pp. 445-449]


	NUNTII PERSONARUM ET RERUM [pp. 450-452]
	LIBRI AD DIRECTIONEM MISSI [pp. 453-456]
	Back Matter



