
Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre
Probleme (1 Thess 4,13-18)

Stefan Schreiber

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Schreiber, Stefan. 2007. “Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre Probleme (1
Thess 4,13-18).” Biblica 88 (3): 326–50. https://www.bsw.org/biblica/vol-88-2007/eine-
neue-jenseitshoffnung-in-thessaloniki-und-ihre-probleme-1-thess-4-13-18/76/.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under these conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://www.bsw.org/biblica/vol-88-2007/eine-neue-jenseitshoffnung-in-thessaloniki-und-ihre-probleme-1-thess-4-13-18/76/
https://www.bsw.org/biblica/vol-88-2007/eine-neue-jenseitshoffnung-in-thessaloniki-und-ihre-probleme-1-thess-4-13-18/76/
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki
und ihre Probleme (1 Thess 4,13-18)

Mit 1 Thess 4,13-18 liegt uns ein für die Entwicklung christlicher
Eschatologie wichtiger Text vor, da sich dort die älteste christliche
Erörterung zur Hoffnung über den Tod hinaus erhalten hat. Wir
sprechen heute von einer Jenseits-Hoffnung.

Dabei soll "Jenseits" in einem religionswissenschaftlichen Sinne
als "Gegenwelt" zum Vorfindlichen, zur Welt verstanden werden,
womit die semantische Ebene zunächst offen gelassen und die Struktur
der Opposition zwischen Diesseits und Jenseits als Begriffsmerkmal
heuristisch in den Vordergrund gestellt wird; nur auf diese Weise ist
eine Vergleichbarkeit verschiedener Jenseits- Vorstellungen, wie sie in
der griechischen und römischen Antike begegnen, überhaupt
möglich (').

Das Verständnis dieser Briefpassage, die sich einem konkreten
Anlass verdankt, ist dabei an den Situationskontext gebunden (2). Wie
die Gedanken des Briefes von den Adressaten aufgenommen werden,
hängt von ihrem Vorwissen und ihrer Problemwahrnehmung ab. Der
Situationskontext von 1 Thess 4 - Fragen einer Jesus-Gemeinde in
der hellenistischen Großstadt Thessaloniki in der Mitte des 1. Jh. -

ist uns jedoch nur noch über die Briefaussage selbst zugänglich. Die
damit unvermeidbare Gefahr eines Zirkelschlusses (ich rekonstruiere
aus dem Text eine Sprechsituation, mittels derer ich dann den Text
erkläre) kann in ihren Auswirkungen durch zwei "Sicherungen"
wenigstens eingeschränkt werden: (1) Zunächst ist das Ziel der
Argumentation, die Spitze der Aussage aus der syntaktischen und
semantischen Gestaltung des Textes selbst zu erheben. (2) Dann
müssen die Möglichkeiten der Rezeption, die im kulturellen Wissen

(') Dazu D. Pezzoli-Olgiati, "Jenseits Vorstellungen. Schwer zugängliche
Welten aus religionswissenschaftlicher Sicht", Lebendige Hoffnung - ewiger
Tod?! Jenseitsvorstellungen im Hellenismus, Judentum und Christentum (Hrsg.
M. Labahn - M. Lang) (ABG 24; Leipzig 2007) 5-29.

O In programmatischem Gegensatz dazu führt A. Paddison, Theological
Hermeneutics and 1 Thessalonians (MSSNTS 133; Cambridge 2005) eine
ausschließlich theologische Lesart des 1 Thess, die vom historischen Kontext
völlig absieht, durch. Sein Ergebnis zeigt, wie die Konturen des Textes sich in
allgemeinen theologischen Aussagen verlieren.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 327

der Adressaten liegen, berücksichtigt werden, also konkret der sozio-
religiöse Kontext in Thessaloniki im 1 . Jh., wie er aus weiteren Quellen
zugänglich wird; dem entspricht methodisch eine sozial- und
religionsgeschichtliche Perspektive .

1 . Die Briefaussage

Mit der Präposition nepi erfolgt in 1 Thess 4,13 ein thematischer
Neueinsatz, der unter Verwendung eines in der griechisch-römischen
und der jüdischen Antike geläufigen Euphemismus die "Entschla-
fenen" (3) ins Zentrum des Interesses rückt. Gemeint sind konkret
einzelne Verstorbene der Hausgemeinde in Thessaloniki, deren Tod
dort offenbar Probleme auslöste, die Paulus durch Nachrichten des
Timotheus, der unlängst von einem Besuch in der Stadt zurückgekehrt
war (3,1-6), bekannt geworden sein dürften. Dabei kommt der
Abgrenzung von "den übrigen, die keine Hoffnung haben", die
Funktion zu, die eigene Hoffnung gegenüber der paganen(4) und, in
differenzierterer Weise, der jüdischen Umwelt als profiliert und
identitätsbildend herauszustellen. Die Ablehnung des "Trauerns" der
Gemeinde will nicht die persönliche Betroffenheit angesichts der
Todesfälle ausschalten, sondern die sozio-religiöse Überzeugung der
Gruppe grundlegend ansprechen - als eine für die Gruppe spezifische
Hoffnung (die persönliche Trauer nicht ausschließt) (5).

Die Basis für eine Antwort bildet in 4,14 eine zentrale
Glaubensaussage, die sich an traditionelle urchristliche Formelsprache

(3) Material bei P. Hoffmann, Die Toten in Christus. Eine religions-
geschichtliche und exegetische Untersuchung zur paulinischen Eschatologie
(NTA 2; Münster 31978) 186-202; vgl. A.J. Malherbe, The Letters to the
Thessalonians (AB 32B; New York 2000) 263.

(4) Eine konkrete Anspielung auf die epikureische Sichtweise, dass mit dem
Tod das Leben des einzelnen vollständig endet (vertreten von Malherbe,
Thessalonians, 283), ist nicht intendiert. Angesichts des jüdischen und
christlichen Gottesbildes muss jede Hoffnung paganer Kulte oder Philosophien
letztlich nichtig sein.

(5) J.M.G. Barclay, '"That You May not Grieve, Like the Rest Who have no
Hope' (1 Thess 4,13). Death and Early Christian Identity", Not in the Word Alone.
The First Epistle to the Thessalonians (Hrsg. M.D. Hooker) (SMBen 15; Rome
2003) 131-153 erkennt eine Forderung nach Verzicht auf persönliche
Ausdrucksformen der Trauer, was die soziale Funktion der Abgrenzung nach
außen erfüllt. Zu bedenken bleibt, dass um die Mitte des 1. Jh. kaum eigene
christliche Sozialformen im Umgang mit Toten (z.B. Bestattungsriten) ausge-
bildet waren. Paulus intendiert hier v.a. die Selbstvergewisserung der Gruppe (vgl.
4,18).

                             
                                                                         

                                                



328 Stefan Schreiber

anlehnt: "Jesus ist gestorben und au
Ereignis stellt die Grundlage fur die chr
die sogleich als Übertragung dieses E
angeschlossen wird. Dass dabei ein Bruc
der erste Satzteil ist mit ei als Bedingun
fahrt mit ooxœç Kai als folgernder
erkennen, wie Paulus den Akzent auf ei
legt. Er verwendet nämlich ein denkbar
der Verstorbenen ins Jenseits: Gott wird 

ihm / Sià toû 'Iriaoö áÇei aùv aÙTcjj". In
Ziel dieses Führens genannt wird, und 
Satzteil angesprochene Auferstehung
personale Gemeinschaft mit dem erwec
kommenden Jesus ist demnach selbst d
was durch die Endstellung des cùv aùxc
doppelte präpositionale Ergänzung des 
unterstrichen wird. "Mit ihm sein"
EschatonC). Der Eintritt in diese unmit
bestimmende Gemeinschaft geschieht 
mit Jesus", was in V.15 terminologisch 
ist. Es darf vermutet werden, dass die T
bereits als Bestandteil der Erstverkündi
Erweckung von Toten kommt nicht zur
impliziert, wie die Fortsetzung zeigt.

4,15 präzisiert das Gesagte auf die G
zwar mittels eines "Wortes des Herrn".

Sowohl die Bedeutung als auch der 
Herrn" sind für uns nicht unmittelbar e

Ausleger denkt an ein prophetisch ver
Herrn und kann sich dazu auf die Char

(6) Mit èyeípw formulieren Röm 8,34; 14,9
das Verb dvíaír|(xv ist traditionell, vgl. Mk
2,24.32; 10,41; 13 33-34; 173-31.

(7) Der Gedanke ist bei Paulus häufiger beleg
6,8; 832. Zu sprachlichen Analogien in grie
Peres, Griechische Grabinschriften und neut
157; Tübingen 2003) 244-246 (mit Heroen b
Frühjüdisch-apokalyptisch ist die Hoffn
endzeitlichen Menschensohn möglich, so äth

(") Für die Thessaloniker war dieser Zusamm
selbstverständlich.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 329

Rede als Wort des Herrn (Gottes) berufen (9). Mehr spricht m.E. dafür,
dass Paulus ein tatsächliches Wort der Jesus-Überlieferung meint: In
seinen späteren Briefen differenziert er deutlich zwischen der
Überlieferung des Herrn und seiner eigenen Aussage, explizit beim
Problem der Ehescheidung in 1 Kor 7,10.12 ("gebiete nicht ich,
sondern der Herr", "den anderen sage ich, nicht der Herr"), wobei wir,
quasi als Gegenprobe, eine Parallele in der Jesus-Tradition ausfindig
machen können (Mk 10,11-12/Mt 19,9/Lk 16,18) (10). Für Offenba-
rungen, die ihm vermittelt wurden, benutzt Paulus eine andere
Sprache (n). Nach 1 Kor 14 versteht Paulus prophetische Rede als
vom Geist inspirierte, bewusst artikulierte Deutung und Auslegung der
Lebenswirklichkeit, nicht als prophetischen Empfang materialiter
neuer Offenbarung. Demnach bezieht sich Paulus in 1 Thess 4,15 auf
ein überliefertes Wort Jesu) (12).

Den Umfang dieses Wortes kann man entweder im gleich
anschließenden V.15b(13) oder in V.16-17 wahrnehmen. Dass eine
V. 15b parallele Jesus-Tradition nicht bekannt ist, muss angesichts der

(9) Z.B. Hos 1,1; Ez 34,1; 35,5; 3 Kön 13,1-2.5.32; 21,35; 1 Chr 15,15; Sir
48,3; vgl. Malherbe, Thessalonians , 267-269; E. Reinmuth, "Der erste Brief an
die Thessalonicher", Die Briefe an die Philipper , Thessalonicher und an Philemon
(Hrsg. N. Walter - E. Reinmuth - P. Lampe) (NTD 8/2; Göttingen 1998) 143-
144; G. Lüdemann, Paulus , der Heidenapostel /. Studien zur Chronologie
(FRLANT 123; Göttingen 1980) 254; O. Hofius, '"Unbekannte Jesusworte'",
Das Evangelium und die Evangelien (Hrsg. P. Stuhlmacher) (WUNT 28;
Tübingen 1983) 358-359; H. Merklein, "Der Theologe als Prophet" (1992),
Studien zu Jesus und Paulus II (Hrsg. H. Merklein) (WUNT 105; Tübingen
1998) II, 387-394; J. Plevnik, Paul and the Parousia (Peabody 1997) 71-81 .

(10) Vgl. 1 Kor 11,23-25 (Mk 14,22-24/Mt 26,26-28/Lk 22,19-20); Rom
14,14 (Mk 7,15/Mt 15,1 1); ferner 1 Kor 7,25.40; 9,14 (Lk 10,7).

(n) d7toK(xAA)'|nç / ànoKatomTeiv in Gal 1,12.16; 2,2 (mit prophetischer
Terminologie im Kontext seiner Berufung); 1 Kor 2,10; 2 Kor 12,1.7; Geist-
empfang (von Gott geschenkt) 1 Kor 2,12. Auch in 2 Kor 12,9 macht Paulus eine
an ihn persönlich ergangene Offenbarung des Herrn als solche kenntlich.

(12) So auch T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher (EKK XIII;
Zürich - Neukirchen- Vluyn 1986) 183-184; C.R. Nicholl, From Hope to Dispair
in Thessalonica. Situating 1 and 2 Thessalonians (MSSNTS 126; Cambridge
2004) 38-41 denkt an ein Agraphon.

(13) Dafür Holtz, 1 Thessalonicher , 185, 196-198; Reinmuth, "1
Thessalonicher", 142-143; Hofius, "Jesusworte", 359; Merklein, "Theologe",
385-387; ferner P.-G. Müller, Der Erste und Zweite Brief an die Thessalonicher
(RNT; Regensburg 2001) 183-184, der - etwas unklar - an Herkunft aus
jüdischer Apokalyptik denkt. Angesichts der syntaktischen Merkmale ist es kaum
möglich, das Herrenwort in 4,14 zu finden. So aber LH. Jones, The Epistles to the
Thessalonians (Epworth Commentaries; Peterborough 2005) 61-62.

                             
                                                                         

                                                



330 Stefan Schreiber

Unvollständigkeit der Überlieferung
Identifizierung spricht aber die B
situationsspezifisch im Hinblick auf d
den grundlegenden Motiven von V.1
einigen Unterschiedene4) eine Paralle
24,30-31) (") machtvolles Kommen de
auf Wolken, Trompetenklang, Sam
These erlaubt: Paulus denkt beim "Wort

V.16-17 C6), die er in V.15b mit eige
Relevanz für die Briefsituation zusam
inhaltlich wiedergibt. Die bewusste R
spiegelt sich in der sprachlichen G
Sprechen (Xéyonev) geschieht "in" (èv
Wort des Herrn - Paulus spricht in de

Die genaue Gestalt der Tradition hin
Es lassen sich aber einige Elemente
aktuellen Briefsituation verdanken: O

("und so werden wir allzeit mit de
Fazit, zu erwägen bei der Formulieru
als V.16: 3. Pers.), bei der Trias "wir, die Lebenden, die
Übrigbleibenden" in V.17 als Wiederholung von V.l 5 und bei der die
Reihenfolge akzentuierenden Stufung "zuerst/dann", und möglich
schließlich bei der Bestimmung der Toten "in Christus" in V.16 (").

04) Die Überlieferung hinter Mk 13,26-27/Mt 24,30-31 macht S. Kim, "The
Jesus Tradition in 1 Thess 4,13-5,11", NTS 48 (2002) 233-235, als
traditionsgeschichtlichen Hintergrund von 1 Thess 4,16-17 plausibel; er zeigt, wie
das "Sammeln" der Erwählten in der Überlieferung von Paulus als Erweckung der
toten Christen verstanden werden konnte.

OParMk 13,26-27/Lk21,27; vgl.Mk 14,62/Mt 26,64. Das in Mk 13,27/Mt
24,31 verwendete Verb èrcuruváYCO erinnert an 1 Thess 4,14. - 1 Kor 1 5 ,22-
23.51-52 verarbeitet zwar formal parallel eine vergleichbare Tradition (ebenfalls
als besonders autorisierte Aussage gekennzeichnet, Lebende und Verstorbene in
gleicher Erfahrung verbunden, als Beleg apokalyptische Bilder), interpretiert sie
jedoch mit dem "Geheimnis" der Verwandlung.

(") Für diese Identifizierung z.B. auch G. Haufe, Der erste Brief des Paulus
an die Thessalonicher (ThHK 12/1; Leipzig 1999) 78-79 (mit Lit. in Anm. 78); E.
Lohse, Paulus. Eine Biographie (München 22003) 69; J. Becker, Paulus. Der
Apostel der Völker (UTB 2014; Tübingen 31998) 152; Nicholl, Hope, 32-33.
Vgl. Malherbe, Thessalonians, 273, der aber 269-270 aufgrund der paulinischen
Sprachgestalt kritisch gegenüber traditions- und redaktionsgeschichtlichen
Rekonstruktionen bleibt.

(") Zur Traditionsrekonstruktion vgl. Holtz, 1 Thessalonicher , 198-199;
Haufe, 1 Thessalonicher, 79.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 33 1

Der Situationsbezug wird in V.15b durch die Gegenüberstellung
zweier Gruppen sichtbar. Durch dreifache Variation hervorgehoben
sind "Wir", "die Lebenden", "die Übrigbleibenden" (l8), denen die
"Entschlafenen" gegenüber stehen. Die paulinische Anwendung des
Wortes des Herrn hält dabei unmissverständlich fest, dass die Lebenden
gegenüber den Toten sicherlich (doppelte Verneinung où jxri) keinen
Vorteil besitzen (wörtlich: "nicht zuvorkommen"). Der entscheidende
Orientierungspunkt ist dabei das Ereignis der Parusie des Herrn. Der
Terminus jcapowria kann in religiöser und politischer Hinsicht
technisch gebraucht werden - für die Epiphanie (eines) Gottes und die
Ankunft bei einem offiziellen Besuch eines Herrschers oder hohen

Amtsträgers in einer Stadt ("). Dass sich dabei nach antikem
Verständnis religiöse und politische Ebene durchaus durchdringen
können, z.B. was die Auswirkungen der Epiphanie Gottes betrifft (vgl.
Josephus, Ant 9,55.60; 18,284-286), wird auch für die Parusie des
Kyrios (!) Jesus relevant sein. Die Parusie des Herrn bedeutet eine
einschneidende Veränderung der erfahrbaren gesellschaftlich-poli-
tischen Wirklichkeit, im apokalyptischen Denkmodell bedeutet sie das
Ende dieser Welt und den Anbruch der neuen, ganz anderen Herrschaft
Gottes. Eine Naherwartung dieses Ereignisses scheint dabei selbst-
verständlich gewesen zu sein (20) - die Gemeinde wird es miterleben,
der Tod einiger weniger ist die problematische Ausnahme.

(") Angesprochen ist das Faktum des Übrigbleibens (als Kontrast zu den
Verstorbenen, so auch die Verwendung in 4 Makk 12,6; 13,18), nicht das Ideal
des "heiligen Restes". Zur apokalyptischen Vorstellung des Restes, der die
endzeitlichen Drangsale überlebt, vgl. Mk 13,13; 4 Esr 6,25; 7,27-28; 9,8; 12,3 1-
34; 13,24.48-49 (innergeschichtlich gedacht: PsSal 17,44; 18,6; zur atl Grundlage
der Vorstellung z.B. 1 Kön 19,18; Jes 1,8-9; 28,16; Zef 3,12); er ist daher
glücklicher als die Verstorbenen, 4 Esr 13,17-20.24; Intention ist Durchhalten,
Standhaftigkeit. - Der Kontext von 1 Thess 4 zielt nicht auf Motivation zum
Dabeibleiben, Übrigbleiben, sondern auf das Problem bzgl. der Toten; der Begriff
stammt also nicht aus der Anfangs Verkündigung, sondern verdankt sich der
aktuellen Problemlage.

(») Belege bei W. Radl, "jiotpoucia", EWNT (21992) III, 102-105, bes. 103
(zu ergänzen wäre Josephus, Ant 1 1 328); A. Oepke, "jtapouoia ktA..", ThWNTV,
856-869, bes. 857-858, 861-863. Zum Hintergrund auch Malherbe,
Thessalonians, 272; M. Tellbe, Paul between Synagogue and State. Christians,
Jews, and Civic Authorities in 1 Thessalonians, Romans, and Philippians (CB.NT
34; Stockholm 2001) 127-128.

(a)) Vgi_ noch 1 Kor 15,5 1-52; 16,22; Offb 22,20. - Anstelle einer
unangemessenen exegetischen Entschärfung der faktisch nicht eingetretenen
Naherwartung (z.B. B. Witherington, 1 and 2 Thessalonians. A Socio-
Rhetorical Commentary [Grand Rapids -Cambridge 2006] 133-134, 137) ist eine
hermeneutische Auseinandersetzung gefordert.

                             
                                                                         

                                                



332 Stefan Schreiber

Die Schilderung der apokalyptisch
bezieht sich mit explikativem öxi au
illustriert die dort getroffene Aussag
Tradition. Wieder kann vermutet wer
Thessalonikern in Grundzügen bekann
Requisiten dienen als Zeichen der Ank
des Erzengels, Trompete Gottes (21), 
Gott in einem weithin sichtbaren, öf
handelt und sein Befehl die Ende
Herabsteigen des machtvollen Kyrios 
beschreibt, was der Terminus Parusie
zweistufigen Zeitschema (zuerst/dann
der Parusie-Ereignisse angesicht
Thessaloniki. Zuerst stehen die "Toten
den Entschlafenen aus Thessaloniki ve
auf Christen beschränkt bleibt (22). D
Heilsteilhabe an der Gemeinschaft mi
sofort ereignet: Die lebenden Christ
erweckten Toten auf Wolken "entrückt" 
die Luft.

Einholung / ànòtvxriaiç ist terminu
Praxis, eine hochgestellte Persönlich

(21) Erzengel (selten): Jud 9; ApkMos 22,
Handschriften); Philo (vgl. W. Bauer, Griec
Schriften des Neuen Testaments und der frü
York «1988] 222-223). - Trompete Gottes:
ApkMos 22,1; PsSal 11,1; 4 Esr 6,23; 1
eschatologisches Vehikel: Dan 7,13; 4 Esr 1
11,12; 14,14-16; Apg 1,9. - Messias/Mensc
Endgericht: PsSal 18,5; äthHen 100,4 (Eng
14,62; zur Herrschaftsübertragung grundleg

(22) Über andere wird nichts gesagt (vgl.
dass keine Schlussfolgerungen e silentio stat
apokalyptische Vorstellung der Totener
Differenzierung von Gerechten und Frevlern

(2 ) Das Verb apraÇco als terminus techn
Apg 8,39; Offb 12,5 (in unterschiedlichen K
Translokation eines Menschen). Eine "V
thematisiert Paulus hier nicht. Eine endzeitl
beschreibt AssMos 10,8-10. Anders ist 
lateinischer Äquivalente) in griechische
gewaltsamen Verlust eines geliebten Men
Malherbe, Thessalonians, 276.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 333

beim Besuch einer Stadt durch die Honoratioren und Bürger feierlich
in die Stadt hinein zu geleiten, indem sie dem hohen Besucher als
Zeichen der Ehrerbietung entgegenziehen i24). Die so geschilderte
Aufnahme der unmittelbaren Gemeinschaft mit dem Herrn impliziert
damit ein politisches Gegenbild: Am Ende der Geschichte wird
offenbar, wer der eigentliche Herrscher der Welt ist - kein Kaiser oder
Feldherr, sondern Jesus, der von Gott bevollmächtigte Kyrios der
Gemeinde! Im östlichen Mittelmeerraum wurden seit Augustus die
römischen Kaiser als Kyrios betitelt (25), was den politischen Anspruch
dieses Titels zeigt. Das gemäß apokalyptischem Grundgerüst gedachte
endzeitliche Geschehen profiliert Paulus mit Begriffen, die auf
Symbolhandlungen aus der zeitgenössischen politischen Welt
anspielen (26). Die Schlussfolgerung am Ende von V.17 trägt den
Skopus der Ausführungen: Als Ziel des Lebens erscheint die
immerwährende Gemeinschaft mit dem Herrn. Bei dieser christo-

zentrisch zugespitzten Verwirklichung des Heilszustands gibt es
keinen Vorrang der Lebenden (27). Die Folgerung, die 4,18 nun noch

Í24) Geschildert bei Josephus, Bell 7,100-102; vgl. Ant 1 1 ,327-332. Termini
sind àmvTriaiç bzw. wmxvttioiç. Cicero, Att. VIII 16,2; XVI 1 1 ,6 übernimmt den
griechischen Terminus als Fremdwort, was seine Geläufigkeit belegt. Er wird z.T.
biblisch-frühjüdisch auch für kleinere Sozialeinheiten verwendet: Ri 4,18; 19,3;
1 Makk 12,41-43; Mt 8,34; 25,1-6; Joh 12,13; Apg 28,15; JosAs 5,3; 15,10; 19,1-
2; 25,8. Zur Vorstellung E. Peterson, "àTcávrnaiç", ThWNT I, 380; Holtz, 1
Thessalonicher , 203; Reinmuth, "1 Thessalonicher", 147; Witherington,
Thessalonians , 138-139; Tellbe, Paul , 128-129. Als Hintergrund abgelehnt von
Malherbe, Thess, 277. Wenn J. Plevnik, "The Taking Up of the Faithful and the
Resurrection of the Dead in 1 Thessalonians 4,13-18", CBQ 46 (1984) 274-283
(wieder: ders., "1 Thessalonians 4,17. The Bringing in of the Lord or the Bringing
in of the Faithful?", Bib 80 [1999] 537-546; ders., "The Destination of the
Apostle and of the Faithful. Second Corinthians 4,13b-14 and First Thessalonians
4,14", CBQ 62 [2000] 83-95) nicht die Einholung des Herrn, sondern die
Einholung bzw. Erhöhung der Gemeinde annimmt, dreht er den Bildbereich um
und missachtet die Funktion der Handlung.

C25) Grundlegend A. Deissmann, Licht vom Osten (Tübingen 41923) 299-303.
Í26) Den hellenistischen Hintergrund betont R.H. Gundry, "The Hellenization

of Dominical Tradition and Christianization of Jewish Tradition in the

Eschatology of 1-2 Thessalonians", The Old is Better. New Testament Essays in
Support of Traditional Interpretations (Hrsg. R.H. Gundry) (WUNT 178;
Tübingen 2005) 292-314; er überbetont jedoch traditionsgeschichtlich einen
Hellenisierungsprozess gegenüber der Aufnahme apokalyptischer Muster.

(27) Über den Ort dieses Zusammenseins ist dabei nichts gesagt. Ob an den
Himmel (Müller, Thessalonicher , 186-187) oder die Erde (Holtz, 1
Thessalonicher , 203-204; Nicholl, Hope , 28-31, 43-44) gedacht wird, ist nicht
ausschlaggebend, da die Vollendung im apokalyptischen Denken ohnehin als totale

                             
                                                                         

                                                



334 Stefan Schreiber

zieht, betrifft das Gemeindeleben de
gegenseitigen Zuspruch auf, der die 
der eigenen eschatologischen Überzeu

Eine grundlegende Einsicht resultier
Vorgang der Parusie des Kyrios stan
endzeitlichen Vorstellung der Gem
sich durch die Beobachtung, dass der
dem relativ kurzen Brief erschein
Warum die Parusie so wichtig war, w
Überlegungen.

2. Rekonstruktionsversuche

Das Problem, das die Briefaussage in 1 Thess 4,13-18 erst
veranlasst hat, ist verschiedentlich rekonstruiert worden. Hier sollen
lediglich die Konturen der prominentesten Positionen als
Ausgangsbasis der Diskussion kurz referiert werden.

(1) Das Problem sei das Schicksal der Verstorbenen aus der
Gemeinde überhaupt, an deren Heilsteilhabe erhebliche Zweifel
bestehen. Die Voraussetzung dabei ist, dass die Missionspredigt das
Schicksal der Verstorbenen nicht thematisierte, weil angesichts der
nahen Parusie nicht mit Todesfällen zu rechnen war; alle würden die
Parusie lebend erfahren. Dass nun doch Todesfalle eintraten, führte zu
großer Verunsicherung (28). Die neueste Monographie zur Eschatologie
der Thessalonicherbriefe von Colin Nicholl schließt sich der Position

an, dass die Gemeinde aus der Erstverkündigung zwar von der
baldigen Parusie, nicht aber von der Erweckung Toter wußte (29). Eine
aktuelle Variante dieser Position bei Matthias Konradt legt den Fokus
auf 4,14 und folgert, "daß für die Gemeinde die Teilhabe der

Neuschöpfung vorgestellt wird; dazu S. Schreiber, "Apokalyptische Variationen
über ein Leben nach dem Tod. Zu einem Aspekt der Basileia-Verkttndigung Jesu",
Lebendige Hoffnung (Hrsg. M. Labahn - M. Lang) (s. Anm. 1) 129-156.

(28) Vgl. Holtz, 1 Thessalonicher, 186-187 (rechnet zusätzlich mit einer
Deformation der paulinischen Verkündigung durch griechische Denkweisen; 192
sieht er die Leiblichkeit der Erweckung als in Thessaloniki nicht vorstellbar);
Haufe, 1 Thessalonicher, 80-82; G. Sellin, Der Streit um die Auferstehung der
Toten (FRLANT 138; Göttingen 1986) 40-41; Becker, Paulus, 149; Gundry,
"Hellenization", 305-307. Dass Paulus die Gemeinde in 1 Thess 4 "erstmalig mit
der Auferstehungsaussage bekannt gemacht habe", meint auch Lüdemann,
Paulus, 258 (vgl. 229-230, 263); vgl. H.-H. Schade, Apokalyptische Christologie
bei Paulus (GTA 18; Göttingen 21984) 163.

(M) Nicholl, Hope, 19-48.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 335

Verstorbenen am Heil, d.h. an der Gemeinschaft mit dem Herrn (...),
überhaupt in Frage stand" i30). Er sucht nach einem religionsgeschicht-
lichen Hintergrund und vermutet die Dominanz der hellenistisch-
römischen EntriickungsvorsteUung in der Gemeinde, die als
Entrückung Lebender schwer mit dem Gedanken der Auferstehung
Toter in Verbindung zu bringen war; das leiste innovativ erst Paulus in
4,13-18. Die Todesfälle stellten die Glaubwürdigkeit der paulinischen
Botschaft (baldige Entrückung) überhaupt in Frage, was durch
kritische Einsprüche der städtischen Mitbewohner (der Tod sei
Ausweis des Zornes der Götter) verstärkt wurde.

Aber: Es scheint schwer vorstellbar, dass die Frage nach dem Tod
in der Erstverkündigung angesichts der Zentralität des Christus-
Ereignisses und der Parusie-Hoffnung, deren apokalyptischer Horizont
eine Totenerweckung als wesentlichen Bestandteil umfasst, völlig
ausgeklammert blieb. Mit der Entrückung als Basismodell für das
Endgeschehen dürfte der Inhalt der Erstverkündigung kaum
ausreichend erfasst sein; dagegen wird die Parusie in 1 Thess häufig
genannt und war wesentlich besser geeignet, um den zentralen
Christus-Bezug auszusagen (3I).

Nicht die Naherwartung der Parusie, sondern Zeitmangel beim
Missionsbesuch sieht Ben Witherington als Grund dafür, dass in 1
Thess die Lehre über die Auferstehung der Toten und deren
Zusammenhang mit der Parusie neu und notwendig sei; er nimmt als
religiöse Voraussetzung der Adressaten freilich nur die negative,
pessimistische Seite paganer Jenseitsvorstellungen wahr(32). Ganz

(30) M. Konradt, Gericht und Gemeinde. Eine Studie zur Bedeutung und
Funktion von Gerichtsaussagen im Rahmen der paulinischen Ekklesiologie und
Ethik im 1 Thessund 1 Kor (BZNW 117; Berlin -New York 2003) 131-134, Zitat
131. Vgl. die Annahme, dass die Parusiehoffnung insgesamt in der Gemeinde
schwand, schon bei N. Hyldahl, "Auferstehung Christi - Auferstehung der Toten
(1 Thess 4,13-18) Die Paulinische Literatur und Theologie (Hrsg. S. Pedersen)
(Ârhus - Göttingen 1980) 127-129. Grundlegende Zweifel an der eigenen
Erwählung, verstärkt durch Einwände von außen (Zorn der Götter), erhebt als
Problemlage auch J.M.G. Barclay, "Conflict in Thessalonica", CBQ 55 (1993)
512-530; ders., "That You May not Grieve", 132-138.

(31) Zudem wurde eine Entrückung in der paganen Kultur nur für wenige
besondere Menschen, im 1 . Jh. v.a. für römische Kaiser, gedacht. - Den jüdischen
Hintergrund der Entrückung Lebender betont Plevnik, "Taking Up"; vgl. ders.,
Parousia, 83, 95; zur Kritik daran Nicholl, Hope, 46-47.

(32) Witherington, Thessalonians, 126-130; später relativiert er die eigene
Annahme durch die Behauptung, es gehe in 1 Thess weniger um die
Auferstehung an sich als um ihr Verhältnis zur Parusie ( 1 33). Zur Vielfalt paganer
Jenseitserwartung vgl. unten 3.

                             
                                                                         

                                                



336 Stefan Schreiber

gemeindeimmanent rekonstruiert Sey
Jesus-Tradition, die ihr das Missionst
31/Mk 13,26-27; Lk 1236-48), nicht
hätte, konnte sie Parusie und Totener
befürchtete so den totalen Ausschluss 

Parusie gewährten Heil (33).
(2) Fraglich sei der Modus der Aufe

der Parusievorstellung. So nimmt Ecka
in einigen apokalyptischen Schriften 
29; 49-51) bezeugte Vorstellung an, da
dem Kommen des Messias erfolgt; dan
im Vorteil. Helmut Merklein weitet d
die Thessaloniker Parusie und Aufe
vermochten, auf eine prinzipiel
Thessaloniker konnten sich angesichts
Gemeinde der Endzeit verstehen (*).

Aber: Neben der späteren Datierun
syrBar (Ende 1 7 Anfang 2. Jh.) bleibt d
Eintreffen des Messias, überhaupt so b
schließlich die Erweckung aller (chris
Und dass Paulus eschatologische Exi
Unwirksamkeit des faktischen Tod
angesichts der im apokalyptisch
Neuschöpfung zu weit.

Eine alte These will Seth Turner wieder beleben: Die
Thessaloniker "were worried that dead Christians would not

participate in the interim, earthly messianic kingdom" (3S). Er gewinnt
die Idee eines solchen messianischen Zwischenreichs aus 4 Esr 7 ,26-

(33) Kim, "Jesus Tradition".
(M) Reinmuth, "1 Thessalonicher", 142; Merklein, "Theologe", 380-384.

Vgl. Hoffmann, Toten , 232; G. Friedrich, "Der erste Brief an die
Thessalonicher", Die Briefe an die Galater, Epheser, Philipper, Kolosser,
Thessalonicher und Philemon (Hrsg. J. Becker - H. Conzelmann - G.
Friedrich) (NTD 8; Göttingen 31985) 242; A.FJ. Klijn, "1 Thessalonians 4,13-
18 and its Background in Apocalyptic Literature", Paul and Paulinism (FS C.K.
Barrett; London 1982) 67-73; R. Börschel, Die Konstruktion einer christlichen
Identität. Paulus und die Gemeinde von Thessalonich in ihrer hellenistisch-
römischen Umwelt (BBB 128; Berlin 2001) 233-234, 237-238.

(35) S. Turner, "The Interim, Earthly Messianic Kingdom in Paul , JSNT 25
(2003) 323-342, Zitat 341.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 337

28; 12,31-34, syrBar 29,3-30,1; 40,1-4; 72 >74 3 H sowie Offb 20,4-
6 und findet sie bei Paulus durch die Kombination von 1 Thess 4,13-
18 mit Rom 8,19-23 und v.a. 1 Kor 15,23-26 verifizierbar. Die These
scheitert bereits an ihrer Voraussetzung: Neben der Tatsache, dass alle
angeführten Belege jünger als die Paulusbriefe sind, kann der
Textbefund die Beweislast nicht tragen; 1 Thess 4,15-17 beschreibt
gerade kein Zwischenreich unter der Herrschaft des Christus. Als
Skopus der Ausführungen hätte es einer Erwähnung bedurft. - Die
(angeblich) bei den Thessalonikern verbreitete Vorstellung einer
unsterblichen Seele bildet die Basis für die Annahme von Randall Otto,
die Sorge der Gemeinde liege darin begründet, dass die Seelen der
verstorbenen Christen nicht durch die Luft in den Himmel zur

Gemeinschaft mit Christus auffahren können, weil - nach paganer
(vgl. Eph 2,2) Vorstellung - die Luft, der Äther von bösen Geistern
und Dämonen bevölkert sei, die sich der christlichen Seelen
bemächtigten (37). Die "Entrückung" von 1 Thess 4,17 sei lediglich
eine Metapher für den Sieg Christi über die dämonischen Mächte,
wobei Paulus den Schutz für die Seelen sowie die bereits bestehende

(!) Gemeinschaft der Seelen mit Christus tröstend zur Geltung bringe.
Auch diese These scheitert am Text: Weder ist eine "Zwischenzeit" der

Seelen (bei Christus), noch eine Leib/Seele- Anthropologie auch nur
angedeutet; die zukünftige Parusie ist der Ort des Problems, und die
Dämonen spielen im ganzen 1 Thess keine Rolle (38) .

(3) Als Alternative sei noch auf Abraham Malherbe hingewiesen,
der das Auftreten falscher Propheten postuliert, die eine Verzögerung

(M) In äthHen 91,12-14 gehört keine messianische Gestalt zum endzeitlichen
Inventar.

(") R.E. Otto, "The Meeting in the Air (1 Thess 4,17)", HBT 19 (1997) 192-
212.

(38) S. Schneider, Vollendung des Auferstehens. Eine exegetische
Untersuchung von 1 Kor 15,51-52 und 1 Thess 4,13-18 (FzB 97; Würzburg 2000)
282-291 , 298 geht von einer falschen geistlichen Grundhaltung einer Gruppe in
der Gemeinde aus: Entgegen der paulinischen Verkündigung (die keine
Naherwartung enthalten habe: 269-274) habe die Naherwartung die
unterschwellig bestimmende Vorstellung gebildet, die durch Todesfalle ernüchtert
worden sei und zu der Sorge geführt habe, man könne die Herrlichkeit des
Jüngsten Tages verpassen. Etliche semantische (die Entschlafenen seien
"Schlafende" im Sinne geistlich Unaufmerksamer: 298; der Kyrios sei Gott selbst;
Apantesis und Parusia sind nicht technisch gebraucht, sondern meinen allgemein
"entgegen[gehen]" bzw. "Gegenwart": 255-256, 265-269) und traditions-
geschichtliche (4,16-17 knüpfe an Ex 19 an: 222-226) Annahmen bleiben fraglich.

                             
                                                                         

                                                



338 Stefan Schreiber

der Parusie gelehrt hätten (39); w
Gemeinschaft mit dem Parusie-Chr
diese nun für die Lebenden fraglich
was die von Paulus erwähnte Trauer ve

Aber: Irrlehrer sind in IThess über
die Nähe der Parusie tritt nicht als Pro

Wir können aus diesen Entwürfen
rezeptionsgeschichtlich betrachte
Briefaussagen davon abhängen,
Rezeption über Totenerweckung u
Voraussetzungen im kulturellen b
der Adressaten ist nun eingehender z
Natürlich muss dabei berücksich

impliziten Leser/innen zeigt (wie Pau
jedoch an reale Leser/innen gericht
beider Größen ist vorauszusetzen, d
im Brief wiedererkennen, damit die
Die realen Leser/innen sind nur um
zeitgeschichtlichen Kenntnisse ze
lichkeiten und bedingungen.

(39) Malherbe, Thessalonians, 283-285
faktoren hinzu: das Selbstverständnis als
Abfolge Totenerweckung/Parusie unklar
Thess 5,1-3) zu korrigieren. Das bleibt 
Unbegründet ist es, moralische Bedenk
Verstorbenen, denen nun die Möglichkeit
behaupten; so aber Jones, Thessalonians , 

i40) G.K. Beale, 1-2 Thessalonians (IVP
2003) 132-133 vermutet ebenfalls eine 
Erweckung sei in spiritueller Weise bereit
eine körperliche Versetzung der Lebende
keine Hoffnung auf physische Aufer
körperliche Existenz im Jenseits in 1 Th
Beale aus 2 Thess 2,1-2 eingelesen.

(41) R.S. Ascough, "A Question of D
Language in 1 Thessalonians 4,13-18", J
soziale Funktion von (Begräbnis-)Verein
Ausdruck von Status und Identität wesent
der sich bei der Hinwendung zu Christus 
trete das Problem auf, dass die Zugehö
fraglich werde. Der Ansatz blendet zu 

können.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 339

3. Kulturelles Wissen : Jenseitsvorstellungen in Thessaloniki

Irgendwo im breiten Spektrum der Möglichkeiten, die die
hellenistische Großstadt Thessaloniki im 1. Jh. bereithält, sind die
Jenseitsvorstellungen der Gemeindeglieder vor ihrer Wendung zur
Christus-Gruppe zu verorten. Als Identitätsmuster ihrer eigenen
unmittelbaren Vergangenheit und angesichts der weiterhin bestehenden
alltäglichen Verbindungen in Familie, Beruf, Gesellschaft und Politik
sind diese Vorstellungen auch den Christen noch präsent. Wir wissen
nicht, ob und in welchem Maße die Gemeindeglieder aus der Nähe zur
Synagoge (als Juden, Proselyten oder Sympathisanten) stammten,
müssen aber von einem starken heidenchristlichen Einfluss ausgehen.
Im übrigen können die einzelnen Christen ganz verschiedene
Jenseits Vorstellungen mitgebracht haben.

Die Vielfalt hellenistischer Jenseitsvorstellungen kann von
gemeinsamem Basiswissen ausgehen, das man übernehmen, variieren
oder ablehnen kann. Diese Basis findet sich im Hades-Mythos, der in
der homerischen Unterweltsfahrt des Odysseus seine griechische
Literaturfassung erhielt (Homer, Od. 11; vgl. II. 23); an diese
Erzählform schließt sich Vergil mit der römischen Variante, der
Unterweltsfahrt des Aeneas (Aen. 6), ebenso an wie Piaton (Rep. 10)
oder später Plutarch (besonders in Ser. Num. Vind. 22-33/563b-
568a)(42). Nach dem Mythos bei Homer bzw. Vergil befinden sich die
Seelen der Toten gleichsam wie Schatten, in einer defizitären
Existenzweise mit einem Minimum an "Körperlichkeit", an einem
eigenen, abgegrenzten Ort, dem Hades. Eigentliches Leben eignet
ihnen nicht mehr, wiewohl sie noch als Personen wiedererkennbar

sind, also "Identität" besitzen. Eine Differenzierung des postmortalen
Ergehens nach "moralischen" Kriterien deutet sich bei Homer erst an,
wenn Herakles unter die unsterblichen Götter versetzt ist und mit ihnen

Gastmahl halten darf (Od. 11,601-604), andererseits ein Strafort
(Tartaros) für besonders schwere Verbrecher und Frevler geschildert

(42) Einen ersten Überblick gibt F. Graf, "Jenseits Vorstellungen", DNP 5
(1998) 897-899. Zum Hades-Mythos bei Homer und Vergil H.-J. Klauck, Die
religiöse Umwelt des Urchristentums (KStTh 9/1; Stuttgart 1996) I, 69-73; O.
Lehtipuu, "The Imagery of the Lukan Afterworld in the Light of Some Roman
and Greek Parallels", Zwischen den Reichen. Neues Testament und Römische
Herrschaft (Hrsg. M. Labahn - J. Zangenberg) (TANZ 36; Tübingen - Basel
2002) 135-141; R. Foss, Griechische Jenseitsvor Stellungen von Homer bis Plato
(RWS; Aachen 1997); L. Albinus, The House of Hades. Studies in Ancient Greek
Eschatology (Aarhus 2000).

                             
                                                                         

                                                



340 Stefan Schreiber

wird (Sisyphos, Tantalos). Die Möglic
werden zusehends ausgebaut: Ein par
Himmel werden (z.B. bei Piaton; Ver
"guten" Seelen. Vergil nimmt auch (wo
den Gedanken der Seelenwanderung na
der Seele in der Unterwelt auf(43). In d
möglich, an eine Vergöttlichung bzw
denken, die somit am unsterblichen Le
schlägt sich z.B. in Sarkophag-Darstellu
der Konsolationsliteratur(45). Wenn T
werden ("*), ist vorausgesetzt, dass s
Göttern erhoben wurden. Zu bedenken
und Klischeehaftigkeit der Sprach
Aussagekraft solcher Bezeichnungen fü
des einzelnen relativiert.

Die Bestattung der Toten galt als Vora
ins Jenseits. So spiegeln Bestattungsrit
Wandel und Übergang in eine andere
Totenspeisung am Grab eines Toten bel
Form von Weiterleben der Seelen (47). D
die besonders im Kontext von Mysterie
Verstorbene im Jenseits zu Tisch lie
verdankenden grundlegenden Vorstellu
der antiken Bevölkerung (und dam
Thessaloniki) stark geprägt.

Man darf aus diesen Beobachtunge
allgemein positive Jenseitserwartung i
erhaltenen Grabepigramme belege
Spektrum. So sehr sich in Grabepigramm

C3) Vgl. Lehtipuu, "Imagery", 141 . Eine Vo
zeigen Abbildungen menschengestaltig
durchsichtiger Flügel wesen auf Grabvasen.

C4) Dazu J. Rüpke, Die Religion der R
Inschriftliches Material bei Peres, Grabinschr

(45) So Plutarch, Cons. ad Apoll. 108d.l
Marc. 25,1; 263; Cicero, Tusc. 1,75. Wei
Thessalonians, 278.

(•*<•) Belege bei Peres, Grabinschriften, 89-9
(47) Vgl. Klauck, Umwelt, I, 73-76. Im

Feuerbestattung, im Osten (also auch in Th
wobei sich letztere allmählich durchsetzte.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 341

vom Aufstieg der Seelen in den Himmel oder zu den Sternen, finden
lassen, formuliert doch die weit überwiegende Zahl gerade keine
Jenseitshoffnung, und etliche lehnen eine solche dezidiert ab, z.B. die
häufige und populäre (daher oft abgekürzte: n.f.n.s.n.c.) Trias non fui,
non sum, non curo/ ich bin nicht gewesen, ich bin nicht, ich kümmere
mich nicht (darum) C8). Diese Ablehnung eines postmortalen Lebens
muss kein Gegensatz zur wenig einladenden Hades- Vorstellung sein.
Die skeptische Haltung war in der Bevölkerung offenbar verbreitet.

Das Bild bestätigt sich durch einen Blick auf die großen
philosophischen Strömungen im 1 . Jh., die in popularisierter Fassung
in die Bevölkerung Eingang fanden. Die epikureische Philosophie
denkt "materialistisch" an eine Auflösung des Menschen mit dem Tod
in seine Urbestandteile, so dass kein Weiterleben der Seele zu erwarten
ist. Sie interpretiert dies positiv als Befreiung von der Angst vor dem
Tod, der den Menschen gar nicht betrifft, da zuvor alle Empfindungen
aufgehoben sind. Die kaiserzeitliche Stoa, prominent vertreten durch
Seneca und Epiktet, kennt ein eingeschränktes Weiterleben der Seele
nach dem Tod, der die Trennung der Seele vom Körper bedeutet.
Dieses Weiterleben währt im Rahmen der stoischen Kosmologie
maximal bis zur nächsten Ekpyrosis, dem sich in großen Zyklen
wiederholenden Vergehen (und Neuwerden) der Welt, und findet
seinen Ort im Luftraum zwischen der Erde und den Sternen. Die

philosophisch besonders geübten Seelen der (stoischen) Weisen
können dabei höher aufsteigen als andere (und z.B. weiterhin lehren).
Radikaler als diese u.a. bei Seneca zu findende Variante stellt Epiktet
innerhalb des stoischen Kreislaufs ein Weiterleben des einzelnen in

Frage; im Tod geschieht die Auflösung von Körper und Seele in die
Grundelemente der Welt (Erde, Wasser, Feuer, Luft), die so wieder zu
Baustoffen neuer Existenz werden (49).

(48) Dazu Klauck, Umwelt, I, 76; Hoffmann, Toten, 44-57; Peres,
Grabinschriften. Vgl. 1 Kor 15,32. Die positiven Züge griechischer Jenseits-
erwartung betont I. Peres, "Positive griechische Eschatologie", Apokalyptik als
Herausforderung neutestamentlicher Theologie (Hrsg. M. Becker - M. Ohler)
(WUNT II, 214; Tübingen 2006) 267-282; vgl. ders., Grabinschriften, 263-264.

( ) Zur Stoa und zu Epikur vgl. Klauck, Umwelt, II, 92-97, 119, 122-123;
ferner M. Lang, "'Der Tod geht uns nichts an' (Epikur) - 'die Seele ist der
Ewigkeit würdig' (Seneca). Zur epikureischen und stoischen Lesart der
(jenseitigen) Welt", Lebendige Hoffnung (Hrsg. M. Labahn - M. Lang) (s. Anm.
1) 341-358. - In der Stoa begegnet entsprechend eine eher skeptisch-
pessimistische Sicht des Lebens in seiner Gefahrdung und Endlichkeit (Seneca),
oder die Chiffre des großen Festes, das es als Vorgegebenheit, als Rollen vorgäbe
schlicht anzunehmen gilt und an dessen Ende man dankbar zu gehen hat (Epiktet).

                             
                                                                         

                                                



342 Stefan Schreiber

Das stoische Denken war in der Antik
bedürfnislosen, programmatisch nonk
Kynismus verbundene0), was uns in d
Thessaloniki zurückführt: Die Passage
auf Sprache und Milieu kynisch-stois

demnach in der Stadt mit ihrer Lehre und Lebensweise bekannt

waren (51). Begegnungen mit stoischen Jenseitsvorstellungen sind dann
naheliegend.

Auf philosophischer Seite bleibt noch der Mittelplatonismus und
dessen bekanntester Vertreter Plutarch zu erwähnen, der eine
Unsterblichkeit der Seele vertritt. Bereits Piaton stellte seine Reflexion

(unter Rückgriff auf Homer) auf eine mythologische Grundlage. Mit
dem Tod steigt die Seele (bzw. der Verstand als höchster Seelenteil)
nach oben in den Himmel, wobei eine Unterscheidung zwischen den
Seelen der Guten und der Übeltäter stattfindet, was die Möglichkeit der
Vergeltung impliziert und mit Läuterung und Strafort entfaltet. Die
damit verbundene Seelenwanderung, also eine neuerliche Inkarnation
der Seele (mit weitem zeitlichen Abstand: tausend Jahre nach Piaton,
Phaidr. 249a; Rep. 615a), zielt auf den "Aufstieg" der Seele durch
rechtes Tun und letztlich die völlige Lösung des Verstandes/Geistes
von der Seele, was auf der höchsten Stufe eine "Vergottung" der Seele
bedeutet (52).

Ausgeprägte Jenseitshoffnungen spielten schließlich in Mysterien-
kulten eine bedeutende Rolle, in denen die Erfahrung von
Lebensgewinn, auch über die Todesgrenze hinaus, durch überlieferte
Mythen begründet und durch rituelle Inszenierung vermittelt wurde.
Bereits der homerische Demeter-Hymnus verspricht besonders den in
Mysterien Eingeweihten ein glückliches Geschick im Jenseits (Homer,
H. ad Cerem 473-483). Die Verheißung eines positiven, erfreulichen
Lebens nach dem Tod erfüllt eine soteriologische Funktion.
Archäologische Zeugnisse belegen, dass in Thessaloniki v.a. zwei

(») Klauck, Umwelt, 11,107-109.
(5I) Vgl. das Material bei Malherbe, Thessalonians, 134-163, und dessen

einflussreichen Aufsatz: Ders., '"Gentle as a Nurse'. The Cynic Background to 1
Thess 2",NTÌ2 (1970) 203-217.

(52) Die Vorstellung der Seelenwanderung geht auf Pythagoras zurück. Dazu
C. Ried weg. "Seelenwanderung", DNP 11 (2001) 328-330. Zur
Jenseitsvorstellung des Mittelplatonismus Klauck, Umwelt, II, 124, 133-139,
142; W. Eisele, "Jenseitsmythen bei Piaton und Plutarch", Lebendige Hoffnung
(Hrsg. M. Labahn - M. Lang) (s. Anm. 1) 315-340; zu Piaton Lehtipuu,
"Imagery", 142.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 343

Mysterien einflussreich waren: die des griechischen Gottes Dionysos
und der ägyptischen Gottheiten Isis/Osiris(53). Wichtig war dabei das
konkrete, persönliche Erleben der im Mythos artikulierten
Überzeugung durch rituelle Vollzüge, z.B. bei Einweihungen im
Rahmen der Initiation. So wird im Dionysos-Kult bei Mysterienfeiern,
in denen im Wein der Gott selbst epiphan und damit "trinkbar" wird,
rauschhaft-ekstatisch erfahren und vorweggenommen, was als
paradiesisches Jenseits, als Mysterienfeier ohne Ende erwartet werden
darfi54). Im Isis/Osiris-Kult begegnen geheimnisvoll inszenierte
Zeremonien mit hohem Erlebniswert, z.B. Dunkel/Licht-Effekte oder
der Ritus der Kornmumien (eine Osirisfigur wird mit Erde und Körnern
gefüllt, begossen - das Getreide sprießt empor), die die Hoffnung der
My sten auf ewiges Leben in konkrete Vorstellungen umsetzen (55).

Angesichts dieser Vielfalt hellenistischen Jenseitsdenkens ist die
fehlende Hoffnung, von der Paulus in 1 Thess 4,13 spricht, nur so zu
verstehen, dass alle diese Erwartungen aus christlicher Perspektive
eben keine echte Hoffnung bieten können. Es ist aber nicht

(53) Die Belege sind ausgewertet bei C. vom Brocke, Thessaloniki - Stadt des
Kassander und Gemeinde des Paulus . Eine frühe christliche Gemeinde in ihrer

heidnischen Umwelt (WUNT 11,125; Tübingen 2001) 37-41, 122-138. Wenig
bekannt ist über den Stellenwert einer Jenseitshoffnung im thessalonikischen Kult
des Kabirus; vgl. ebd. 1 17-121 ; F. Graf, "Kabeiroi", DNP 6 (1999) 123-127.

(M) Wichtiger Grundtext: Euripides, Bacchae. Hinweise gibt Plutarch, Cons.
Uxor. 10 (61 Id). Zu Inhalten und Vollzügen des Dionysos-Kults R. Merkelbach,
Die Hirten des Dionysos. Die Dionysos-Mysterien der römischen Kaiserzeit und
der bukolische Roman des Longus (Stuttgart 1988) (bes. 123.131-132 zur
Jenseitserwartung); Klauck, Umwelt , 1, 96-105. In Zusammenhang damit steht
die Orphik, die auf dem Mythos des vorzeitlichen Sängers Orpheus basiert;
Goldplättchen {lamellae Orphicae ), die als Totenpässe dienten, belegen ab dem
4./3. Jh. v.Chr. die Hoffnung auf ein positives Weiterleben in der Unterwelt, in
Gemeinschaft der Unterweltsgöttin; vgl. M. Herrero de Jáuregui, "Orphic Ideas
of Immortality. Traditional Greek Images and a New Eschatological Thought",
Lebendige Hoffnung (Hrsg. M. Labahn - M. Lang) (s. Anm. 1) 289-313;
Klauck, Umwelt , 1, 104-105; Peres, "Eschatologie", 271-272.

(55) Dazu J. Assmann, "Isis bei den Griechen", Antike Randgesellschaften und
Randgruppen im östlichen Mittelmeerraum (Hrsg. H.-P. Müller - F. Siegert)
(MJSt 5; Münster 2000) 37-39; R. Merkelbach, Isis regina - Zeus Sarapls. Die
griechisch-ägyptische Religion nach den Quellen dargestellt (Stuttgart - Leipzig
22001); M. Bommas, Heiligtum und Mysterium. Griechenland und seine
ägyptischen Gottheiten (Sonderbände der Antiken Welt; Mainz 2005); Klauck,
Umwelt , 1, 1 1 1-1 18. Wichtiger Quellentext: Apuleius, Met. 1 1 . Die Einweihung
"sichert" die Teilhabe der Verstorbenen am göttlichen Leben, die so selbst in eine
göttliche Position gelangen, d.h. sich nicht mehr durch Sterblichkeit von den
unsterblichen Göttern unterscheiden.

                             
                                                                         

                                                



344 Stefan Schreiber

anzunehmen, dass für die Thessalonike
Parusie-Hoffnung nur der totale Pessim

Das wird umso deutlicher, wenn ein
Jenseits Vorstellungen in Thessaloniki be
apokalyptische Hoffnungsmuster schei
Darstellungsmotive in 1 Thess 1 ,10; 4
Dabei war der Gedanke der Auferwec
wesentlich, womit sich Gottes Ger
irdischen Erfahrungen politisch-gesell
apokalyptischen Gruppe - als wirksam
zum ewigen Leben ist nämlich die ko
Israels, das Leben als Gerechter ge
politischen Anfechtungen der Geg
Erwartung mit einer völligen Neuschö
auch den einzelnen in seinem ganze
(ohne dass dabei seine "Personalität" ve
Auch wenn wohl die Mehrzahl 

Nichtjuden bestand (vgl. die in 1 Thes
von den Götterbildern"), bleibt für vi
zur Synagoge als sog. "Gottesfür
wahrscheinlich. Auch einzelne Juden d
haben. Auf diesen Hintergrund deu
jüdische Prägung der Sprache von 1
Obwohl archäologische Zeugnisse f
(kleinen) jüdischen Synagoge in Thess
eine Synagoge ist in Apg 17,1 vorausg
282 impliziert, der von jüdischen Kolo

(*) Die Untersuchung jüdischer Grabinschr
gezeigt, dass die Konzeption der Auferstehu
Überzeugung, dass mit dem Tod alles Leb
schränktes Weiterleben denkbar ist, Ausdru
Vorstellungen sind kaum ohne gegenseitige
Conceptions of Afterlife in Jewish Inscripti

(57) Dazu mit Belegen Schreiber, "Variationen", 131-139. Diese
Neuschöpfung betrifft auch die "Körperlichkeit" des Menschen: Es geschieht
nicht einfach leibliche Erweckung, sondern eine Umgestaltung der Existenzweise
als Voraussetzung für ganz heilvolles Leben. Vgl. zum Beispiel der ApkMos S.
Schreiber, "Der Mensch im Tod nach der Apokalypse des Mose. Eine
frühjüdische Anthropologie in der Zeit des Paulus" , JSJ 35 (2004) 49-69 .

('*) Zur Diskussion vom Brocke, Thessaloniki, 207-233. Fast ausschließlich
heidnische Herkunft nehmen dagegen z.B. Haufe, 1 Thessalonicher, 10 und
Malherbe, Thessalonians, 56, 59-60 an.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 345

4. Überzeugung der Gemeinde: Die Missionsverkündigung

Im Rahmen der beschriebenen Vielfalt möglicher Jenseitserwar-
tungen traf die Botschaft des Missionsteams auf die Thessaloniker. Im
Zentrum der Erstverkündigung stand sicher Christus als Gekreuzigter
und Erweckter. Die den Tod überwindende Erweckung Jesu spiegelt
sich in den Briefaussagen von 1 ,10 und 4,14 und ist die Voraussetzung
dafür, dass Paulus bereits im Präskript des Briefes Jesus als "Christos"
und "Kyrios" betiteln kann (1,1). Die Semantik dieser beiden Titel
verdankt sich frühjüdischen Gesalbtenvorstellungen bzw. der
hellenistischen Anrede eines Höhergestellten, besonders eines kultisch
verehrten, göttlichen Wesens (59), und bestimmt Jesus so als legitimier-
ten, machtvollen Repräsentanten Gottes, der quasi als "Mitherrscher"
Gottes den Beginn der Endzeit markiert. Dass mit Jesu Erweckung die
Endzeit Gottes begann, die bereits das Leben in der Gegenwart
qualifiziert, ist nur auf dem Hintergrund des frühjüdischen
apokalyptischen Modells der endzeitlichen Totenerweckung als Auftakt
der Endzeit (die nun mit Jesus in Gang gesetzt wurde) verstehbar O .
Der zukünftig erwartete Auftritt des Endzeit-Repräsentanten aus dem
Machtbereich Gottes wird dann die Vollendung der göttlichen
Herrschaft bringen, ein Gedanke, der in der apokalyptischen Literatur
geläufig war (grundlegend Dan 7,13-14, dann z.B. äthHen 37-71; 4 Esr
13) und den Paulus wohl schon als Bestandteil der Jesus-Tradition
kannte (Mk 13,26-27par; 14,62par)(61). Bereits zu 1 Thess 4,16-17
hatten wir die Vertrautheit der Adressaten mit der apokalyptischen
Stationenfolge wenigstens in Umrissen vermutet. Für Juden und

(") Dazu S. Schreiber, Gesalbter und König. Titel und Konzeptionen der
königlichen Gesalbtenerwartung in frühjüdischen und urchristlichen Schriften
(BZNW 105; Berlin - New York 2000); ders., Begleiter durch das Neue
Testament (Düsseldorf 2006) 27-30. Rom 10,9 verbindet die Kyrios- Anrede mit
Jesu Erweckung, 1 Kor 15,3b-5 den Christus-Titel.

(") Dies ist auch in späteren Briefen noch sichtbar, vgl. 1 Kor 15,12-34.50-
55; Phil 3,10-11.14.20. Die Verschränkung von Gegenwart und Zukunft des
christlichen Lebens ist in 1 Thess 5,4-10 relevant. Die Totenerweckung gehörte
auch nach Malherbe, Thessalonians, 283-284 zur paulinischen Verkündigung.

(6I) Inhalte der Missionspredigt vermuten hier auch Haufe, 1 Thessalo-
nicher, 79; Reinmuth, "1 Thessalonicher", 142-143. Haufe nimmt jedoch eine
Herkunft aus der (judenchristlich-prophetischen) Gemeindetradition an. Gegen
Herkunft aus der Jesus-Tradition und für eine Verortung in der prophetischen
Tradition der Gemeinde von Antiochia votiert Becker, Paulus, 129, 152: Die
ersten Todesfalle in der antiochenischen Gemeinde seien der Anlass gewesen, die
Totenerweckung in die Parusieerwartung einzubringen.

                             
                                                                         

                                                



346 Stefan Schreiber

Gottesfürchtige gehörte apokalyp
kulturellen Wissen. Dass die Volle
christliche Gemeinde noch ausstand,
gesellschaftlichen Differenzerfahr
gewesen sein.
Dieses Modell erhält durch die 

Erwartung der Gemeinde Bedeutung.
hervor. (1) Der erste betrifft die per
Christus zugesagte Rettung aus de
Gottes (1,10; 5,9-10) bedeutet di
Akzeptanz des Einzelnen durch Gott
endzeitlichen Neuwerdung ein(62)
abstrakt, sondern beginnt gegenwär
Christus ohne Begrenzung durch End

(2) Die konkrete Vorstellungsmö
Jenseits und der Aufnahme der direkten Christus-Gemeinschaft lieferte

das Modell der nahe bevorstehenden Parusie Christi. Dass Paulus an

vier Stellen in 1 Thess die "Parusie" wachrufen kann (2,19; 3,13; 4,15;
5,23), macht diese als Bestandteil der Erstverkündigung wahr-
scheinlich; wir vermuteten schon zu 4,14 die Vertrautheit der
Gemeinde mit dem Bild des Führens mit Jesus. Der kulturell

einschlägige Terminus Parusie provozierte eine kritische Distanz zur
politisch-gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Mitte der 80er Jahre des vergangenen Jh. hat Karl Donfried
wesentlich dazu beigetragen, dass die politische Semantik etlicher
Termini des 1 Thess stärker bewusst und damit eine kritische Haltung
des Paulus gegenüber den politischen Verhältnissen seiner Zeit hörbar
wurde. Das betrifft neben den Begriffen Jtapouaía, ànávTtiaiç und
icúpioç z.B. auch das imperiale römische Programm von pax et
securitas (1 Thess 5,3), die Rede von der ßacnXeia Gottes (2,12) und
dem eùocYYÉA,iov (1,5; 2,2.9) (63). Sowohl in ihrer gegenwärtigen

(62) Zum apokalyptischen Modell gehört auch das Kommen des Herrn vom
Himmel her in 1,10. Das Sterben Jesu "für uns" in 5,10 lässt sich auf dem
Hintergrund antiker Freundes-Ethik, deren höchste Form das Sterben für den
Freund darstellt, verstehen; vgl. Rom 5,5-10.

C) K.P. Donfried, "The Cults of Thessalonica and the Thessalonian
Correspondence" (1985), Paul, Thessalonica, and Early Christianity (Hrsg. K.P.
Donfried) (London - New York 2002) 34-35. Vgl. Witherington, Thess, 137-
141; Tellbe, Paul, 123-130; H. Koester, "Imperial Ideology and Paul's
Eschatology in 1 Thessalonians", Paul and Empire. Religion and Power in
Roman Imperial Society (Hrsg. R.A. Horsley) (Harrisburg 1997) 158-166; J.R.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 347

Existenz als auch in ihrer Rolle im Rahmen der endzeitlichen

Vollendung stellt die Gemeinde einen Gegenentwurf zur politischen
Ideologie des Imperium Romanům dar. Die bewusste Wahrnehmung
dieser Einsicht besitzt identitätsbildende Wirkung (M).

Sowohl auf seinem politischen Hintergrund als auch angesichts der
vielfältigen Jenseitserwartungen der Umwelt avancierte das Parusie-
Modell zu einem entscheidenden Faktor für das Profil und die Identität

der Gemeindeüberzeugung, die sich z.B. im Unterschied zu
Inszenierungen in Mysterienkulten oder philosophischen Spekula-
tionen über das Geschick der Seele als eigenständig erweisen konnte.

5. Die Gesprächssituation

Dieses Identitätsprofil wurde nun faktisch mit unerwarteten
Todesfällen in der Gemeinde konfrontiert, wie der Textbefund von
4,13 vermuten lässt. Der Tod schließt die betroffenen Gemeindeglieder
vom Erleben der Parusie aus. In Form der Parusie können die kürzlich

Verstorbenen jedenfalls nicht an der heilsbedeutsamen Christus-
Gemeinschaft partizipieren, was Verunsicherung in der Gemeinde
auslöst. Daher rückt in 4,15-17 die Parusie als Problemfeld in den
Vordergrund. Eine im apokalyptischen Szenario vorgesehene
allgemeine Totenerweckung löst dieses konkrete Problem nicht. Denn
in Frage steht der entscheidende Augenblick des Eintritts in die
unmittelbare Christus-Gemeinschaft.

Und dies hat Folgen für das öffentliche Selbstbewusstsein der
Gemeinde. Die davon betroffene gesellschaftlich-politische Gemein-
desituation darf nicht unterschätzt werden. Textimmanent ist sie

präsent durch die symbolträchtigen Vorstellungen der Ankunft/
jtapovaia und der Einholung/à7távxriaiç, verbunden mit dem Szenario
der apokalyptischen Durchsetzung Gottes, das einen öffentlichen (65)
Herrschaftsantritt darstellt. Diese sehr konkrete Erwartung besitzt

Harrison, "Paul and the Imperial Gospel at Thessaloniki", JSNT 25 (2002) 7 1-96;
allgemeiner N.T. Wright, "Paul's Gospel and Caesar's Empire", Paul and
Politics (Hrsg. R.A. Horsley) (Harrisburg 2000) 160-183.

(M) Zu dieser Funktion des 1 Thess vgl. Tellbe, Paul, 131-137: Die
Gemeinde werde in ihrer sozialen "Ehre" bestärkt und als "court of reputation",
von Gott erwählt, aufgewertet; mit Bezug auf die eschatologischen Aussagen
merkt er an: "Yet the ultimate honor comes from their Lord and Savior Jesus

Christ on the day of the parousia" (136).
(ö) Die Öffentlichkeit des Ereignisses betont Witherington, Thessalonians,

138.

                             
                                                                         

                                                



348 Stefan Schreiber

Relevanz für die Gemeinde als Umk
ungerecht erfahrenen politisch-gesell
endlich erhält die Gemeinde die große
Einholung des Kyrios verbunden ist. 
vor den Augen aller Welt haben die Ve

Die existentielle Bedeutung dieser
nachvollziehbar, wenn wir die Gem
soziale Gruppe, die von Seiten der i
dominierenden Gesellschaft Gleichgül
wahrnehmen. 1 Thess 1,6; 2,14; 33-5
denen sich die junge Gemeinde in The
der Missionare gegenüber sah. Aus der
erschienen die Christen als Frem
Nichtteilnahme an den städtischen 

Gesellschaft war durch den Ausfall der üblichen kulturellen Merkmale

gefährdet. Sie stellten eine Minderheit dar, die zudem schnell politisch
verdächtig werden konnte, wurde doch Christus als herrscherliche
Gestalt verkündet (vgl. 4,15-17) C66)- Die Folge waren Verdäch-
tigungen, Diskriminierung, soziale Isolation und Marginalisierung,
was konkret z.B. den Ausschluss aus wichtigen sozialen Bezügen
(Familie, Beruf) und wirtschaftlich einschneidende Nachteile
bedeutet^7). Umso wichtiger für die Sicherung der eigenen Identität
wurden Hoffnungsbilder, die eine Korrektur dieser Verhältnisse
verheißen.

6. Der Brieftext: Eschatologie

Die Lösung, die Paulus der Gemeinde mit seinem Schreiben
anbietet, besteht in einer Auslegung der apokalyptischen, durch die
Jesus-Überlieferung vermittelten Parusie-Tradition, die durch die
"richtige" Reihenfolge der Ereignisse das Problem entschärft: Weil die
Verstorbenen vor dem eigentlichen Parusie-Ereignis erweckt werden,

(") Daneben sind Anfeindungen durch die Synagoge denkbar, weil die
Christus-Gruppe als Konkurrenz und politische Gefahr für die der (im 1 . Jh. wohl
noch kleinen) Synagoge in Thessaloniki gewährten Privilegien wahrgenommen
werden konnte (vgl. Apg 17,5); auf diesem Hintergrund wird die scharfe Polemik
gegen Juden in 2,14-16 als Reaktion des Paulus (wenigstens teilweise) erklärbar.

O Auf den Märtyrertod einzelner Gemeindeglieder lässt der Text aber an
keiner Stelle schließen. Die Toten von 4,13 sind nicht als Märtyrer zu verstehen.
So jedoch Donfried, "Cults", 41-44; vgl. Witherington, Thessalonians, 139.
Dagegen Tellbe, Paul, 100-102.

                             
                                                                         

                                                



Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki 349

erleben sie dieses vollständig mit. Die Parusie kann als Identitäts-
merkmali68) und zentrale Überzeugung präsent bleiben. Sie bedeutet
(1) den Eintritt in die endzeitlich-jenseitige Gemeinschaft mit Christus
über die Todesgrenze hinaus und (2) die gesellschaftlich-politische
Rehabilitation der marginalisierten und öffentlich herabgesetzten
Gemeinde durch höchste göttliche Reputation.

Um Zweifeln an seiner (letztlich recht einfachen) Version vom
Ablauf der Endereignisse prophylaktisch zu begegnen, versichert sich
Paulus der Autorität eines Herrenwortes. Damit ist die hermeneutische

Frage nach dem Verständnis basaler Tradition berührt. Die
Formulierung der Glaubensaussage in 1 Thess 4,14 und des "Her-
renwortes" in 4,15-17 legt die paulinische Praxis der Traditions-
anwendung offen: Tradition lebt in der Auslegung, die auf die
Lebenswirklichkeit der Christen bezogen ist. Erst die Wechselbeziehung
von Tradition und Lebenswirklichkeit löst das Problem der neuen

Jenseitshoffnung in Thessaloniki. Paulus bezieht die Gemeinde in diesen
Auslegungsprozess ein, wenn er sie in 4,18 zur gegenseitigen
Bewusstmachung auffordert; die "Ermutigung" (napaKaMxe) ist ein
Akt der gemeinsamen Reflexion der eigenen Glaubensgrundlage (w).

Beide Aspekte sind unverzichtbar. Auf dem Fundament
angeeigneter Tradition der ersten christlichen Generation ist christliche

Jenseitshoffnung eine begründete Hoffnung. So bleibt die Basis
christlicher Jenseitshoffnung die Erwartung der unmittelbaren
personalen Gemeinschaft mit Christus.

Das Ziel der Christus-Gemeinschaft akzentuieren die Endbetonung
des crì)v amó) in 4,14, die Vorstellung der Einholung des Herrn und vor
allem das personal gefasste Resümee der Ereignisse "wir werden
allezeit mit dem Kyrios sein" in 4,17, das in 5,10 wieder aufgegriffen
wird: "zusammen mit ihm leben". Im Hintergrund steht folgendes
Denkmodell: Weil Jesus gestorben und erweckt ist, haben die zu ihm
Gehörenden, die - wie aus anderen Briefen des Paulus hervorgeht -

0®) Als Sicherung der Sinnwelt der Thessaloniker, in der die eschatologische
Hoffnung als Identitätsmerkmal fungiert, beschreibt Börschel, Konstruktion, 241
(vgl. 228-229) die paulinische Briefpragmatik.

(") Paulus verfolgt damit eine andere Strategie, als sie für antike Trostbriefe
leitend ist. Eine große Nähe zum Trostbrief erkennt jedoch Malherbe,
Thessalonians, 279-280. Es fehlen freilich in 1 Thess gerade charakteristische
Topoi des Trostbriefs: Grausamkeit des Schicksals, der Tod als allen Menschen
gemeinsame Erfahrung, die Vernunft als Mittel zur Linderung der Trauer, das
Annehmen des Schicksals, die Erfüllung der gesellschaftlich üblichen Pflichten
um den Toten, Anteil an der Trauer der Betroffenen.

                             
                                                                         

                                                



350 Stefan Schreiber

durch die Taufe an seinem Tod Ant
Erweckung teil (70) . Die Bezeichnung 
fenen" in 1 Kor 15,20 bringt dieses M
Allein die Zugehörigkeit zu Christus is
Jenseitshoffnung, ein Kriterium, das
entzieht.

Je neuer Ort der Auslegung ist die Leb
Dabei macht die Erinnerung an 
Hausgemeinde von Thessaloniki als Ad
Parusie des Herrn aufmerksam für die

Eschatologie: Gegenüber den politis
tonangebenden Mächten und Strukture
Kleinen, Unterdrückten und Machtlo
des Kyrios wartet.

Westfälische Wilhelms-Universität Münster
Johannisstraße 8-10
D-48143 Münster

Stefan Schreiber

SUMMARY

Paul's portrayal of the parousia of Christ in 1 Thess 4,13-18 is induced by a
concrete problem of the recently founded community in Thessalonica. So to
understand the text means to reconstruct the situation out of which it has been

written. A closer look at the argument of 4,13-18 reveals the fact that the event of
the parousia is the centre of the problem. After a brief sketch of the recent
scholarly discussion, the article gives an overview of ancient conceptions of the
hereafter (or their lack, respectively) as the cultural background of the potential
reception of the idea of the parousia in Thessalonica. Then the identity building
force of this idea as part of the missionary preaching becomes discernible: a
Christian identity constituted by a separate hope of life after death and a critical
distance to the socio-political reality. In this light the deaths of some community
members can be understood as an attack on the identity of the community, which
Paul's eschatological rearrangement tries to strengthen again.

(™) Vgl. 1 Thess 5,10; 1 Kor 6,14; 15,12-22; 2 Kor 4,14; Rom 6,3-5.8;
8,11.17.32.

                             
                                                                         

                                                


	Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre Probleme (1 Thess 4,13-18)
	Stefan Schreiber
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Contents
	p. [326]
	p. 327
	p. 328
	p. 329
	p. 330
	p. 331
	p. 332
	p. 333
	p. 334
	p. 335
	p. 336
	p. 337
	p. 338
	p. 339
	p. 340
	p. 341
	p. 342
	p. 343
	p. 344
	p. 345
	p. 346
	p. 347
	p. 348
	p. 349
	p. 350

	Issue Table of Contents
	Biblica, Vol. 88, No. 3 (2007) pp. 305-456
	Front Matter
	Commentationes
	þÿ�þ�ÿ���P���s���a���l���m��� ���7���8��� ���a���l���s��� ���"���M���i���t���t���e���"��� ���d���e���s��� ���P���s���a���l���t���e���r���s���?��� ������� ���e���i���n��� ���V���e���r���s���u���c���h��� ���[���p���p���.��� ���3���0���5���-���3���2���5���]
	Eine neue Jenseitshoffnung in Thessaloniki und ihre Probleme (1 Thess 4,13-18) [pp. 326-350]
	Die Legio X Fretensis und der Besessene von Gerasa Anmerkungen zur Zahlenangabe "ungefähr Zweitausend" (Mk 5,13) [pp. 351-364]
	An Exploration of Conditional Clause Exegesis with Reference to Galatians 1,8-9 [pp. 365-392]
	What Shall We Do? The Community Rules of Thomas in the 'Fifth Gospel' [pp. 393-414]

	ANIMADVERSIONES
	Johannine Soteriology and Aristotelian Philosophy A Hermeneutical Suggestion on Reading John 3,16 and 1 John 4,9 [pp. 415-421]

	RECENSIONES
	Vetus Testamentum
	Review: untitled [pp. 422-426]
	Review: untitled [pp. 426-431]
	Review: untitled [pp. 431-434]
	Review: untitled [pp. 434-437]

	Novum Testamentum
	Review: untitled [pp. 438-440]
	Review: untitled [pp. 440-444]

	Varia
	Review: untitled [pp. 445-449]


	NUNTII PERSONARUM ET RERUM [pp. 450-452]
	LIBRI AD DIRECTIONEM MISSI [pp. 453-456]
	Back Matter



