®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universitatsbibliothek

Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2019. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 79 (2):
83-87. https://doi.org/10.14315/evth-2019-790203.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
P .:_-:C‘,P'I}‘
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %\ =
Deutsches Urheberrecht ‘?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & Ve
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ b _,-*


https://doi.org/10.14315/evth-2019-790203
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

In der vergangenen Reformationsdekade
war gelegentlich der Verdacht zu horen,
die Beschworung der groflen Vergangen-
heit des Protestantismus solle nur ablen-
ken von dessen trister Gegenwart, die
geprigt sei von chronischem Mitglieder-
verlust, briichiger Traditionsweitergabe
und schwindender kultureller Pragekraft.
Plakative Buchtitel wie » Ende des Luther-
tums?« (Benjamin Hasselhorn) illustrieren
eine spitzeitliche Grundstimmung, die in
der Frage gipfelt, ob der Protestantismus
seine geschichtliche Mission nicht viel-
Jeicht schon erfiillt habe und daher tiber-
fliissig geworden sei. Einen ganz anderen
Ton schligt der programmatische Beitrag
von William Schiweiker an, den wir an
den Anfang dieses Heftes gesetzt haben.
Fiir Schweiker, der an der University of
Chicago Theologische Ethik lehrt, hat
der Protestantismus seine Zukunft nim-
lich noch vor sich. Die »Meldungen tiber
den Tod des Protestantismus« hilt er da-
her fiir »heftig tibertrieben«. Als Kern der
reformatorischen Botschaft identifiziert er
einen »theologischen Humanismus«, der
sich in einer im Prinzip anti-totalitdren in-
nerweltlichen Gewaltenteilung artikuliert:
Die Reformatoren hitten die Hervorhe-
bung einer religiosen Sondersphire abge-
lehnt und unterschiedliche soziale Lebens-
bereiche ausdifferenziert, denen sie allen
eine gottliche » Berufung« und damit eine
gleichrangige, religios begriindete Wiirde
zusprachen. Sie hitten damit »einen ge-
nerellen Trend hin auf ein Gleichgewicht
der Krifte (balance of powers) und der
aktiven Beteiligung (empowerment) der
Menschen« ausgelost. Die funktionale
Differenzierung der modernen Gesell-
schaft und das Netzwerkdenken seien
»eine weltweite Ausstrahlung des pro-
testantischen Konzepts der gesellschaft-

lich-kulturellen Ordnung«. Angesichts der
heutigen Bedrohung und Infragestellung
einer polyzentrisch-egalitdren sozialen
Welt sei der protestantische Impuls heute
wichtiger denn je. Schweiker betont, dass
dieses protestantische Konzept tief in der
religiosen » Uberzeugung« (conviction) des
reformatorischen Christentums verankert
sei. Deshalb warnt er die Kirchen auch da-
vor, sich in der Kommunikation ihrer Bot-
schaft auf die blofle kulturelle Plausibilisie-
rung der Glaubensinhalte zu beschranken:
»Plausibilitit ohne Uberzeugung ist leer;
Uberzeugung ohne Plausibilitit ist un-
fruchtbar (moribund)«.In der Gegenwart
erkennt Schweiker zwei Gefahren, denen
der Protestantismus entgegentreten miisse:
einen »hyper-theism« und eine »over-hu-
manization«. Der »hyper-theism« ist ein
totalitirer religioser Fundamentalismus,
der die eigene Religion zum Maf3stab fir
das gesamte soziale Leben machen will
und also im Namen der Einheit Vielfalt
und Freiheit aufhebt. Die »over-humani-
zation« ist eine radikale Diesseitsorientie-
rung, die einen Transzendenzbezug konse-
quent ausschlieSt. In der Diagnose stimmt
Schweiker hier mit Charles Taylor tiberein.
Er liest den neuzeitlichen Immanentismus
aber anders als dieser nicht als Folge der
Reformation, sondern als Verrat an die-
ser. Und wihrend der Katholik Taylor fiir
die Religion in der Moderne besondere
Riaume fiir Erfahrungen einer ekstatischen
Fiille des Lebens sucht, pladiert der Protes-
tant Schweiker dafiir, die Religion mitten
im Leben in der Welt zu verorten. Dafiir
benennt er drei zentrale Herausforderun-
gen: die Bewahrung der Menschenwiirde
angesichts systemischer Ungerechtigkeit,
die Vereinbarkeit eines Wohlergehens der
Menschheit mit nachhaltigem Schutz der
nichtmenschlichen Umwelt und schlief3-



84 Zit diesem Heft

lich die antifundamentalistische »Huma-
nisierung der Religion«. In diesem Sinn
versteht er —in Anlehnung an Tillich — den
Protestantismus nicht mehr nur als christ-
liche Konfession, sondern als Prinzip, das
sich in jeder Religion korrigierend und
orientierend geltend machen soll. Um der
menschheitlichen Verantwortung willen
gilt daher: »Die Zukunft wird protestan-
tisch sein, einerseits, und sie muss protes-
tantisch sein, andererseits. «

Eine anti-fundamentalistische Pointe
haben auch die Uberlegungen von Anne
Kifer zum interreligiosen Dialog. Kifer
unterstreicht zwar, dass in diesem Dia-
log die eigenen Glaubensiiberzeugungen
weder verschwiegen noch vergleichgultigt
werden diirften. Die zentrale Aufgabe be-
stehe aber nicht darin, den je Anderen von
der eigenen Wahrheit zu iiberzeugen, son-
dern ihn zu versteben. Es komme darauf
an, ein gemeinsames Feld zu finden, auf
dem man miteinander ins Gesprach kom-
men kann. Kifer bestimmt Wahrheit zu-
nichst als ein unverfiigbares Geschehen,
in dem sich einem individuellen Subjekt
die Ubereinstimmung seines Erkennens
mit dem zu erkennenden Sachverhalt mit
Gewissheit erschliefst. Wahrheit konne
daher weder durch empirische Beweise
noch durch Berufung auf Autorititen ~
und seien es heilige Schriften — zwingend
erzeugt werden. Dies betrifft auch und
gerade die Artikulation von Wahrheits-
iberzeugungen im interreligiosen Dialog.
Hier ist es sogar besonders virulent, weil
Kifer zufolge Religion »das Phinomen
bezeichnet, dass Menschen in Bezogen-
heit auf etwas leben, dem sie lebensent-
scheidende Bedeutung zumessen, weil es
umfassend und ausschlaggebend Sein und
Sinn ihres Lebens bedingt und begriin-
det«. Interreligioser Dialog ist daher das
offene Gesprich tiber Wahrheitsiiberzeu-
gungen, die fiir die beteiligten Subjekte
jeweils »lebensentscheidende Bedeutung«
haben. Kifer rat nun davon ab, diesen
Dialog direkt mit der Gottesfrage zu

beginnen, da sich im Gottesverstindnis
sehr schnell gravierende Unterschiede ab-
zeichneten. » Menschheitsgemeinsam« sei
indes, dass in der Religion Menschen ihr
eigenes Selbstsein thematisieren. Deshalb
sollte nach Kifer der » Austausch tiber
das menschliche Selbst, das Wahrheit
erkennen, Gewissheit erleben und auch
Heil erfahren kann, (...) als Dreh- und
Angelpunkt den interreligiosen Dialog
anleiten«. Insofern religiose Menschen
ihr Selbstsein auch im Medium der Aus-
legung heiliger Schriften deuten, gehort
zu diesem Austausch auch das Gesprich
iber die Autoritit und Lebensrelevanz
heiliger Schriften und den Umgang mit
ihnen. Das mit dem Dialog einhergehende
»Vertrautwerden mit Verschiedenheit auf
dem Boden des gemeinsamen Mensch-
seins kann ein Verstchen des anderen wie
des Eigenen ermoglichen«. Da jetzt »das
Differente als Antwort auf gemeinsame
Fragen verstanden werden« kann, kénne
im Rahmen des gewachsenen Vertrauens
dann auch die Gottesfrage angesprochen
werden.

Fiir das protestantische Selbstverstind-
nis war die Berufung auf die Bibel durch-
gangig entscheidender Bezugspunkt.
Auslegungsfragen waren daher immer
Ausdruck protestantischer Selbstverstin-
digung. Insofern gehort auch der grofifla-
chige Forschungsbericht von Christfried
Béttrich in diesen Zusammenhang, illus-
triert sein hochinformativer Langsschnitt
auf die Verinderungen der Exegese von
» Luke-Acts«, also des Lukasevangeliums
und der Apostelgeschichte, in den vergan-
genen Jahrzehnten en passant doch auch
Verschiebungen der theologiegeschicht-
lichen Tektonik. Vorbei seien die Zeiten,
in denen Lukas wegen antijiidischer,
romfreundlicher, »frithkatholisch«-ver-
biirgerlichter Tendenzen zuriickgesetzt
und gegen Paulus ausgespielt worden sei
(»Haut den Lukas!«). Bottrich stellt zu-
nichst neuere Entwiirfe zu Entstehung,
Gliederung und Konzeption des lukani-



schen Werkes vor. Darauthin skizziert er
den aktuellen Stand der Forschung im
Blick auf »iiberkommene Themen«: Die
Kritik an der theologischen Uberformung
der Geschichtsschreibung durch Lukas
sei einer Wirdigung der dabei leitenden
theologischen Intentionen gewichen; der
Vorwurf einer »Hellenisierung« der jiidi-
schen Imprignierung des Christentums
durch Lukas habe durch die Wahrneh-
mung der »hellenistischen« Einflusse
schon auf das Judentum der Zeit Jesu
die Grundlage verloren (weshalb Lukas
heute denn auch nicht mehr als »Hei-
denchrist«, sondern als Diasporajude
identifiziert wird); und das ehemals
heftig umkimpfte Thema der »Heilsge-
schichte« sei ohnehin weitgehend aus der
theologischen Diskussion verschwunden.
Stattdessen seien »neue Fragestellun-
gen« ins Blickfeld geraten: Im Blick auf
das Verhiltnis von »Kirche und Israel«
werde Lukas heute als »Phinomen ei-
ner Ubergangszeit« wahrgenommen, da
er in »merkwiirdiger Ambivalenz« und
»spannungsvollem Nebeneinander« ju-
dentumskritische mit judentumsfreund-
lichen Tendenzen verbinde. Neue Pers-
pektiven eroffnen sich auch in der Frage
der Heilsbedeutung Jesu: Zwar bleibe bei
Lukas in der Tat »der ganze Vorstellungs-
kreis von Sithne und Stellvertretung (...)
marginal«; doch habe Lukas »in Sachen
Soteriologie« durchaus keinen »blinden
Fleck«. Soteriologie »konzentriert sich«
bei Lukas nach Béttrich eben »nicht auf
den einen Punkt des Todes Jesu allein,
sondern umfasst seine gesamte Sendung
als Ausdruck der Zuwendung Gottes«.
Feministische Exegese habe der lukani-
schen »Eigenart, die Lebenswirklichkeit
von Frauen auf tiberraschend sensible
Weise wahrzunehmen«, schirfere Kontur
gegeben. Bottrich konstatiert allerdings
auch hier eine Ambivalenz: Lukas habe
sich letztlich doch gescheut, »die Frauen
im Umfeld Jesu auch terminologisch als
Schiilerinnen Jesu zu bezeichnen oder

Zu diesem Heft 85

ihnen vergleichbare Funktionen wie den
Minnern zuzugestehen«. Deshalb werde
er in der exegetischen Diskussion teils
als »Anwalt der Frauenbefreiung« ge-
wiirdigt, teils als Vertreter traditioneller
Frauenrollen verteidigt oder kritisiert.
Wias schlieSlich die Frage betrifft, ob Lu-
kas als » Anwalt der Armen — oder als An-
walt fiir die Armut als solche« zu verste-
hen sei, schligt Béttrich sich auf die Seite
der Befreiungstheologie: Es sei Lukas um
die Uberwindung von Armut, nicht um
die Armut als asketisches Lebensideal
gegangen. Bottrichs Forschungsbericht
verwirklicht exemplarisch das, was er
als den Charakter der Lukasforschung
insgesamt bezeichnet: Er ist ein » Weg-
gesprich« im Sinne des Emmausgangs
(Lk 24) und miindet in die iiberzeugende
Einsicht: »Der Theologe Lukas hat in den
theologischen Diskursen des 21. Jh.s wie-
der ein gewichtiges Wort mitzureden!«
Wie sich das protestantische »Schrift-
prinzip« unter den Bedingungen der Mo-
derne bewahren oder reformulieren lisst,
wird seit langem diskutiert; im Horizont
der »Postmoderne« werden dabei gleich-
sam die Karten neu gemischt, und alt-
vertraute Konfliktlinien verwischen. Wie
produktiv das sein kann, zeigt der Bei-
trag von Simon Volkmar. Volkmar sucht
in Hermann Sasses Versuch einer »Neu-
begriindung des Schriftprinzips« nach
»Impulsen« fiir den hermeneutischen
Diskurs der Gegenwart. Sasse, Kirchen-
historiker an der Erlanger Fakultat, war
in vieler Hinsicht ein eigenwilliger Kopf:
Frither Gegner des Nationalsozialismus,
mit Dietrich Bonhoeffer federfiihrend fiir
das »Betheler Bekenntnis« von 1933, war
er an den Beratungen zur Barmer Theolo-
gischen Erkldrung beteiligt, unterschrieb
diese aber nicht, weil er sie fiir unionis-
tisch hielt. 1949 nahm er einen Ruf nach
Australien an und entwickelte von dort
aus eine beachtliche, wenn auch durch-
aus kontrovers diskutierte Wirkung auf
das internationale Bekenntnisluthertum.



86 Zut diesent Heft

Schrifthermeneutisch, so Volkmar, ver-
suchte er, die lutherische Uberzeugung
von der Heiligen Schrift als Gottes Wort
zu bewahren, ohne deshalb die histo-
risch-kritische Erforschung der Bibel als
Menschenwort zu verwerfen. Als Spe-
zifikum des biblischen Gottesverstind-
nisses habe er erkannt, dass Gott durch
menschliches Wort zu den Menschen
spreche. Deshalb habe die inkarnations-
theologisch akzentuierte Christologie fiir
Sasse entscheidende schrifthermeneuti-
sche Bedeutung gewonnen; er fasste die
Einheit von Gottes- und Menschenwort
in der Heiligen Schrift nach Analogie
des Zwei-Naturen-Dogmas. Das ermog-
lichte eine uneingeschrinkte Wahrneh-
mung der >Menschlichkeit« der Schrift.
Sasse konnte deshalb auch unbefangen
die Kanonizitidt der biblischen Schriften
auf ihre wirkungsgeschichtliche Akzep-
tanz zuriickfithren. Besonders interessant
sind Volkmars Ausfiihrungen iiber Sasses
Umgang mit der Vielstimmigkeit im bib-
lischen Zeugnis. Sasse habe »in den Lii-
cken und Widerspriichen der biblischen
Texte ein pragmatisches und dsthetisches
Potential« identifiziert, das es nicht har-
monistisch zu eliminieren, sondern
»hermeneutisch fruchtbar zu machen«
gelte. Die »Spannung« zwischen »ab-
weichenden Uberlieferungen« sei »keine
zu korrigierende Misslichkeit«, sondern
mache »gerade das performative Poten-
tial der biblischen Texte« aus. Volkmar
spricht (mit einem Begriff der Agypto-
login Emma Brunner-Traut) von einer
»aspektivischen Asthetik der biblischen
Uberlieferung«, die sich »dagegen sperrt,
aus ihr ein rationales, in sich konsistentes
Wirklichkeitsverstindnis zu konstruie-
ren«. Leserinnen und Leser miissten da-
her »die Widerstandigkeit der biblischen
Texte aushalten«, statt sich ihrer verein-
deutigend zu bemichtigen. Inwieweit
Sasse selbst diesem anspruchsvollen her-
meneutischen Programm immer gerecht
wurde, kann dahingestellt bleiben. Dass

sich daraus fruchtbare Perspektiven auch
fiir den 6kumenischen Dialog ergeben
konnen, liegt freilich auf der Hand.
Hoffnung ist eine zentrale Kategorie
des christlichen Glaubens. Philosophisch
stand sie aber immer schon unter skep-
tischer Beobachtung: Wer hofft, fluchtet
sich vor den Zumutungen und Hérten des
Daseins in unwirkliche Illusionen. Beson-
ders hoffnungskritisch war der moderne
Existenzialismus. Hamnnes Miiller, seit
diesem Jahrgang auch Redakteur dieser
Zeitschrift, erinnert aber an den existenz-
philosophischen Denker Gabriel Marcel,
der einen erstaunlich integrativen hoff-
nungstheoretischen Ansatz entwickelte.
Dabei profiliert er Marcels »christlichen
Existenzialismus« durchgingig im Ver-
gleich mit den religionskritischen Konzep-
tionen von Sartre und Camus und mar-
kiert Beziige zu dem in mancher Hinsicht
vergleichbaren Entwurf von Karl Jaspers.
Mit Sartre und Camus teile Marcel zwar
die Analyse der conditio himana, dass der
Mensch sich in einer Situation vorfinde,
die er nicht selbst geschaffen hat und nur
bedingt gestalten kann. Er leite daraus
aber nicht die Sinnlosigkeit der Existenz
ab, der nur die trotzige Selbstsetzung in
der »Revolte« entgegengestellt werden
konne, sondern ein Hineingebundensein
des Menschen in die Welt: »Sein Leib ist
be-grundet, also an einen Grund gebun-
den, wihrend seine Seele be-griindet, also
an einen Sinn gebunden ist.« Die mit dem
Dasein verbundenen »konkreten Erfah-
rungen« von Leid werden bei Marcel
auch nicht durch einen stoisch-resigna-
tiven Weltverzicht {iberwunden, sondern
durch eine »positive Nicht-Annahme«,
wobei die Hoffnung auf Verdnderung der
Verhiltnisse letztlich im absoluten Ver-
trauen auf Gott griindet. Miiller arbeitet
heraus, wie Marcel durch die Trias Erfah-
rung, Ereignis und Erwartung die Hoff-
nung in die Zeitdimensionen einzeichnet.
Besonders spannend sind die Hinweise
auf die gemeinschaftsbildende Kraft der



Hoffnung. Wenn Marcels voll entfalteter
Hoffnungsbegriff in der Formel greifbar
wird »Ich hoffe auf dich fiir uns«, dann ist
Miillers Sartre antithetisch aufnehmende
Zuspitzung »Der Himmel, das sind die
anderen« jedenfalls in dem Sinn theolo-
gisch anschlussfihig, dass eine Hoffnung,

Zu diesem Heft 87

in der das Subjekt nur fiir sich hofft und
also mit sich allein bleibt, die Pointe des
christlichen Hoffnungsverstiandnisses ver-
fehlt. Miillers Beitrag belegt eindriicklich,
dass eine gehaltvolle >Arbeit am Hoff-
nungsbegriff« den Illusionsvorwurf nicht
zu fiirchten braucht.



	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


