®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universitatsbibliothek

Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2018. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 78 (2):
83-85. https://doi.org/10.14315/evth-2018-0202.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
P .:_-:C‘,P'I}‘
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %\ =
Deutsches Urheberrecht ‘?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & Ve
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ b _,-*


https://doi.org/10.14315/evth-2018-0202
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

as Verhiltnis von Christentum und

Judentum wird derzeit wieder ver-
starkt diskutiert. Dabei zeigt sich ein
breites Spektrum von Positionen. Auf der
einen Seite etwa hat sich die Synode der
EKD 2016 — auch angesichts von Luthers
verstorenden Aussagen iiber die Juden -
von jeder Form der »Judenmission« dis-
tanziert und die bleibende Bedeutung des
jiidischen Gottesvolks betont. Auf der
anderen Seite hat Notger Slenczka mit
der These, das Alte Testament sei fiir die
christliche Selbstverstandigung religits
irrelevant, eine heftige Kontroverse aus-
gelost (vgl. auch EvTh 77, 2017, Heft 2).
Frank Criisemann (der sich mit diesem
Beitrag aus dem Herausgeberkreis verab-
schiedet) nimmt die Christologie als die
entscheidende Frage fiir das Verhiltnis
von altem und neuem Bund in den Blick.
Eine Sichtung verschiedener neuerer An-
satze erweist nach seinem Urteil, dass sie
alle letztlich wegen der einzigartigen Stel-
lung Christi einen christlichen Uberbie-
tungsanspruch gegeniiber dem Judentum
vertreten, der einen Dialog auf theologi-
scher Augenhéhe unméglich mache. Ge-
nauer betrachtet, liefen diese Ansitze aber
keinen inhaltlichen Mehrwert des Neuen
gegeniiber dem Alten Testament erkennen.
Ausgehend vom Johannesevangelium ent-
wickelt Criissemann den Gedanken von
zwei gleichberechtigten »Gestalten des Lo-
gos« bzw. des » Wortes Gottes«, wobei die
neue »Realisation« in Jesus Christus die
des alten Bundes nicht iiberbietet und re-
lativiert. Criisemann spricht vielmehr von
einer »christologischen Konzentration«,
die die allesamt schon im Alten Testa-
ment bezeugten Gottesoffenbarungen auf
Christus biindelt und im Blick auf ihn re-
formuliert. Dass das so ist, und das heif3t:
wer Christus ist, kann nur im » Wahrheits-

raum« des Alten Testaments erkannt und
angemessen beschrieben werden. Nach
Criisemann kann das Alte Testament auch
dazu helfen, die »Fiille der Realitit« im
Licht der Gottesoffenbarung zu reflektie-
ren. Er bestreitet mit guten Griinden auch
die bekannte Behauptung, das Alte Testa-
ment sei (nur) partikular, wihrend erst
das Neue Testament einen universalten
Horizont eroffne. Selbst im Blick auf ein
»gelassenes«, unagressives Verhiltnis zu
anderen Religionen lieffen sich im Alten
Testament wichtige Einsichten entdecken.

Einen ungewohnlichen Versuch, bi-
blische Texte fiir die religionspiadagogi-
sche Metareflexion fruchtbar zu machen,
unternimmt Sascha Friichter in seinem
Beitrag zur hochaktuellen Inklusions-De-
batte. Ausgehend von dem Film »Ziem-
lich beste Freunde«, der die ungleiche
Beziehung eines behinderten Mannes mit
seinem Betreuer erzihlt, entfaltet er die
Bedeutung von Freundschaftsverhaltnis-
sen fiir die Inklusion von Menschen mit
Behinderung und greift dazu auf biblische
Impulse zuriick. Wihrend die symmet-
risch-anspruchsvolle, selbstgewihlte Sozi-
alform der Freundschaft im Hellenismus
paradigmatische Geltung hatte, spielten
im alttestamentlichen Israel auflerfamili-
ire und selbstgewahlte Sozialbeziehungen
kaum eine Rolle. Eine Ausnahme bildet
das zwischentestamentliche Buch Jesus
Sirach, das den hellenistischen Freund-
schaftsdiskurs aufnehme und kritisch
reflektiere. Jesus Sirach verstehe Freund-
schaft als Schutz, Reichtum und Lebens-
elixier, bringe sie zugleich aber in eine
konstitutive Beziehung zur Gottesfurcht:
»Um einen treuen Freund zu finden, muss
man ein treuer Freund sein. Um ein treuer
Freund zu sein, muss man Gott fiirchten. «
Wegen der Intensitit von Freundschafts-



84 Zu diesem Heft

verhiltnissen warne Sirach auch davor,
zu schnell und unbedacht Freundschaften
einzugehen. Fiir die Inklusion von Men-
schen mit Behinderung namentlich in den
Schulalltag kann der Rekurs auf Sirach
u.a. die Bedeutsamkeit intensiver aufSer-
familidrer Sozialbeziehungen beleuchten,
aber auch die »schmerzhaften Grenzen
beim Finden von Freunden« sichtbar ma-
chen; Freundschaft kann nicht erzwungen
werden. Die Griindung der Freundschaft
in Gottes Treue kann zudem einen »Per-
spektivwechsel« einleiten, durch den alle
Menschen als freundschaftswiirdig er-
kannt werden. Da die Schule nicht nur
Lernort, sondern auch Lebensraum sei,
miisse sie »Zeit, Raum und Strukturen«
dafiir schaffen, dass alle Schiilerinnen und
Schiiler sich als gute, hilfsbereite und treue
Mitschiiler erweisen konnen, die dadurch
als Freunde wahlbar werden.

» Weitergeben, was uns wichtig ist« —
unter diesem Titel steht Michael Doms-
gens »Ermutigung zum Querdenken«.
Ein solches Querdenken ist notig, da die
traditionellen Formen der Weitergabe
des Glaubens heute briichig geworden
sind. Domsgen zeigt auf, dass die Glau-
benskommunikation heute einer »Expe-
dition« in offenes Land gleiche, da man
kaum mehr auf eine Vertrautheit mit
den tiberkommenen Inhalten und Ver-
mittlungsformen zuriickgreifen konne.
»Individualisierung« und »Deinstituti-
onalisierung« hatten dazu gefiihrt, dass
heute das Individuum nicht mehr in die
(vorgegebene) Religion eingefithrt werde,
sondern umgekehrt Religion in die in-
dividuelle Lebensgeschichte integriert
werden miisse. Zwar spiele weiterhin
der familidre und kirchengemeindliche
Nahbereich eine zentrale Rolle bei der
Weitergabe von Religion, auferfamilidre
Angebote wiirden aber nicht mehr selbst-
verstindlich angenommen, sondern nur
dann, wenn sie sich als unterstiitzend
und entlastend fiir die Familien erwiesen.
Eine neue, mehr kommunikative als be-

lehrende Praxis der Glaubensweitergabe
kann sich nach Domsgen auf die »Kom-
munikationspraxis Jesu« berufen, der das
Gesprich gesucht, auch mit Auflenseitern
gegessen und getrunken und sich heilend
den Menschen zugewendet habe. Ziel der
kirchlichen Glaubensweitergabe miisse
sein, »Sinn fiir den Sinn von Religion« zu
erwecken; dabei diirfe die jetzige Gestalt
von »Kirchlichkeit« keine Letztverbind-
lichkeit mehr beanspruchen.

Eine historische Fallstudie zur (Re-
flexion der) Glaubenskommunikation
im 18. Jahrhundert bietet der Beitrag
von Alexander Bitzel; er beleuchtet die
Uberlegungen von Johann Lorenz von
Mosheim und Johann Christoph Gott-
sched zur Predigtreform im Geist des
aufgekliarten Protestantismus. Auch hier
geht es um den Versuch, unter verinder-
ten soziokulturellen Bedingungen und
angesichts des Plausibilitdtsverlusts der
vertrauten Formen der Glaubensver-
mittlung den Zeitgenossen den christli-
chen Glauben weiterhin oder auch neu
zuginglich zu machen. Beide kritisieren
die am Ideal einer »rhetorica sacra« ori-
entierte lutherische Barockpredigt, die
im Sinn der lutherischen Lehre von der
Selbstauslegung der Schrift das Evange-
lium nur »innerbiblisch exegisiert und
amplifiziert« habe, etwa durch Verweise
auf andere Bibelstellen. Sie plidieren
stattdessen fiir eine Predigt, die durch
»rational nachvollziehbare Darlegung
der Redegegenstinde « die »Uberzeugung
der Zuhorerschaft« anstrebt, um diese
»zur Zustimmung zum Glauben sowie
zum tugendhaften Handeln zu fithren«.
Namentlich wegen der spottischen Form
seiner Kritik wurde vor allem Gottsched
von der Kirchenleitung scharf gemafre-
gelt und musste sich fortan Zuriickhal-
tung auferlegen. Obwohl die Aufkli-
rungspredigt viele Anhanger fand, setzte
sie sich nicht auf ganzer Linie durch; die
bekdmpfte »rhetorica sacra« blieb etwa
in der Erweckungsbewegung lebendig.



Berithrungsingste der Seelsorgelehre
zu der heute »an deutschen psychologi-
schen Fakultiten dominierenden Kogni-
tiven Verhaltenstherapie« zu tiberwinden
und beide in einen »Dialog« zu brin-
gen, ist das Ziel des Beitrags von Katja
Dubiski. Dubiski blickt zundchst zuriick
auf die mittlerweile mehr als hundertjah-
rige Rezeption »psychologische(r) — ge-
nauer gesagt: psychotherapeutische(r) —
Theorien und Methoden« fiir die poime-
nische » Theoriebildung und Praxis«. Da-
bei falle eine starke Orientierung an der
Psychoanalyse sowie eine (berechtigte)
Kritik an der frithen Verhaltenstherapie
auf. Dass auch deren neuere Formen
theologisch kaum rezipiert wiirden, sei
unter anderem darauf zuriickzufiihren,
dass diese von evangelikalen Autoren
aufgenommen worden seien, die aber
haufig »Seelsorge als Psychotherapie und
damit Religion ausschliefflich funktional
hinsichtlich Gesundheit und gelingenden
Lebens« verstiinden. Die Vorstellung zeit-
genossischer Konzepte Kognitiver Ver-
haltenstherapie zeigt dann aber eine so
grofle »Uberlappung« mit der Seelsorge,
dass ein Gesprich produktiv erscheint.
Im Brennpunkt des interdisziplindren
Dialogs steht dann die »Frage nach der
Freiheit«, genauer: »die theologisch ge-
forderte Freiheit von Ratsuchenden in
der Gestaltung der seelsorgerlichen Be-
ziehung und Methodik«. Der Dialog er-
hellt auf Seiten der Theologie »Aspekte

Zu diesem Heft 85

impliziter Psychologie in theologischen
Aussagen«. Im konstruktiven Gegentiber
zur Kognitiven Verhaltenstherapie konne
die Poimemik zudem »die Konturen ihrer
theologischen Anthropologie schirfen:
Sie lasst sich an die ihr innewohnende
Dynamik von Freiheit erinnern und
wehrt eine zu starke Betonung menschli-
cher Passivitdt ab.« Die in der Psycholo-
gie gingige quantitative Frage nach der
» Wirksamkeit« einer Therapie kann die
theologische Poimenik dazu herausfor-
dern, »die Normen fiir das, was sie als
»gelingende Seelsorge« versteht, (theolo-
gisch) zu reflektieren und klar zu benen-
nen«. Angesichts der Fruchtbarkeit des
Dialogs plidiert Dubiski abschlieffend
fiir eine theologisch eigenstandige, aber
»psychologisch informierte Seelsorge«.

Abgerundet wird das Heft durch den
Festvortrag, den Christoph Markschies
im April 2017 anlédsslich der gemein-
samen Ehrenpromotion von Wolfgang
Huber und Karl Lehmann durch die
Katholisch-Theologische Fakultdt der
Ruhr-Universitit Bochum gehalten hat.
Markschies verbindet die vergleichende
Laudatio der beiden Geehrten mit »Ge-
danken zur Zukunft der Theologie«.
Durch den Tod von Kardinal Lehmann
am 11. Mirz 2018 wird die Veroffentli-
chung des Vortrags zum Ausdruck dank-
barer Erinnerung an diesen bedeutenden
katholischen Theologen, Kirchenmann
und Okumeniker.



	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


