®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universitatsbibliothek

Zu diesem Heft

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2019. “Zu diesem Heft.” Evangelische Theologie 79 (1): 3-8.
https://doi.org/10.14315/evth-2019-790103.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
P .:_-:C‘,P'I}‘
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %\ =
Deutsches Urheberrecht ‘?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & Ve
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ b _,-*


https://doi.org/10.14315/evth-2019-790103
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Zu diesem Heft
Bernd Oberdorfer

hristliches Ethos verband seit jeher

Weltdistanz mit Weltverantwortung
- als Verantwortung in der Welt, fiir die
Weltgestaltung. Dies gilt besonders fiir
das reformatorische Christentum. Die
lutherische »Zwei-Reiche-Lehre« etwa
war immer missverstanden, wenn sie
als blofler Riickzug in eine vermeintlich
fromme Innerlichkeit gedeutet wurde,
die die dufSere Welt sich selbst iiberliefS.
Im Gegenteil bestanden die Reforma-
toren darauf, dass es Christenmenschen
erlaubt, ja geboten sei, sich an Gottes
welterhaltendem »Regiment« zu beteili-
gen, indem sie Aufgaben und Amter in
verschiedenen politisch-gesellschaftlichen
Bereichen iibernihmen und ordnungsstif-
tende Institutionen des sozialen Lebens
— wie Recht und Ehe — in Anspruch nih-
men (vgl. CA 16). Gesellschaftsgestal-
tung ist praktizierte Nichstenliebe. Dies
ist auch der Kern des vielbeschworenen
lutherischen »Berufsethos«, das eine reli-
giose Uberlegenheit des geistlichen Stan-
des gegeniiber den weltlichen »Berufen«
grundsitzlich ablehnte und diesen ihre
gleichurspriingliche Wiirde als Bezeu-
gungs- und Bewihrungsfelder des Glau-
bens zusprach. Strittig blieb nur, ob, wie
und in welchem Ausmaf$ die kirchliche
Verkiindigung — also die Vergegenwirti-
gung von Gottes anderem, Heil stiften-
dem »Regiment« ~ orientierende Kraft
und normative Autoritit fiir die konkrete
Gestaltung innerweltlicher Ordnungen
gewinnen konne. Hier reichte und reicht
das Spektrum von einer rigiden Betonung
der »Eigengesetzlichkeit« irdischer Ord-
nungslogiken, zu der der Glaube nichts
Inhaltliches, sondern allein ein Ethos der
Institutionsloyalitit beitragen konne,
iiber Bonhoeffers Identifikation des Ir-
dischen als »Vorletztes«, das gerade in

Unterscheidung von und Zuordnung zum
»Letzten« theologische Priagnanz erhilt,
bis hin zum barthianischen Konzept der
»Konigsherrschaft Christi«, das ethi-
sche Orientierung in (abgestuften) Ent-
sprechungen der irdischen Realitidt zur
Christusoffenbarung zu erkennen sucht.
Nicht identisch, aber eng verbunden da-
mit ist die Frage, ob und ggf. wie und
kraft welcher Autoritdt der Kirche als In-
stitution resp. ihren leitenden Amtstrige-
rinnen und Amtstrigern eine spezifische
Kompetenz zur normativen Beurteilung
innerweltlicher Gestaltungsaufgaben, gar
ein » Wichteramt« gegeniiber Staat und
Gesellschaft zukommt.

Das Thema der christlichen Weltver-
antwortung ~ und darin eingeschlossen:
der Rolle der Kirche fiir die Weltorien-
tierung — ist also nicht neu. Und es ist
auch kein Nebenthema, das gegeniiber
vermeintlichen »Kernaufgaben« ver-
nachlissigt werden diirfte, sondern ge-
hort wesentlich zur reflexiven Selbstver-
stindigung des christlichen Glaubens in
seiner institutionellen Rahmung. »Of-
fentliche Theologie« benennt dann die
Herausforderung, dieses Thema im Ho-
rizont der modernen sikularen, besser:
weltanschauungspluralen Gesellschaften
zu behandeln, in denen die christlichen
Kirchen keinen privilegierten Ort ethi-
scher Normbildung mehr beanspruchen
konnen und nach innen und auflen — ih-
ren Mitgliedern gegeniiber und auf den
Foren 6ffentlicher Meinungsbildung und
Entscheidungsfindung — ihre Stellung
und Funktion neu definieren und justie-
ren miissen. Den aktuellen Diskussionen
und Kontroversen um das Programm ei-
ner »6ffentlichen Theologie« ebenso wie
seiner theologiehistorischen Profilierung
widmet sich dieses erste Heft des neuen



4 Zu diesem Heft

Jahrgangs der »Evangelischen Theolo-
gie«.

Zunichst leitet Heinrich Bedford-
Strobhm die Aufgabe einer »offentlichen
Theologie« aus dem »im Offentlichkeits-
anspruch des Evangeliums begriindeten
Offentlichkeitsauftrag der Kirche« ab.
Mit Bonhoeffer betont er, dass auch der
»freiwillige Verzicht auf Offentlichkeit«
politisch-ethische Implikationen habe:
»Nicht nur der Protest gegen Unrecht
(...), sondern auch das Schweigen ge-
geniiber dem Unrecht ist eine politische
Position.« Anregungen Habermas’ auf-
greifend, zeigt er sodann exemplarisch
an einigen christlichen Kernbotschaften
auf, wie »religiése Uberzeugungen« »f-
fentliche Orientierungskraft« gewinnen
kénnen, wenn ihr Sinngehalt diskursiv
vermittelt und dergestalt auch Nicht-
oder Andersgliubigen erschlossen wird:
Die Schopfungslehre verweise auf den
»Geschenkcharakter alles Daseins« und
lasse daher die Ideologie des »self made
man« als »Hiéresie« erkennen, deren
Uberwindung in die gesellschaftliche
»Solidaritdt« fithre. Der christliche Fo-
kus auf der Siinde und ihrer in Christus
geschenkten Vergebung kénne auch si-
kularen Erfahrungen von »Egoismus,
Gier und Verlust an sozialem Zusammen-
hang« eine Sprache geben und eine »le-
bensfreundliche Dynamik von Selbstdis-
tanz, Selbsterkenntnis und Neubeginn«
anstof8en, in der eine »Bereitschaft zur
Selbstkritik an die Stelle von Selbstrecht-
fertigung und Schuldzuweisung trite.
Luthers Gedanke der »Freiheit eines
Christenmenschen«, die sich dialektisch
im selbstlosen Dienst an den Nichsten
konkretisiert, kénne ein Freiheitsver-
stiandnis fordern, das individuelle Selbst-
bestimmung mit verbindlichem sozialem
Engagement verbindet. Ein gutes Beispiel
dafiir sei der biirgerschaftliche Einsatz
firr die Fliichtlinge. AbschlieRend nennt
Bedford-Strohm »Leitlinien fiir ein ver-
antwortliches Reden der Kirche« in der

Offentlichkeit: Explizit gegriindet »auf
biblische und theologische Traditionen
des christlichen Glaubens«, miisse es
diese Inhalte »zweisprachig« »in den zi-
vilgesellschaftlichen Diskurs hineinspre-
chen«. Um »sachgemif« zu sein, bediirfe
es zudem des »lebendigen Dialog(s) mit
anderen wissenschaftlichen Disziplinen«.
Kirchliche »Politikberatung« diirfe sich
nicht von den »konkreten Dilemmasitu-
ationen« fern halten, in denen politisch
Verantwortliche agieren miissen, son-
dern miisse sich »kritisch-konstruktiv«
darauf einlassen: »Eine Sozialethik, die
nur funktioniert, wenn man sie nie an-
wenden muss, ist eine schlechte Sozia-
lethik.« »Zuweilen« miisse die Kirche
jedoch »prophetisch« »Grundsatzkritik
iiben (...), ohne schon eine Blaupause
fiir die mogliche Alternative vorlegen zu
konnen«; dabei sei freilich der »Gestus
der moralischen Uberlegenheit« zu ver-
meiden. Schlieflich miisse das kirchliche
Reden in der Offentlichkeit namentlich
in Fragen der wirtschaftlichen Gerechtig-
keit die globalen Konsequenzen thema-
tisieren; Offentliche Theologie spricht in
»universale(m) Horizont«,

Das Programm einer »dffentlichen
Theologie« ist, besonders in seiner
Zuspitzung auf kirchenoffizielle Stel-
lungnahmen zu aktuellen gesellschaft-
lichen Problemen, nicht nur auf Zu-
stimmung gestoflen. Thomas Wabel
Bedford-Strohms Bamberger Lehrstuhl-
nachfolger und Leiter der dortigen »Die-
trich-Bonhoeffer-Forschungsstelle fiir
offentliche Theologie«, diskutiert die
Kritik und nutzt sie zu einer »metho-
dologischen Neubesinnung«. Kritisiert
wird etwa der mit der »Ubersetzung« in
sakulare Sprache(n) verbundene Verlust
an inhaltlicher Substanz. Auch sugge-
rierten normative kirchliche Auflerungen
zu ethischen Fragen haufig eine falsche
Eindeutigkeit. Abstrakt sei zudem die
Gegentiberstellung von Kirche und (si-
kularer) Offentlichkeit; der Anspruch ei-



nes » Wichteramts« sei Ausdruck kirch-
licher »Selbstermichtigung«. Der Fokus
auf Weltorientierung vernachldssige
iiberdies die genuin kirchliche Aufgabe,
auf elementare Sinnfragen Antwort zu
geben. Schliefllich sei der »offentlichen
Theologie« auch eine unprotestantische
Verengung auf kirchenamtliche Akteure
vorzuwerfen. Unter Riickgriff auf Uber-
legungen des Philosophen Matthias Jung
zeigt Wabel zunichst ein unvermeidliches
Dilemma offentlicher Theologie auf: Da
religiose Uberzeugungen in partikularen
leiblich-sozialen Vollziigen »eingebet-
tet« und »verkodrpert« entstiinden und
existierten, sei ihre Transformation in
»freistehende «, also kontextuibergreifend
plausibilisierbare Argumente immer mit
einem Verlust verbunden. Die Metapher
des »Ubersetzen« gebe daher die Aufgabe
der Vermittlung christlicher Inhalte nach
aufSen »unvollstindig« wieder. Das Uber-
setzen finde auch darin seine Grenze, dass
sich in der 6ffentlichen Artikulation reli-
gioser Uberzeugungen deren »spezifisch
religivse Verwurzelung« auch fiir den
Religiosen selbst »verfliichtigt«. Gerade
dem Glaubenden sei bewusst, dass die
Versprachlichung religioser Erfahrungen
gleichsam immer zu viel und zu wenig
iiber das Versprachlichte sagt. Offentli-
che Theologie habe daher die Aufgabe,
ein Moment des Unbestimmbaren und
Unverfiigbaren in den gesellschaftlichen
Diskurs einzubringen und den Schein von
Eindeutigkeit zu vermeiden. Wabel for-
dert dariiber hinaus, die Pluralitit gesell-
schaftlicher Offentlichkeiten in den Blick
zu nehmen und entsprechend das Spek-
trum kirchlicher »éffentlichkeitsrelevan-
ter Diskursformen« zu erweitern, bei-
spielsweise um dsthetisch-kiinstlerische
Formen. Dies ermégliche auch, die Of-
fentlichkeitsrelevanz traditioneller kirch-
licher Kernvollziige wie des Gottesdiens-
tes neu wahrzunehmen. Der Vorwurf
einer Vernachlissigung der »Binnenper-
spektive christlichen Glaubens zugunsten

Zu diesem Heft S

einer Auflenperspektivierung« verdankt
sich nach Wabel einer »verkiirzenden
Gegeniiberstellung von »innen« und »au-
Ren««. Eine »Ubersetzung, die sich dem
Risiko einer Transformation aussetzte,
kénne vielmehr »eine Verschrankung von
Innen- und AufSenperspektive erreichen,
ohne die Unterscheidung aufzugeben
oder eine der beiden Seiten zu ignorieren.
Was die Akteure betrifft, pladiert Wabel
schlieBlich unter Riickgriff auf Schlei-
ermacher dafiir, die Beschrankung auf
kirchliche Amtstrager aufzugeben und
das Innovationspotenzial fruchtbar zu
machen, das gerade in der Artikulation
abweichender Meinungen durch enga-
gierte Kirchenmitglieder liegt. Er warnt
freilich auch vor der Gefahr, dass »eine
Beteiligungskirche unter gegenwirtigen
volkskirchlichen Bedingungen (...) durch
den ihr innewohnenden Anspruch ihrer-
seits Exklusionseffekte (...) bewirken«
kénne. Um derartige rigide Innen-Au-
Ben-Unterscheidungen zu vermeiden,
schligt er abschlieSend vor, im Blick auf
»offentliche Theologie« nicht mehr von
»Wirkungen des Christentums »in die Ge-
sellschaft hinein<««, sondern »besser vom
Wirken >innerbalb der Offentlichkeiten
einer Gesellschaft« zu sprechen.

Viele Vertreterinnen und Vertreter ei-
ner »6ffentlichen Theologie« beziehen
sich auf Dietrich Bonhoeffer (vgl. auch
den Beitrag von Christine Schliesser:
Dietrich Bonhoeffer — Ein »Offentlicher
Theologe«?,in EvTh 78,2018, 180-192).
Bonhoeffer war auch ein wichtiger Refe-
renzautor fiir Heinz Eduard Todt, des-
sen Geburtstag sich 2018 zum 100. Mal
jahrte. Todt seinerseits war ein fithrender
Sozialethiker der zweiten Hailfte des 20.
Jahrhunderts — wenn man so will, ein
»offentlicher Theologe« avant la lettre.
Die beiden folgenden Beitrige in diesem
Heft sind ihm gewidmet.

Zunichst beleuchtet Wolfgang Huber,
Schiiler und Kollege von Todt, die Bedeu-
tung Bonhoeffers fiir dessen sozialethi-



6 Zu diesem Heft

sches Denken. Er setzt tiberraschender
Weise ein mit Todts Hochschétzung von
Ernst Troeltsch. Todt habe Troeltsch als
»Kulturprotestanten in dem ernsthaften
Sinn« gewiirdigt, »dass er tragende Kul-
turwerte mit dem christlichen Glauben
zu vermitteln suchte«. Nachgewirkt habe
Troeltsch auch in dem »hohen Rang, den
er (sc. Todt) verniinftigem Abwigen in
der Ethik zuerkannte«. Gleichwohl habe
Todt, inspiriert durch Karl Barth, »den
iiber Troeltsch hinausfiihrenden Schritt
zur Offenbarungs- oder Kerygmatheolo-
gie als notwendig und richtig« angesehen;
denn »ein Glaube, der zum Widerstand
gegen ideologische Vereinnahmung befa-
higen soll«, brauche »einen Bezugspunkt
(...), der mehr ist als eine Projektion der
eigenen Subjektivitit«. Fiir Todts Ethik
sei allerdings trotz der Orientierung an
Barths Offenbarungstheologie Bonhoef-
fer entscheidend gewesen. Dessen Uber-
legungen zum Glauben in der »miindig
gewordenen Welt« hitten Todt zur Ver-
abschiedung eines Gottes gefiihrt, »der
allméchtig einen ihnen (sc. den Christen)
bekannten Weltplan (...) durchsetzen
wird«. Das Vertrauen auf den Gott, »der
primér im Dulden und Erleiden seiner
Ohnmacht in der Welt michtig sein will«,
verweist nach T6dt dann auf die ethische
Herausforderung, »Verantwortung« fiir
»weltbezogenes Handeln« zu iiberneh-
men. Gegen Barths Diastasen-Modell,
aber auch gegen ein lutherisches Aus-
einanderreiffen von Reich Gottes und
Reich der Welt sei fiir Tédt Bonhoeffers
These leitend geworden: »Die Wirklich-
keit Gottes erschlieSt sich nicht anders,
als indem sie mich ganz in die Weltwirk-
lichkeit hineinstellt, die Weltwirklichkeit
aber finde ich immer schon getragen, an-
genommen, versohnt in der Wirklichkeit
Gottes vor.« Wie wichtig Todt seinerseits
fiir die Bonhoefferforschung wurde, zeigt
Huber schlieflich in den »drei Schritten
der Interpretation, der Edition und der
Kontextualisierung« auf: Grundlegendes

habe er beigetragen zur werk- und lebens-
geschichtlichen Erschlieffung der Genese
von Bonhoeffers »ethischer Urteilsbil-
dung«; mafgeblich sei sein Anteil an der
Entstehung der groflen Bonhoeffer-Ge-
samtausgabe; und wichtige Anstofle habe
er gegeben zur Erforschung der Wider-
stands-Netzwerke, ohne die Bonhoeffers
eigene Titigkeit im Widerstand gar nicht
angemessen verstanden werden koénne.
Christoph Strobm stellt Todts Sozi-
alethik in den Rahmen einer umfassen-
den Wiirdigung von Tédts Wirken als
akademischer »Lehrer und begnadeter
Pidagoge« und kontextualisiert sie zu-
dem historisch. Auch Strohm betont die
prigende Bedeutung Barths fiir Todts
theologisches Denken. Angesichts des
»Versagens der Theologen der (...)
lutherischen Tradition« gegeniiber dem
Nationalsozialismus sei ihm Barths of-
fenbarungstheologisch begriindete Kritik
am Kulturprotestantismus »unmittelbar
einleuchtend« erschienen. Aufgrund der
geringen »moralisch-weltanschauliche(n)
Standfestigkeit der Manner mit wissen-
schaftlicher Kompetenz und Mentalitdt«
habe er auch das »Vertrauen in die Leis-
tungsfihigkeit der Vernunft verloren«
und sich Barths Kritik am Naturrechts-
denken angeschlossen. Barths eigene
Ableitung ethisch-politischer Urteile aus
dogmatischen Einsichten habe ihn aber in
der Durchfithrung methodisch nicht iiber-
zeugt. Todt selbst habe es im Riickblick
als die ihn bewegende Leitfrage bezeich-
net, »ob zwischen Grundintentionen der
christlichen Botschaft, wie sie im Sinne
der Offenbarungstheologie Karl Barths
und Dietrich Bonhoeffers ausgelegt wer-
den, und Urteilen und Entscheidungen im
gesellschaftlichen und politischen Bereich
ein methodisch begriindetes Verhiltnis
zu finden und zu praktizieren sei«. Zu
diesem Zweck habe er auch seine »ethi-
sche Theorie sittlicher Urteilsbildung«
entwickelt, deren »ganz erstaunliche
Breitenwirkung« bis hinein in den »Reli-



gionsunterricht an den Schulen« Strohm
mit Recht hervorhebt. Deutlich wird das
weite Spektrum der von Tédt behandel-
ten Themen: von der Friedensforschung
iber Demokratie-Theorie und Menschen-
rechte bis hin zu globaler Gerechtigkeit
und Okologie. Strohm geht auch der Be-
obachtung nach, dass Todt sich dezidiert
als »evangelisch-lutherischer« Theologe
verstanden hat, und zeichnet T6édts Ver-
such einer offenbarungstheologischen
»Erneuerung des Luthertums« nach; zen-
tral ist die Uberwindung der Vorstellung
von »Schopfungsordnungen«, die sich
der »Normierung durch das Evangelium
oder biblische Vorgaben« entziehen. Am
Schluss warnt Strohm allerdings davor,
Todts im Kontext der Nachkriegszeit
plausible Abgrenzungen und Akzentuie-
rungen unreflektiert in die Gegenwart zu
iibertragen: Angesichts der »problemati-
schen Folgen einer rechts-evangelikalen
Uberfremdung der Politik« in den USA
oder der hiufig unklaren »Unterschei-
dung von Religion und Politik« im ge-
genwirtigen Islam sei der »Wert einer
theologischen Begriindung der relativen
Eigengesetzlichkeit staatlichen Handelns
gegeniiber kirchlicher Bevormundung«
wieder stirker ins Bewusstsein getreten.
Auch habe sich die offenbarungstheolo-
gische »Alternative zur Bezugnahme auf
verniinftige, weitgehend allgemein zu-
gingliche Begrindungen« als mindestens
ebenso ideologieanfillig wie diese erwie-
sen. SchliefSlich habe die von Barth ins-
pirierte » Abwertung der Tendenzen einer
Anthropologisierung und individualis-
tisch-existenziellen Verengung« wichtige
Striange der »fiir die Volkskirche elemen-
taren lutherischen Frommigkeitskultur«
— wie die Lieder Paul Gerhardts und die
Passionen Johann Sebastian Bachs - dis-
kreditiert. Gerade in Zeiten eines »er-
hebliche(n) Traditionsabbruch(s)« sei es
aber wichtig, »bei aller Selbstkritik, heute
sehr sorgsam mit dem lutherisch-volks-
kirchlichen Erbe umzugehen«. Strohm

Zu diesem Heft 7

endet mit Hinweisen auf Tédts durch
die Erfahrungen von Krieg und Kriegs-
gefangenschaft geprigtes Glaubensver-
trauen. In seinem akademischen Wirken
habe Tédt »Grundfragen des Glaubens
unaufdringlich und doch eindringlich,
reflektiert, aber nicht versperrt durch
traditionelle dogmatische Formeln, zur
Sprache gebracht«.

Eine zentrale Leitfrage offentlicher
Theologie ist, wie das orientierende Po-
tenzial religiéser Traditionen sich in den
gesellschaftlichen Diskursen zu artiku-
lieren vermag. Nicht zufillig wird diese
Frage besonders intensiv in Siidafrika dis-
kutiert. Denn in Affirmation wie Kritik
der Apartheidspolitik spielte der Riick-
griff auf christlich-konfessionelle Seman-
tiken eine signifikante Rolle; auch in der
Post-Apartheid-Ara standen die Kirchen
vor der Herausforderung, ihre Stimme in
der neu sich formierenden pluralistischen
Gesellschaft einzubringen. Dirk J. Smit,
einer der fiihrenden siidafrikanischen re-
formierten Theologen mit weltweiter Re-
putation, reflektiert in seiner Abschieds-
vorlesung an der Universitit Stellenbosch
die Frage, »wie kirchliche Lehre fiir das
offentliche Leben relevant ist«, indem er
wichtige Stationen seiner intellektuellen
Biographie Revue passieren ldsst. Smit
kniipft an Michael Welkers Gedanken an,
dass gemeinsame, textformig verdichtete
Traditionen ein Bezugsfeld fiir vielfiltige
Interpretationen konstituieren, die sich
wechselseitig verstirken, aber auch kri-
tisieren und korrigieren konnen. Dieses
Bezugsfeld formt ein chronisch »unru-
higes Gedichtnis«, das sich auch gegen-
iiber vertrauten, bewihrten, verfestigten
Interpretationen gleichsam ungebeten
verfliissigend und verwandelnd geltend
machen kann. Smit zeigt auf, wie sich
ihm 1976, mitten in den »dunklen Jah-
ren der Apartheid«, die befreiende Dyna-
mik der calvinistischen Erwihlungslehre
erschlossen habe, die er in der Deutung
durch den niederlindischen Theologen



8 Zu diesert Heft

Herman Bavinck nicht als niederdrii-
ckende Theorie von Auswah! und Aus-
schluss, sondern umgekehrt als Ausdruck
der Hoffnung fiir Alle, ja gerade »fiir die
Elenden (1wretched)« zu verstehen gelernt
habe. Ausgerechnet die Erwihlungslehre
vermochte also zur Identifikation der
Pridsenz Gottes in den »Elenden« und
zum Einsatz fir diese zu motivieren. In
eindringlichen Gedankengingen zeichnet
Smit nach, wie die Frage, wer denn die
»Elenden« jeweils sind, in unterschiedli-
chen Kontexten das theologische Denken
und das kirchliche Reden und Handeln
immer wieder neu irritierend und inspi-
rierend antreibt. Smit verschweigt nicht,
dass der Rekurs auf Bibel und konfessio-
nelle Tradition durchaus »hiufig Entstel-

lungen (distortions) mit erschreckenden
sozialen Folgen« erzeugt hat. Er rechnet
auch mit der Moglichkeit, dass spitere
Generationen unsere heutigen theolo-
gischen Entscheidungen als solche Ent-
stellungen wahrnehmen und kritisieren
werden. Aber er vertraut darauf, dass die
»lebendigen Traditionen« des reforma-
torischen Aufbruchs eine »Unruhe«, ein
»Surplus« in sich tragen, die derartige
Entstellungen je neu zu erkennen und zu
tiberwinden erlauben.

Das Heft wird abgeschlossen durch
den Hinweis auf eine gewichtige Inter-
pretation der biblischen »lebendigen
Erinnerung«: Im Kritischen Forum be-
spricht Manfred Oeming Jorg Jeremias’
»Theologie des Alten Testaments«.



	Zu diesem Heft
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


