®
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w k Universititsbibliothek

Theologie des Kreuzes aus evangelischer
Perspektive in okumenischer Absicht

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2018. “Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive
in okumenischer Absicht.” Evangelische Theologie 78 (6): 436-48.
https://doi.org/10.14315/evth-2018-780606.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A )\
conditions: I %\ =
Deutsches Urheberrecht ﬂ?;,' | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & A
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ h :


https://doi.org/10.14315/evth-2018-780606
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Theologie des Kreuzes aus evangelischer
Perspektive in 6kumenischer Absicht
Bernd Oberdorfer’

Abstract

In September 2017, the feast of the Exaltation of the Holy Cross in Trier was celebrated ecu-
menically. It is within this context that this contribution discusses central traits of Luther’s
theology of the cross based on the 1518 Heidelberg Disputation and the 1519 Sermon on
Preparing to Die (Sermon von der Bereitung zum Sterben). It then identifies important conse-
quences of Luther’s focus on the cross in Christology, his understanding of the Lord’s Supper,
and in ethics, and draws reception-historical lines to modern Lutheranism. At the end, consi-
derations as to the ecumenical relevance of the theology of the cross are presented.

»[92.]Fort deshalb mit all den Propheten, die dem Volk Christi sagen: »Friede, Friede<, und
ist kein Friede (Jer. 6, 14). [93.] Heil all den Propheten, die dem Volk Christi sagen: »Kreuz,
Kreuz¢, auch wenn vom Kreuz nichts zu spiiren ist. [94.] Man muf die Christen ermahnen, dafl
sie Christus, ihrem Haupt, durch Leiden, Tode und Héllen nachzufolgen trachten [95.] und so
mehr darauf vertrauen, durch viel Triibsal in den Himmel einzugehen, als durch die Sicherheit
eines Scheinfriedens. «

Auch fiir Luthers 95 Thesen gilt, dass man bis zum Ende durchhalten muss, um die
eigentliche Pointe zu verstehen. Die eingangs zitierten Thesen 92-952 offenbaren nim-
lich den theologischen Kern von Luthers Ablasskritik. Es ging ihm nicht um Details
eines untergeordneten Rituals im weiteren Kontext des BuSsakraments, sondern es
ging ihm um eine darin sich artikulierende Fehlsteuerung der christlichen Glaubens-
orientierung iiberhaupt. Wenn die Kirche Ablassbriefe offeriert — so Luthers zentrales
Argument —, lenkt sie die Gldubigen ab von der entbehrungsreichen Christusnachfolge
und suggeriert, man konne durch moderate Zahlungen auf wohlfeilem Wege die
»Sicherheit« erlangen, »in den Himmel einzugehen«, statt sich allein auf Christus zu
verlassen und mit ihm »durch Leiden, Tode und Héllen« zu gehen. Luther vergleicht
die Kirche hier mit jenen von Jeremia angegriffenen Propheten, die dem Volk in
Jerusalem und Juda »Frieden, Frieden« verkiindigen, obwohl die Lage katastrophal
ist und keine Hoffnung auf eine Rettung besteht, die am Eingestindnis von Schuld
und dem schmachvollen Weg von Niederlage und Deportation vorbei fithrt. M.a. W.:
Der »Friede« mit Gott, den die Ablassprediger versprechen — »Wenn der Taler im

1. Vortrag auf dem Studienhalbtag zum Thema »Kreuz« wihrend der Mitgliederversammlung der
ACK Deutschland, 13. September 2017, in Trier.

2. M. Luther, Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum, in: WA 1, 233-238, hier: 238.
Deutsche Ubersetzung nach: M. Luther, Disputation zur Erliuterung der Kraft des Ablasses [95
Thesen], in: ders., Ausgewihlte Schriften, hg. von K. Bornkamm und G. Ebeling, Frankfurt 1982,
26-37, hier: 36f.

Evang. Theol. 78. Jg., Heft 6, S. 436-448, ISSN 0014-3502
© 2018 by Giitersloher Verlagshaus, Gitersloh, in der Verlagsgruppe Random House GmbH, Miinchen



Bernd Oberdorfer 437

Kasten klingt, die Seele aus dem Fegefeuer springt« —, ist ein blofSer »Scheinfriede«.

Schon in jenem Text also, der im Nachhinein als der Ausléser der Reformation
erscheint (und 2017 als solcher gefeiert wurde), klingt das zentrale Motiv des Kreuzes
an. In der Tat gilt neben der »Rechtfertigung allein aus Glauben« die »Kreuzestheo-
logie« als entscheidender >Identity marker« zumindest der lutherischen Gestalt refor-
matorischen Christentums. Und was sich in den 95 Thesen schon andeutet: Beides
gehore aufs Engste zusammen. Die lutherische Profilierung der Rechtfertigungslehre
lisst sich ohne die spezifische Fokussierung auf den Kreuzestod Christi nicht verste-
hen, und umgekehrt hat die lutherische »Kreuzestheologie« ihren genuinen »Sitz im
Leben« in der Deutung der Rechtfertigungserfahrung. Dies kann dann auch erkldren,
warum die »Kreuzestheologie« kontroverstheologische Brisanz entwickelte, obwohl
sich doch im Blick auf die heilsentscheidende Bedeutung des Kreuzestodes Jesu alle
einig waren und bis heute sind.

Luther selbst hat diese Brisanz sehr frith erkannt, ja mehr noch: erzeugt. In der
Heidelberger Disputation, die ihn 1518 endgiiltig zum theologischen Star machte,
prigte er die scharfe terminologische Unterscheidung zwischen der theologia crucis
und einer theologia gloriae, die er mit der mittelalterlichen Theologie der Scholastik
und des rémischen Lehramts identifizierte und mit an die Wurzel gehender Polemik
bekimpfte. Wegen seiner grundlegenden Bedeutung will ich mich diesem Text im
ersten Teil meines Vortrags ausfiihrlich zuwenden. Zweitens will ich Luthers facet-
tenreiche Entfaltung der Heilsbedeutung des Kreuzes anhand seines »Sermons von
der Bereitung zum Sterben« aus dem Jahr 1519 darstellen. In einem dritten Schritt
will ich exemplarische Linien ausziehen auf die Konsequenzen der kreuzestheologi-
schen Konzentration fiir das dogmatische Selbstverstindnis des Luthertums: von der
Christologie iiber die Abendmahlstheologie bis hin zur Ethik. In den Blick nehmen
will ich daraufhin viertens auch theologiegeschichtliche Fernwirkungen. Finftens
schlieRlich will ich nach gemeinsamen 6kumenischen Perspektiven in der Kreuzes-
theologie fragen.

I. Theologia crucis gegen Theologia gloriae:
Die Heidelberger Disputation von 1518

Im April 1518 war Luther schon ein bekannter Mann. Seine scharfe Kritik an der
Ablasspraxis hatte groffe Zustimmung gefunden, wurde aber auch heftig angegriffen.
Deshalb war es ein Statement, dass Johann von Staupitz, der Generalvikar der deut-
schen Ordensprovinz der Augustiner-Eremiten, seinen Wittenberger Lehrstuhlnach-
folger Luther beauftragte, auf dem Ordenskonvent in Heidelberg die Fachdiskussion
mit einer Thesenreihe einzuleiten.?

Auf die Ablassfrage geht Luther dabei mit keinem Wort ein. Er nutzt die Gele-
genheit stattdessen zu sehr grundsitzlichen Uberlegungen im Blick auf die Frage,
worauf der Christenmensch seine » Hoffnung« setzen soll, »um geeignet zu werden,
die Gnade Christi zu erlangen« (Th. 18).

3. M. Luther, Disputatio Heidelbergae habita (1518), in: StA 1, 190-218. Neudeutsche Uberset-
zung der theologischen Thesen samt »probationes« (StA 1,200-212; WA 1,355-3635) in: Luther
Deutsch. Die Werke Luthers in Auswahl, hg. von K. Aland, Bd. 1, Géttingen 21983, 379-394. Ich
zitiere nach dieser Ubersetzung (Thesen kursiv, probationes recte), greife aber zur Kontrolle der
teilweise recht freien Ubersetzung auf den Originaltext zuriick.



438 __ Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive in ékumenischer Absicht

Schon in den ersten beiden Thesen macht er klar, dass menschliche Eigenaktivitit
dafiir nicht in Betracht kommt. Weder vermag das »Gesetz Gottes (...) den Men-
schen (...) zur Gerechtigkeit zu bringen« (Th. 1), noch gar sind dazu »menschliche
Werke« imstande, »die mit Hilfe natiirlicher Vernunft sozusagen >bestindig< wie-
derholt werden« (Th. 2). Damit greift er zum einen den paulinischen Gedanken auf,
dass die Tora in christlicher Perspektive nur die Aufgabe habe, den Menschen die
Illusion zu rauben, sie kénnten Gottes Willen aus eigenen Kriften erfiillen, und sie
so auf Christus verweist, im Glauben an den allein Gerechtigkeit zu finden sei. Zum
anderen distanziert er sich von der auf Aristoteles zuriickgehenden Vorstellung, der
Mensch konne sich durch bestindige Ubung einen Tugend-Habitus aneignen, der die
Verwirklichung des Sittlich-Guten zumindest begiinstige. Implizit attackiert er damit
die scholastische Beschreibung der Heilsvermittlung, die unter betonter Prioritit der
Gnade dem Menschen gleichwohl eine handelnde Rolle bei der subjektiv-lebensge-
schichtlichen Aneignung des geschenkten Heils zuschreibt. In scharfen Wendungen
identifiziert er selbst subtilste Versuche, beispielsweise durch die Unterscheidung von
lasslichen und Tod-Siinden relative Unterschiede in der Erlosungsbediirftigkeit ein-
zufithren. Besonders warnt er vor dem schénen Schein der guten Werke, weil sie eine
falsche Sicherheit der Heilswiirdigkeit suggerieren.* Die pointierte Gegenthese lautet
(Th. 4): » Wenn auch Gottes Werke immer mifigestaltet aussehen und iibel erscheinen,
sind sie dennoch den Tod iiberdauernde Verdienste (merita immortalia).«

Fiir diesen eigentiimlichen Gedanken — warum sollten Gottes Werke »immer mifSge-
staltet aussehen«?! — beruft Luther sich® u.a. auf das vierte der sog. » Gottesknechtslieder «
im Jesajabuch, wo es heifit: »Er [sc. der Knecht Gottes] hat keine Gestalt noch Hoheit«
(Jes 53,2). Luther liest diesen Satz, der iiblicherweise christologisch gedeutet wird, hier
anthropologisch: Er steht fiir Gottes »fremdes Werk« (opus alienum), mit dem er uns
»demiitigt und erschreckt (...) durch das Gesetz und den Anblick unserer Siinden, so
dafd wir sowohl vor den Menschen wie vor uns selbst als ein Nichts erscheinen, als Toren
und Bose« — und dies auch sind. Diese Demiitigung, in der der Mensch sich »mif3falle
(...) in allen seinen Werken« und an sich »nur Mifgestalt« erkennt, ist die Vorausset-
zung fiir Gottes » (eigentliches) Werk«: Gott »demiitigt uns vor uns selbst, nimmt uns
die Hoffnung auf uns selber, damit er uns erhéhe in seiner Barmherzigkeit«. Wenn
uns alles Vertrauen in uns selbst genommen ist, dann »(ruht) unser Leben (...) in der
Verborgenheit Gottes (d.h. im nackten Vertrauen auf seine Barmherzigkeit)®«. M.a.W.:
Was wir an uns sehen, ist nur unsere Gottferne, unsere Erlgsungsunwiirdigkeit, unsere
armselige Siindenverstrickung, aus der wir aus eigener Kraft nicht frei kommen kénnen
(und Luther verstarkt dies noch durch Ausfithrungen zum vélligen Verlust der Willens-
freiheit’); die Erlésung hingegen ist verborgen in Gott, sie kann nur erhofft werden.

Biindig fasst Luther diesen Gedankengang in These 18 noch einmal zusammen: » Es
steht fest, dass ein Mensch alle Hoffnung auf sich selbst aufgeben mufS, um geeignet

4. Vgl. Th. 3: » Wenn auch menschliche Werke schon ausseben und gut erscheinen mogen, so gilt
dennoch, daf sie Todsiinden sind.« In Th. 5 unterscheidet Luther die Todsiinden von Verbrechen:
Verbrechen (so in der Erlduterung der These) seien » Taten, die man auch vor Menschen unter
Anklage stellen kann, wie z.B. Ehebruch, Diebstahl, Mord, Verleumdung usw.«. »Todsiinden
hingegen sind nach auffen gut erscheinende Taten, die innerlich jedoch aus boser Wurzel kommen
und Friichte eines bosen Baumes sind«. Er beruft sich dafiir auf Augustinus.

Die folgenden Zitate dieses Absatzes sind alle aus der propositio zu Th. 4.

»uiuimus in abscondito Dei <id est, in nuda fiducia misericordiae eius>« (Th. 4, prop.; StA 1, 201).
Vgl. bes. Th. 13-15.

Non



Bernd Qberdorfer 439

B s bt

zu sein, die Gnade Christi zu erlangen. «8 Unvermittelt setzt daraufhin ein neuer Ge-
dankengang ein, der auf den ersten Blick nichts mit dem Vorangehenden zu tun hat. Es
geht jetzt um Gotteserkenntnis. These 19 lautet: » Der ist nicht wert, ein Theologe zu
heiflen, der Gottes sunsichtbares Wesen durch das Geschaffene erkennt und erblickt<
(Rém. 1,20).« Dies ist umso merkwiirdiger, als hier Paulus zitiert wird, der in Rom
1 ausdriicklich schreibe: » Gottes unsichtbares Wesen, das ist seine ewige Kraft und
Gottheit, wird seit der Schopfung der Welt ersehen aus seinen Werken«. Luther dreht
Paulus hier geradezu um, genauer: €r liest Paulus in siindentheologischem Horizont:
An sich kann der Mensch den Schopfer aus dessen Werken erkennen; aber unter den
Bedingungen der Siinde ist das unméglich geworden, und wer es trotzdem versucht,
verfehlt Gott zwangsldufig, weil er von seiner eigenen radikalen Erlosungsbedirf-
tigkeit abstrahiert und daher Gottes erlosende Selbstoffenbarung, genauer: Gottes
Selbstdefinition als Erloser {ibersieht; eine solche abstrakte Gotteserkenntnis —so
Luther — »macht weder wiirdig noch klug«.

Unter den Bedingungen der Siinde gilt stattdessen (wie Luther in These 20 fort-
fihrt): »nur der [ist wert, ein Theologe zu heiffen], der Gottes sichtbares und (den
Menschen) zugewandtes Wesen durch Leiden und Kreuz erblickt und erkennt«. Wenn
Gottes »Kraft, Gottheit, Weisheit, Gerechrigkeit, Giite etc.« (Th. 19) aufgrund der
Siinde unsichtbar (bzw. unsichtbar geworden) sind, dann kann Gottes zugewandtes
und sichtbares und also zugangliches Wesen nur im »Gegenteil des Unsichtbaren«
(hier wie im Folgenden: Th. 20), namlich in seiner »Menschheit, Schwachheit, Tor-
heit« bestehen. » Weil (...) die Menschen«— so Luther weiter - »die Erkennbarkeit
Gottes aus seinen Werken mifbrauchen, wollte Gott wiederum im Leiden erkannt
sein und die Weisheit vom Unsichtbaren durch die vom Sichtbaren verwerfen, damit
die, die den in seinen Werken offenbaren Gott nicht verehrten, (nun) den in Leiden
verborgenen [Gott] verehrten«. Es gilt, Gott »in der Niedrigkeit und Schande des
Kreuzes« zu erkennen statt in seiner dem Siinder entzogenen »Herrlichkeit und Ma-
jestit«. Mit einem schonen biblischen Beispiel (aus Joh 14) illustriert Luther den
Unterschied zwischen der »theologia gloriae« und der stheologia crucisc »Als Phil-
ippus nach Art der Theologie des Ruhmes (theologia gloriae) sagte: »Zeige uns den
Vater« (V. 8), holte Christus alsbald den Hohenflug der Gedanken, die Gott anderswo
suchen wollten, zuriick und wendete ihn auf sich zuriick mit den Worten: »Philippus,
wer mich sieht, sieht auch meinen Vaters (V. 9)«. Luther folgert daraus biindig: »Also
liegt in Christus dem Gekreuzigten die wahre Theologie und Erkenntnis Gottes.«

» Der Theologe, der Gottes unverborgene Herrlichkeit sucht« (wortlich: der Theo-
loge der Herrlichkeit, theologus gloriae)’, verfehlt die Erkenntnis Christi, die Er-
kenntnis Gottes in Christus, verkennt »den in Leiden verborgenen Gott« (Deum
absconditum in passionibus). Das fithrt zu einer illusionaren Weltsicht. Die »Feinde
des Kreuzes Christi« (vgl. Phil 3,18) zichen »die Werke den Leiden, die Herrlichkeit
dem Kreuze, die Macht der Schwachheit, die Weisheit der Torheit und iiberhaupt
das Gute dem Ubel« vor.

Wias sollte aber ausgerechnet daran falsch sein, das Gute dem Ubel vorzuziehen?!
Genauer betrachtet, diagnostiziert Luther eine »Umwertung der Werte« Die Theo-

8. Nur nebenbei weise ich darauf hin, dass die Formulierung »geeignet (...), die Gnade Christi zu er-
langen« so verstanden werden kann, als miisste zuerst die Eignung zum Gnadenempfang erworben
worden sein, ehe die Gnade wirklich kommen konne. Dies konnte im Sinn einer Voraussetzung, ja
Vorleistung gedeutet werden und entspriche dann nicht Luthers reformatorischem Ansatz.

9. Alle Zitate der beiden folgenden Absitze: Th. 21.

~ sy



440 __ Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive in skumenischer Absicht

logen der Herrlichkeit »nennen (...) das Gut des Kreuzes ein Ubel und das Ubel des
Werkes ein Gut«. Die »Freunde des Kreuzes« hingegen nennen das Kreuz gut »und
die Werke bose, denn durch das Kreuz werden die Werke zerstrt und (wird) Adam
gekreuzigt«. »Unmoglich« sei es, »nicht durch seine Werke aufgeblasen zu werden,
wenn man nicht zuvor durch Leiden und Ubel vollkommen arm und leer geworden
ist, bis man weif}, daff man selbst nichts ist und daf die Werke nicht einem selbst,
sondern Gott entstammen «.

Das letzte Zitat ist ein Hinweis darauf, dass es Luther nicht darum geht, den Men-
schen als handelndes Wesen zu kompromittieren. Er propagiert keinen Quietismus
des Handlungsverzichts. Wir kénnen nicht nicht handeln. Es geht ihm aber um die
Zuschreibung der Handlungen. Durch den Glauben, so Luther, ist »Christus in uns, ja
eins mit uns«, und wir haben teil daran, dass er »gerecht« ist und »alle Gebote Gottes
(erfiillt)« (Th. 26). Deshalb »kénnte man Christi Tun als das eigentlich wirkende und
unseres als das bewirkte bezeichnen und sagen, dass Gott das Bewirkte so um des Tun
des Wirkenden willen gefillt« (Th. 27). Weil also » Christus durch den Glauben in uns
wohnt, bewegt er uns durch diesen lebendigen Glauben an seine Werke zu Werken «
(Th.27). Hier spricht Luther sogar davon, dass wir durch die Betrachtung der Werke
Christi motiviert werden, »sie ihm nachzutun« (mouemur ad imitationem eorum),
und greift damit die mystische Tradition der imitatio Christi auf. Die menschlichen
Werke sind mithin durch das wirkmichtige Beispiel Christi angestofen, ja realisiert,
und Gott erkennt in ihnen gleichsam Christi Gebotserfiillung wieder. Eben deshalb
sind sie nichts Eigenes, mit dem wir Gott gegeniibertreten kénnten.

Diesen letzten Gedanken verwendet Luther, um den Unterschied zwischen mensch-
licher und géttlicher Liebe — und allgemeiner: zwischen menschlichen und géttlichen
Akzeptanzstandards — zu verdeutlichen. Menschliche Liebe, so Luther in These 28,
»entsteht an ibrem Gegenstand«, d.h., sie benétigt ein als liebenswert wahrgenomme-
nes Gegeniiber, an dem sie sich entziindet. Die » Liebe Gottes« hingegen »findet ibren
Gegenstand nicht vor, sondern schafft ibn sich erst«. Sie liebt »Siindige, Bose, Torichte
und Schwache (...), um sie zu Gerechten, Guten, Klugen und Starken zu machen«.
Luther pointiert: »(D)ie Siinder sind deshalb schon, weil sie geliebt werden, sie werden
nicht deshalb geliebt, weil sie schén sind.« Diese kreative, die Siinder suchende und
transformierende Liebe Gottes verankert Luther im Kreuzesgeschehen: »Das aber ist
die am Kreuz geborene Liebe des Kreuzes (amor crucis ex cruce natus)«, schreibt er,
»die sich nicht dorthin wendet, wo sie Gutes findet, um es fiir ihre eigene Zwecke zu
gebrauchen, sondern dorthin, wo sie den Bésen und Armen Gutes bringen kann. «
Indem Gott sich mit dem am Kreuz leidenden, vom Gesetz verfluchten, als Gottes-
lasterer und Pseudo-Messias hingerichteten Christus identifiziert (in dem doppelten
Sinn, dass er sich zu ihm bekennt und an ihm erkannt werden will), verwirklicht und
offenbart er seine Liebe, die gerade das sucht, was aus sich selbst schlechterdings
nichts Liebenswertes und Anerkennenswertes hat.

Kreuz versus Herrlichkeit: Das steht bei Luther also fiir den strikten Gegensatz
zwischen dem radikalen Sich-Verlassen auf den sich auf die Siinder einlassenden
Gott und dem Vertrauen auf die eigenen Werke als Garanten oder Indikatoren der
Herrlichkeit. Kreuz versus Herrlichkeit: Das steht auch fiir den spezifischen Modus
der Gegenwart Gottes in der Welt und fiir den Ort seiner Erkennbarkeit. Bei diesem
Aspekt méchte ich nochmals das zentrale Moment hervorheben: Wenn Luther von
der Sichtbarkeit Gottes spricht, meint er gerade nicht die Erhabenheit von Gottes
Werken etwa in der Schopfung, sondern er meint die schockierende Niedrigkeit



Bernd Oberdorfer 441

und Erbirmlichkeit des Gekreuzigten. Hier und nur hier ist die Herrlichkeit Gottes
zu suchen — und hier ist sie zugleich zutiefst verborgen. Das Paradox, dass Gottes
Herrlichkeit nur im Kreuzesleiden zuginglich ist, in dem sie zugleich verborgen ist,
da das Kreuzesleiden doch das Gegenteil der gottlichen Herrlichkeit ist — dieses
Paradox verweist uns auf den Glauben: Dass am Kreuz die Herrlichkeit verborgen
anwesend ist, kann nicht aufgezeigt, sondern nur geglaubt werden. Der Ohnmacht
des Kreuzes korrespondiert die Ohnmacht des Glaubens, der sich dessen, worauf er
vertraut, eben nicht bemichtigen kann.

Warum aber ist das Kreuz ein Heilsereignis? Warum hilft es uns, dass Christus
am Kreuz gestorben ist? Diese Frage mochte ich an einem von Luthers popularsten
frithen Texten, dem »Sermon von der Bereitung zum Sterben« von 1519, entfalten.'

Il. »Gnadenbild« wider »Siinde, Tod und Hélle«:
Das Kreuz in Luthers »Sermon von der Bereitung zum Sterben«

Der »Weg des Sterbens« fiihrt, so Luther, durch eine »enge Pforte«, einen »schma-
le(n) Steig zum Leben«; er ist »wohl sehr eng, (...) aber nicht lang« (3./16). Luther
vergleicht ihn mit der Geburt: »Und es geht hier zu, wie wenn ein Kind aus der
kleinen Wohnung in seiner Mutter Leib mit Gefahr und Angsten geboren wird in
diesen weiten Himmel und Erde, das ist unsere Welt; ebenso geht der Mensch durch
die enge Pforte des Todes aus diesem Leben.« (ebd.) Wie bei der Geburt »mufS man
sich auch im Sterben auf die Angst gefaft machen und wissen, daf danach ein grofer
Raum und Freude sein wird« (3./17). Genau dem Umgang mit dieser Angst dient die
»Bereitung zum Sterben«.

Luther nennt drei angstmachende »Gegenkrifte«, die ein getrostes Sterben ver-
hindern: »das erschreckende Bild des Todes, (...) das grauenhafte, mannigfaltige
Bild der Siinde« sowie »das unertrigliche und unausweichliche Bild der Holle und
ewiger Verdammnis« (6./18). Hier sei der Teufel am Werk, indem er unseren Blick
auf diese Bilder lenke und das Vertrauen in Gottes neues Leben schaffendes, Siinden
vergebendes und die Holle iiberwindendes Wirken zerstore. Alles kommt nun darauf
an, »dafl man von diesen drei Bildern keins ins Haus lade noch den Teufel tiber die
Tiir male« (9./20). Denn »wo das geschieht, ist der Mensch verloren, Gottes ganz
vergessen« (ebd.). Aus eigenen Kriften vermag der Mensch aber nicht, den Blick von
diesen anfechtenden Bildern abzuwenden. Dazu bedarf es eines starken Gegenbildes,
das den Blick auf sich lenken kann.!! :

Eben dies leistet nach Luther nun das Kreuz. Am Kreuz hat Christus »uns sich
selbst bereitet als ein dreifiltiges Bild, unserm Glauben vor Augen zu halten wider
die drei Bilder, mit denen der bose Geist und unsere Natur uns anfechten, um uns aus
dem Glauben zu reiffen« (13./24): »Er ist [erstens] das lebendige und unsterbliche
Bild wider den Tod, den er erlitten und doch mit seiner Auferstehung von den Toten

10. M. Luther, Ein Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519), in: WA 2, 685-697. Neudeutsche
Fassung in: M. Luther, Ausgewihlte Schriften, hg. von K. Bornkamm und G. Ebeling, Bd. 2,
Frankfurt 1982, 16-34. Ich zitiere nach dieser Ausgabe (Abschnitt/Seite).

11. »Du mufSt den Tod in dem Leben, die Siinde in der Gnade, die Hélle im Himmel ansehen und
dich von dem Ansehen oder Blick nicht lassen wegtreiben, wenn dir’s gleich alle Engel, alle Krea-
tur, ja, wenn dir’s auch scheint, Gott selbst anders vor Augen halten, was sie doch nicht tun, aber
der bdse Geist macht einen solchen Schein.« (9./21)



442

Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive in okumenischer Absicht __

iiberwunden hat in seinem Leben. Er ist [zweitens] das Bild der Gnade Gottes wider
die Siinde, die er auf sich genommen und durch seinen uniiberwindlichen Gehorsam
iiberwunden hat. Er ist [drittens] das himmlische Bild: Er, der verlassen ist von Gott
als ein Verdammter und durch seine allermichtigste Liebe die Hélle iiberwunden
hat, bezeugt, dafi er der liebste Sohn sei und daf uns allen dies zu eigen gegeben, wie
wir es glauben.« (13./24f.).

Das Kreuz Christi zeigt uns also ein »dreifiltiges Bild« der Uberwindung dessen,
wovor wir uns angstigen: Christus erleidet (wie wir) den Tod, bleibt aber nicht im
Tod, sondern geht ein in ein neues Leben (und bildet damit vor, was uns verheiffen
ist). Indem er sich als Gotteslasterer téten ldsst, nimmt er stellvertretend unsere Siinde
auf sich und zieht sie damit von uns ab; darin ist er ein »Bild der Gnade Gottes«, der
uns nicht festlegt auf unsere Siinde, sondern gnidig davon befreit. Christus ertragt
schliefflich sogar den héllischen Fluch der Gottverlassenheit und bleibt darin doch
als der »liebste Sohn« dem Vater treu; dass er so »die Hoélle iiberwunden hat«, behilt
er aber nicht fiir sich, sondern gibt es an uns weiter.

Christus hat aber nicht nur das iiberwunden, wovor wir Angst haben. Er hat »zu
groflerem Trost (...) auch selbst die Anfechtung erlitten und tiberwunden, die fiir
uns das Bild von Tod, Siinde und Holle bedeutet (14./25). Er ist — am Kreuz — »ebenso
angefochten worden mit des Todes, der Siinde, der Holle Bild wie wir« (ebd.). Die
Juden hitten ihm auf Golgatha erstens »(d)es Todes Bild« vor Augen gestellt, indem
sie ihm die Unausweichlichkeit seines Sterbens vorhielten (»er hat andere gesund
gemacht, er helfe sich nun selbst«); zweitens »(d)er Siinde Bild«, indem sie seine
Gottessohnschaft anzweifelten (»Ist er Gottes Sohn, so steige er herab«) und ihn damit
als »des Teufels Sohn« brandmarkten, »sein mit Leib und Seele«; drittens schliefdlich
»(d)er Holle Bild«, indem sie Gottes ausbleibendes Eingreifen (»Er vertraut Gott, lafd
sehen, ob der ihn erldse«) als Anzeichen fiir Jesu Verworfensein lasen, »als sprichen
sie: Er gehort in die Holle« (alle Zitate ebd.). Christus aber habe der Anfechtung
standgehalten, indem er »zu all den Worten und greulichen Bildern still schweigt,
nicht mit ihnen ficht, tut, als hore oder sehe er sie nicht«, und stattdessen »allein auf
den liebsten Willen seines Vaters acht hat(), so ganz und gar, daf er seines Todes,
seiner Siinde, seiner Holle, die auf ihn getrieben wurde, vergifSt und fur sie bittet, fiir
ihren Tod, Stinde und Hélle« (14./26). Christus hat also nicht nur unsere Anfechtung
geteilt; er gibt uns am Kreuz auch ein Vorbild, wie wir sie besiegen kénnen: indem
wir konsequent vermeiden, uns auf sie einzulassen.

Auch das gelingt dem Menschen nicht aus eigenen Kriften. Nachdriicklich und
ausfithrlich rit Luther daher zum Gebrauch der Sakramente, in denen uns Christi
Bild konkret und personlich zugeeignet wird.'? Unbefangen verweist er auch auf den
Trost, dass Christus und die Heiligen uns durch die enge Pforte bereits vorangegangen
sind, wir also nicht allein sind auf diesem Weg. Die Kirche mit ihren sakramentalen
Vollziigen erscheint so als Gemeinschaft, die den Einzelnen dabei stiitzt, das Bild des
Gekreuzigten in seinen trostenden Dimensionen lebendig zu erhalten.

Mit diesen zwei Textexegesen ist Luthers Kreuzestheologie in ihren Grundziigen
umrissen. Inwiefern kann man sagen, dass damit auch der Kern lutherischer Theo-
logie erfasst ist? Das will ich im Folgenden an einigen wenigen Beispielen erldutern.

12. Vgl. dazu und zum Folgenden 15.-20./26.-34.



Bernd Oberdorfer 443

lll. Das Kreuz als Signatur lutherischer Theologie

Mit seiner theologia crucis beharrt Luther auf dem methodischen Grundsatz, dass
rechte Gotteserkenntnis nur im Medium der Kreuzesanschauung moglich ist, wo
die Anwesenheit Gottes aber »unter dem Gegenteil verborgen« ist und daher nur
geglaubt werden kann. Gotteserkenntnis, Kreuz und Glaube gehoren also zusammen:
Gotteserkenntnis ist am Kreuz formierte Glaubenserkenntnis. Diese Einsicht ist in
vieler Hinsicht leitend geworden fiir die Gestaltbildung lutherischer Theologie im 16.
Jahrhundert; ihre prigenden Spuren sind aber auch in den spezifischen Akzentsetzun-
gen der theologischen Wirkungsgeschichte der Wittenberger Reformation erkennbar.
Beides will ich in den folgenden Abschnitten skizzenhaft und exemplarisch entfalten.

1. Christologie

In der klassischen Christologie erweist sich die kreuzestheologische Grundierung
darin, dass das Luthertum im Zwei-Naturen-Dogma die strikte und unverbriichliche
Einheit von géttlicher und menschlicher Natur in Christus betont. Von Christus kann
man nicht sprechen unter Absehung von seinem Menschsein, und das heifft dann
wesentlich: von seinem menschlichen Geschick. Das klingt selbstverstandlich. Aber
obwohl die Schweizer Reformatoren, namentlich Zwingli und Calvin, den Grund-
satz der Einheit der Naturen teilten, betonten sie starker die im Dogma von Chalce-
don ebenfalls festgehaltene bleibende Unterschiedenbeit der Naturen: Gottheit und
Menschheit sind eben in Christus nicht nur »ungetrennt und ungeschieden«, sondern
auch »unvermischt und unverwandelt«. Fiir Zwinglis theologisches Denken ist gene-
rell die scharfe Unterscheidung von Gott und Welt, Gotteswort und Menschenwort,
Geist und »Fleisch« grundlegend, die sich dann auch im Verstindnis der gott-mensch-
lichen Person Christi niederschligt. Luther konnte darin nur eine Geringschitzung
der Inkarnation erkennen, wihrend Zwingli Luther umgekehrt eine ungebiihrliche
Einschmelzung des Menschlichen ins Géttliche vorwarf. Wohlgemerkt: Genau be-
trachtet, handelt es sich um unterschiedliche Akzentsetzungen innerhalb des allseits
anerkannten Rahmens des chalcedonensischen Dogmas von der »einen Person in
zwei Naturenc, die zugleich »wahrhaft Gott« und »wahrhaft Mensch« ist. Dieser
Unterschied fithrte aber zu einer jeweils anderen »Temperierung« der Frommigkeit und
des theologischen Denkens, mit Konsequenzen, die lange Zeit als kirchentrennend
empfunden wurden.

2. Abendmahl

Dies konkretisierte sich namentlich im Abendmahl. Hier insistierte Luther bekannt-
lich auf der wahrhaften und substanziellen Gegenwart Christi auch und gerade in
seiner vollen menschlichen Dimension, also »in Leib und Blut«, weil er die radikale
Selbstbindung Gottes an das irdische Geschick seines Sohnes nicht gefihrden wollte.
Das Argument der Schweizer, der im Himmel zur Rechten des Vaters sitzende Chris-
tus konne aufgrund der Begrenztheit seiner menschlichen Natur nicht gleichzeitig
im Abendmahl gegenwirtig sein, liefd Luther nicht gelten, da es in seinen Augen die
gottliche und die menschliche Natur Christi auseinanderriss. Selbst Calvins vermit-



444 __ Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive in 6kumenischer Absicht __

telnde Position, die Christi geistliche Prisenz im Abendmahlsgeschehen hervorhob,
blieb zwar innerhalb des Rahmens, den Melanchthon 1540 in seiner modifizierten
Fassung der Confessio Augustana — der sog. » Variata« — als Kompromisslinie gesetzt
hatte, konnte die Lutheraner lingerfristig aber nicht zufriedenstellen.

Luther war die Leib und Blut einschliefende »Realprisenz« Christi im Abendmahl
so wichtig, dass er dafiir die theologische Theorie der »Ubiquititslehre« entwickelte.
Sie sucht, kurz gesagt, die Moglichkeit abzubilden, dass die menschliche Natur des zur
Rechten des Vaters sitzenden Christus zugleich »iiberall« und also auch in den Abend-
mahlselementen sein kann. Zentral ist dabei der Gedanke, dass die menschliche Natur
Christi durch ihre Vereinigung mit der géttlichen Natur an deren Eigenschaften teilhat,
zu denen eben auch die Allgegenwart zihlt."> Adolf von Harnack hat vor gut hundert
Jahren diese Uberlegungen als »entsetzliche() Speculationen« kritisiert, als deren »trau-
rige Folge (...) das Luthertum (...) auf fast 200 Jahre ins Mittelalter zuriickgestossen«
worden sei.'* Dariiber kann man trefflich streiten.'® Fiir unseren Zusammenhang ge-
niigt aber die Feststellung, dass fiir Luther die Bindung aller Christuserkenntnis und
Christuserfahrung an seine irdische Existenz offensichtlich so zentral war, dass er sie
mit hochstem argumentativem Aufwand verteidigte — und dass er in dieser Frage zu
keinerlei Kompromiss willens (und wohl auch nicht fihig) war. Zweifellos offenbart
sich hier ein Widerschein der theologia crucis; seine innerreformatorischen Gegner
titulierte er als »Schwirmer « — in der Terminologie der Heidelberger Disputation hitte
er sie auch als »Theologen der Herrlichkeit« bezeichnen konnen.'®

3. Ethos

Auch im Ethos hat sich das kreuzestheologische Narrativ als pragend erwiesen. Schon
in den 95 Thesen hatte Luther, wie anfangs gezeigt, gefordert, man miisse »die Chris-
ten ermahnen, daf sie Christus, ihrem Haupt, durch Leiden, Tode und Héllen nach-
zufolgen trachten« (Th. 94) und »darauf vertrauen« lernen, »durch viel Triibsal in
den Himmel einzugehen« (Th. 95). Hier klingt eine Beschreibung der christlichen
Existenz an, die Luther in vielfiltigen Variationen immer wieder neu durchgespielt
hat. Dabei kann er durchaus, wie wir in der Heidelberger Disputation gesehen haben,
unbefangen den Gedanken der imitatio Christi aufgreifen. Das Leiden Christi dient
gewissermafSen als Erliuterungsgrund fiir die » Triibsal« im Leben der Christenmen-

13. Interessanterweise wurde der umgekehrte Gedanke, dass die gottliche Natur an den Eigenschaf-
ten der menschlichen partizipieren und also etwa leidensfihig sein konne, im 16. Jahrhundert
noch abgelehnt, obwohl er zweifellos im Gefille der lutherischen Argumentation lag. Dies &n-
derte sich erst im 19. Jahrhundert, als der Denkzwang, Gott als reine Aktivitit zu konzipieren,
sich lockerte. Seitdem wird im Luthertum auch ein »genus tapeinoticum« der Idiomenkommuni-
kation vertreten, um die Radikalitit der Kondeszendenz Gottes, seines Eingehens in die irdische
Realitit, pointiert zur Darstellung zu bringen.

14. A.von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, Tiibingen 1990 (Nachdruck der 4., neu
durchgearbeiteten und vermehrten Aufl. Tiibingen 1909), 875.

15. Vgl. dazu meinen Beitrag: »Entsetzliche Speculationen«? Uberlegungen zur Argumentationslogik
in Luthers Abendmabhlslehre, in: EvTh 74, 2014, 413-422.

16. Ob er damit die Intention der Schweizer wirklich traf, kann mit Griinden bezweifelt werden;
immerhin stellte die Leuenberger Konkordie 1973 kirchenoffiziell fest, dass beide Positionen als
miteinander vereinbar (oder jedenfalls sich nicht kirchentrennend unterscheidend) gelten kén-

nernmn.



Bernd Oberdorfer 445

schen: Dass Christus den Weg »durch Leiden, Tode und Héllen« nahm, macht auch
die Entbehrungen im christlichen Leben transparent hin auf Gott. In diesem Licht
verlieren sie ihren von Gott trennenden Charakter, und dass Christus sie teilt, ist als
Ausdruck der gottlichen Solidaritit per se trostend.

Aber diese — nennen wir es: niichtern-illusionslose — Sicht auf die irdische Exis-
tenz ist nicht alles, was iiber die ethosbildende Bedeutung der Kreuzestheologie zu
sagen ist. Das Kreuz ist ja auch ein Bild dessen, was Christus fiir uns, an unserer
Stelle getragen hat, damit wir es nicht mehr tragen miissen. In diesem Sinne ent-las-
tet das Kreuz. Emphatisch konnte Luther das »Wort vom Kreuz« als Frei-Spruch,
als Befreiung charakterisieren, besonders schon in der bekannten Schrift »Von der
Ereiheit eines Christenmenschen« aus dem Jahr 1520.'7 Am Kreuz hat Christus die
existenziell-metaphysische Last auf sich genommen, die die siindige Menschheit
aufgehiuft hat, und uns dadurch davon befreit. Indem er so das beseitigt hat, was
uns von Gott trennt, vermittelt er uns zugleich die Teilhabe am gottlichen Heil.
Unter Riickgriff auf das mystische Bild von der Hochzeit der briutlichen Seele mit
Gott schreibt Luther drastisch, dass »der reiche, edle, fromme Brautigam Christus
das arme, verachtete, bose Hiirlein zur Ehe nimmt und sie von allem Ubel entledigt,
ziert mit allen Giitern«'® — mithin eine Giitergemeinschaft begriindet, in der er die
Schulden der Braut iibernimmt und tilgt und sie umgekehrt an seinem unermessli-
chen Reichtum teilhaben lisst. Die Braut — so konnte man, im Bild bleibend, sagen
— hat ausgesorgt fiir den Rest ihrer irdischen und himmlischen Tage. Sie muss sich
buchstiblich um nichts mehr sorgen.

Genau hierin identifiziert Luther nun das genuin christliche Motiv fiir ein am
Wohl der Nichsten orientiertes Handeln; Weil Christus uns (am Kreuz!) mit allem
versorgt hat, was fiir unser zeitliches und ewiges Heil vonnéten ist, sind wir befreit
von der Sorge um uns selbst und der damit verbundenen Gier, die alles an sich zieht
und fiir sich instrumentalisiert, und kénnen uns daher frei, ungezwungen, dankbar,
freudig und im Wortsinn selbstlos um das Wohl unserer Nachsten kiimmern, uns fur
sie einsetzen. Theologisch prizise, aber wirkungsgeschichtlich nicht unproblematisch
beschreibt Luther dies als paradoxe Einheit von Freiheit und Knechtschaft: Weil wir
durch Christus »freie Herren« sind, konnen wir zugleich »dienstbare Knechte« un-
serer Mitmenschen sein.'® In der Bildsprache des Kreuzes gesagt: Weil Christus das
grofle Kreuz fiir uns getragen hat, konnen wir unsere kleinen Kreuze leicht schultern.

17. M. Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520), WA 7, 20-38 (deutsche Fassung);
StA 2, 263-309 (deutsch und lateinisch parallel); die deutsche Fassung neudeutsch in: M. Luther,
Ausgewihlte Schriften, hg. von K. Bornkamm und G. Ebeling, Bd. 1, Frankfurt 1982, 239-263.
— Vgl. dazu jetzt auch meinen Beitrag: »Freiheit von ...«. Kleine theologische Apologie des In-
dividualismus — im Horizont von Luthers Freiheitsschrift, in: Th. S6ding/B. Oberdorfer (Hg.),
Kontroverse Freiheit. Die Impulse der Okumene, QD 284, Freiburg i.Br. 2017, 219-236.

18. Bornkamm/Ebeling 1, a.a.0., 246.

19. Zum - wirkungsgeschichtlich relevanten — Problem, dass bei der »Freiheit zum Dienst« die Frei-
heit gleichsam in den Dienst hinein absorbiert zu werden droht, so dass am Ende nur frei ist,
wer dient, und umgekehrt wer den Dienst in Frage stellt, als selbstsiichtig — und insofern unfrei!
— erscheint, vgl. meinen oben (Anm. 17) genannten Beitrag.



446 __ Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive in Skumenischer Absicht

IV. Gebrochenheitsbewusstsein: Wirkungsgeschichtliche Spuren
der Kreuzestheologie

Uber diese exemplarisch benannten charakteristischen Motive lutherischer Theologie
hinaus will ich noch einige wenige wirkungsgeschichtliche, konfessionskulturelle
Linien ziehen, die man méglicherweise mit dem kreuzestheologischen Fokus der
lutherischen Reformation in Verbindung sehen kann. Hervorheben méchte ich dabei
eine doppelte Skepsis.

Spuren hinterlassen — man kénnte auch sagen: stilbildend gewirkt — hat Luthers
kreuzestheologisch profilierte Polemik gegen die theologia gloriae in einer grundsatz-
lichen protestantischen Skepsis gegen eine vom Offenbarungszeugnis abstrahierte,
allgemein zugingliche Gotteserkenntnis, m.a.W.: gegen eine natiirliche Theologie.
Genauer betrachtet, schliefSt dies schon einen Vorbehalt gegen innertheologische, dog-
matische Theoriebildungen ein, die beispielsweise das trinitarische Gottesverstandnis
oder die Lehre von der gott-menschlichen Personeinheit Jesu Christi spekulativ ab-
koppeln vom im Glauben ergriffenen Rechtfertigungsgeschehen. Fiir diesen Vorbehalt
stehen beispielhaft Melanchthons beriihmte und viel zitierte Formeln, dass wir »die
Geheimnisse der Trinitit besser anbeten als erforschen« sollten?® und dass »Christus
erkennen seine Werke erkennen«?' heifle. Darin artikuliert sich kein grundsatzlicher
Anti-Rationalismus (obwohl Luthers mindestens ebenso beriihmte Formel von der
»Hure Vernunft« das nahe zu legen scheint??). Das wire auch wenig plausibel in
einer Reformbewegung, die so emphatisch den Zusammenhang von Glauben und
Verstehen betont hat. Gemeint ist vielmehr die strikte Fokussierung des (durchaus
vernunft- und methodengeleiteten) theologischen Verstehens auf das von Gott uns zu-
gewandte Bild des uns zugute Mensch gewordenen, gestorbenen und auferstandenen
Gottessohnes. Problematisiert wird damit jede Gotteserkenntnis sei es theologischer,
sei es philosophischer Art, die an diesem Bild vorbeigeht, die Gott also unabhingig
von dieser seiner » Verborgenheit unter dem Gegenteil« erkennen zu kénnen meint.

Dieser antispekulative, die Wege und Grenzen des Erkennens kritisch auslotende
Zug hat sich in der neuzeitlichen Theologiegeschichte immer wieder neu Geltung
verschafft.2? So diirfte es kein Zufall sein, dass Immanuel Kants die Bedingungen der
Moglichkeit gesicherter Erkenntnis kritisch erforschende Philosophie im Protestantis-
mus eine so durchschlagende Wirkung hatte, dass man ihn sogar als den »Philosophen
des Protestantismus « schlechthin bezeichnet hat. Der weit ins 20. Jahrhundert hochst
einflussreiche Theologe Albrecht Ritschl hat daran ankniipfend religiose Aussagen
von Tatsachenbehauptungen unterschieden und ihnen den spezifischen Status von
» Werturteilen« zugeschrieben. Auf dieser Linie hat dann auf seine Weise auch Karl

20. »Mysteria divinitatis rectius adoraverimus quam vestigaverimus«. Ph. Melanchthon, Loci com-
munes (1521), lateinisch-deutsche Ausgabe, hg. und iibersetzt von H.-G. Péhlmann, Giitersloh
21997 18

21. »hoc est Christum cognoscere, beneficia eius cognoscere«. A.a.Q., 22.

22. Vgl. zum Thema: Th. Kaufmann, Die Ehre der Hure. Zum verniinftigen Gottesgedanken in der
Reformation, in: J. Lauster/B. Oberdorfer (Hg.), Der Gott der Vernunft. Protestantismus und
verniinftiger Gottesgedanke, Tiibingen 2009, 61-91.

23. Vgl. zu diesem Thema auch meinen Beitrag: Religidse Wissensgenerierung. Strukturbedingungen
theologischer Rationalitit im reformatorischen Christentum: Ein Beitrag zur curopiischen Kul-
rurgeschichte, in: M. Hiberlein/S. Paulus/G. Weber (Hg.), Geschichte(n) des Wissens. FS Wolf-
gang E. ]. Weber, Augsburg 2015, 59-70.



Bernd Oberdorfer 447

Barth weitergedacht. Natiirlich waren das nicht alles »Kreuzestheologen« im en-
geren Sinn — Barth etwa machte sich gern lustig iiber die »schwermiitige Theologie
der norddeutschen Tiefebene«** und meinte damit vorwiegend die seines Erachtens
allzu sehr auf das menschliche Existenzelend (mithin: auf » Tod, Siinde und Holle«
und die Angst davor) fixierten Lutheraner. Aber sie waren auf die eine oder andere
Weise doch den methodologischen Implikationen der theologia crucis verpflichtet
und wollten jedenfalls keineswegs » Theologen der Herrlichkeit« sein.

Eine ganz anders gelagerte Skepsis in der konfessionskulturellen Tradition des
Luthertums lisst sich ebenfalls als atmospharische Fernwirkung der kreuzestheologi-
schen Konzentration deuten: die Skepsis nimlich gegen ein religios begriindetes Uber-
springen der irdischen Wirklichkeit in ihrer Vorlaufigkeit und Gebrochenheit. Diese
Skepsis lag schon Luthers brachialem Verdikt gegen den religiés konnotierten Auf-
stand der Bauern gegen ihre als ungerecht wahrgenommenen Obrigkeiten zugrunde;
er konnte darin nur den ebenso verwerflichen wie illusioniren Versuch erkennen, das
Reich Gottes mit eigenen Mitteln zu vollenden. Das Etikett »Schwarmer« hidngte er
generell allen an, bei denen er einen solchen Versuch diagnostizierte, das Eschaton
vorweg zu nehmen, statt sich in der Vorlaufigkeit und Gebrochenheit der irdischen
Wirklichkeit zu orientieren, die noch unter der Signatur des Kreuzes steht; das betraf
etwa auch sein Urteil tiber die Tédufer. In dieser Skepsis mag die tendenziell politisch
konservative Haltung begriindet sein, die das Luthertum in seiner Geschichte doch
hiufig gekennzeichnet hat. Wenn innerweltliche Veranderungsprogramme pauschal
mit dem Verdacht eigenmichtiger Herbeifiihrung des Gottesreichs belegt sind, er-
scheint die pflichtgetreue Einfiigung in das Bestehende leicht als die einzig angemes-
sene christliche Haltung; das ist die Kehrseite des zu Recht vielgerithmten lutherischen
»Berufsethos«. Zwingend ist dies indes nicht. Die Loyalitdt zur konkreten irdischen
Lebenswirklichkeit notigt nicht dazu, die bestehenden Verhaltnisse einfach hinzuneh-
men, sondern kann sich auch in der Gestalt gesellschaftlicher Reformen realisieren,
die das Zusammenleben relativ verbessern, ohne den umfassenden Anspruch der
Beseitigung aller gesellschaftlichen Widerspriiche oder gar der Uberwindung aller
existenzieller Not zu erheben. Wenn ich es recht sehe, ist das jedenfalls der Modus,
den das lutherische Ethos der konkreten Weltverbundenheit und Weltverantwortung
in der Gegenwart weithin angenommen hat. Und dass die historischen »Schwar-
mer «-Verdikte in vieler Hinsicht der Revision bediirfen und keineswegs unbesehen
weitertradiert werden kénnen, ist im Ubrigen auch unter Lutheranern unumstritten.

V. Okumenische Perspektiven

Fiir Luther war die theologia crucis von kontroverstheologischer Brisanz: Die theolo-
gia gloriae, von der er sich distanzierte, identifizierte er in der romischen Kirche, und
»Schwirmer« in diesem Sinne waren ihm auch seine innerprotestantischen Gegner.
Wie sieht das heute aus? Es steht mir nicht an, dem in der ACK vertretenen multila-
teralen 6kumenischen Erfahrungsschatz und Expertenwissen vorzugreifen. Es scheint
mir aber, dass die Theologie des Kreuzes, wie ich sie anhand zentraler Einsichten
Luthers entfaltet habe, keine strikt konfessionellen Grenzen mehr markiert. Das heifdt

24. Z.B. K. Barth, Offene Briefe 1945-1968, Gesamtausgabe, Bd. 15, hg. von D. Koch, Ziirich 1984,
327f.



448 __ Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive in 6kumenischer Absicht

nicht, dass sie schlicht allgemeine Anerkennung gefunden hitte. Woméglich fallen aus
der Perspektive anderer konfessioneller Traditionen neben den kaum bezweifelbaren
Starken auch die polarisierenden Zuspitzungen, ausbalancierungsbediirftigen Einsei-
tigkeiten oder problematischen Konsequenzen dieser Art von Kreuzestheologie sogar
noch deutlicher auf als mir selbst als Lutheraner. Aber die Diskussion dariiber folgt
nicht mehr zwingend den konfessionellen Unterscheidungslinien. Man kann Luthers
Deutung des Kreuzesgeschehens, so hoffe ich, inspirierend finden, ohne Lutheraner zu
sein. Und man kann auch als Lutheraner — um nur ein Beispiel zu nennen — AnstofS
nehmen an der kreuzestheologisch motivierten einseitigen Orientierung des Deute-
horizonts fiir die christliche Lebensfithrung an »Tod, Siinde und Hélle« und fragen,
wie das im Glauben zugesprochene neue Leben im Licht der Auferstehung Christi
bereits jetzt sichtbare Gestalt gewinnt (ohne dass dadurch die Bedeutung des Kreuzes
geschmilert oder relativiert werden miisste). M.a.W.: Die lutherische Kreuzestheo-
logie kann bereichernd, inspirierend, gelegentlich gewiss auch irritierend beitragen
zur allen Christenmenschen und allen Konfessionen je neu aufgegebenen, nie abge-
schlossenen Reflexion iiber die Bedeutung des Kreuzes Jesu. Sie ist kein exklusiver
Besitz des Luthertums, sondern Teil des gemeinsamen christlichen Erbes. Sie bringt
einen eigenen Ton in die Interpretationsgemeinschaft der christlichen Okumene, ist
aber kein Solitir, der quer stiinde zu allen anderen konfessionellen Auslegungstraditi-
onen. Sie ist erkennbar lutherisch — und doch offen fiir die konfessionsiibergreifende
Verstandigung.

Angesichts dessen — und damit komme ich zum Schluss — ist der Idee eine tiefere
Weisheit nicht abzusprechen, das Kreuzerhéhungs-Fest im Jahr des Reformations-
jubiliums 6kumenisch zu begehen. Ich muss gestehen, dass ich von diesem Fest bis
vor kurzem nicht die geringste Ahnung hatte. Beim Recherchieren lernte ich nun,
dass dieses Fest nicht nur bei den Orthodoxen und Katholiken, sondern auch bei
den Anglikanern und sogar in etlichen aufferdeutschen lutherischen Kirchen in hohen
Ehren steht. Es ist also bereits ein 6kumenisch verbreitetes Fest. Natiirlich sind dessen
Ursprung und Anlass — die Riickfiihrung der dem von Kaiserin Helena (wieder-)ge-
fundenen Kreuz Christi entnommenen, von den Persern konfiszierten und von Kaiser
Herakleios zuriickgewonnenen Kreuzesreliquie in die Jerusalemer Grabeskirche im
Jahr 630 — fiir reliquienabstinente Lutheraner nicht per se ein Grund zum Feiern.
Die theologische Ausdeutung indessen, wie sie sich in den vorgeschlagenen biblischen
Lesungen niederschligt, ist iber jeden Zweifel erhaben. Der alttestamentliche Text
aus Num 21 berichtet von der ehernen Schlangenfigur, die Mose wihrend einer tod-
lichen Giftschlangenplage auf Gottes Geheiff an einer langen Stange aufrichtet, und
»wer gebissen ist und sie ansieht« (Num 21,8), bleibt am Leben. Es geht also um eine
lebensrettende Blickwendung: Statt gebannt auf die todbringende Schlange zu star-
ren, gegen die sie keine Chance haben, sollen die betroffenen Israeliten den Blick auf
das von Gott eigens dafiir gestiftete Abbild der Schlange richten und finden dadurch
Rettung aus der Gefahr. Genau so hatte Luther im »Sermon von der Bereitung zum
Sterben« die heilsame Abkehr der Blickrichtung weg von Todes-, Stinden- und Héllen-
angst hin auf das Bild des Gekreuzigten beschrieben. Es bedarf kaum der Erwidhnung,
dass als Evangelium fiir das Kreuzerhebungsfest Joh 3 ausgewihlt ist, wo Jesus die
heilsame Wirkung seines eigenes Geschicks in der ehernen Schlange vorabgebildet
sieht: » Wie Mose in der Wiiste die Schlange erhéht hat, so muss der Menschensohn
erhht werden, damit alle, die an ihn glauben, das ewige Leben haben.« (Joh 3,15)
Wer sich mit Luthers Kreuzestheologie verbunden weifi, kann da gut mitfeiern.



	Theologie des Kreuzes aus evangelischer Perspektive in ökumenischer Absicht
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


