o
OPEN a ACCESS Universitit Augsburg
OPUS AUGSBURG w h Universititsbibliothek

Der Weg ist (nicht?) das Ziel: was folgt auf die
“Gemeinsame Erklarung zur
Rechtfertigungslehre”?

Bernd Oberdorfer

Angaben zur Veroffentlichung / Publication details:

Oberdorfer, Bernd. 2018. “Der Weg ist (nicht?) das Ziel: was folgt auf die
‘Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre’?” Una Sancta: Zeitschrift fur
okumenische Begegnung 73 (3): 227-41.

Nutzungsbedingungen / Terms of use: licgercopyright
T,
Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfiigung gestellt: / This document is made available under th A ))ﬂ
conditions: I %.\ [=
Deutsches Urheberrecht ﬂ?.!? | &
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see: & A
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/ i :


https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

Der Weg ist (nicht?) das Ziel.
Was folgt auf die ,,Gemeinsame Erklarung zur
Rechtfertigungslehre”?

Bernd Oberdorfer (ev.-luth.)

Wie geht es weiter in der Okumene? Entgegen kritischen Prognosen ist die 1999
vom Lutherischen Weltbund und dem vatikanischen Einheitsrat unterzeichnete
.Gemeinsame Erklirung zur Rechtfertigungslehre” (GER) keineswegs folgenlos
geblieben.! Der Weltrat Methodistischer Kirchen hat sich 2006, die Weltgemein-
schaft Reformierter Kirchen und die Anglikanische Gemeinschaft haben sich 2017
den in GER formulierten , differenzierten Konsens in Grundwahrheiten der Recht-
fertigungslehre® inhaltlich zu eigen gemacht. Das erweitert die 6kumenische Basis
des erreichten Konsenses erheblich.

Im direkten Verhiltnis zur rémisch-katholischen Kirche ist die Zwischenbilanz
freilich durchwachsen: Auf der einen Seite hat sich dogmatisch und kirchenrecht-
lich substanziell nichts verindert: Die rémisch-katholische Kirche hat ihr im Jahr
2000, also nach der Unterzeichnung der GER, gedufSertes Urteil, die reformato-
rischen Kirchen seien nicht ,Kirche im eigentlichen Sinn®, sondern nur ,kirchli-
che Gemeinschaften, nicht nur nicht revidiert, sondern mehrmals bekriftigt und
achtet auch bei herausgehobenen 6kumenischen Anlissen darauf, dass in von ihr
mitverantworteten Texten der Unterschied zwischen ,,Kirche™ und , kirchlicher Ge-
meinschaft gewahrt bleibt.? Auch sieht sie sich weiterhin aufRerstande, evangelische
Christinnen und Christen in eucharistischer Gastfreundschaft in ihren Messfeiern
zur Kommunion zuzulassen; entsprechende (vorsichtige, einzelfallorientierte, mit
Pritfauflagen verbundene) Ansitze in der Deutschen Bischofskonferenz sind der-
zeit blockiert. Umgekehrt ,erlaubt® sie ihren Mitgliedern immer noch nicht, an
evangelischen Abendmahlsfeiern teilzunehmen, obwohl die evangelischen Kirchen
konsequent alle Getauften dazu einladen.

Auf der anderen Seite hat die GER zweifellos einen spiirbaren Zuwachs an wech-
selseitigem Vertrauen bewirkt und lingerfristig dazu beigetragen, dem stagnieren-
den ékumenischen Prozess eine neue Dynamik zu geben. Obwohl anfangs man-
ches darauf hindeutete, dass das Reformationsjubilium 2017 durch wechselseitige
Profilierung die Griben eher vertiefen als iiberwinden wiirde, gelang es vielmehr,
mit der Studie , Vom Konflikt zur Gemeinschaft” eine gemeinsame Sprache zu fin-
den, die tiber die sterile Alternative hinausfithrte, die Reformation entweder nur

I Vgl. dazu den Beitrag von Oliver Schuegraf in diesem Heft.
2 So etwa beim gemeinsamen Reformationsgedenken 2016 in Lund.

312018 227



als Befreiung der Kirche aus selbstgeschaffencr babylonischer Gefangenschaft fei-
ern oder ausschliefllich als Spaltung der abendlindischen Christenheit beklagen
zu kénnen.® Auf dieser Basis konnten dann fithrende Reprisentanten beider Kir-
chen am 31. Oktober 2016 in Lund gemeinsam im Gottesdienst der Reformati-
on gedenken.? Dabei dankte Papst Franziskus ausdriicklich fiir die Gaben, die die
Reformation der Christenheit geschenke habe. Auf deutscher Ebene diente 2017
im Mirz ein gemeinsamer Gotresdienst von EKD und katholischer Deutscher Bi-
schofskonferenz in Hildesheim der ,Heilung der Erinnerung®; im September wur-
de das (in der rémisch-katholischen, orthodoxen und anglikanischen Kirche, aber
auch in Teilen der lutherischen Welt begangene) Kreuzerhshungsfest in Trier als
Skumenisches ,,Christusfest® gefeiert.

Die atmosphirische Verbesserung zwischen den Konfessionen und die Erfah-
rungen gewachsener Gemeinschaft sind Anlass, nach nichsten, weiterfiihrenden
Schritten zu fragen. Die entstandene Dynamik soll nicht folgenlos verpuffen. Von
verschiedenen Seiten wurde daher angeregt, eine neue ,,Gemeinsame Erkldrung®
anzustreben. Unschwer ldsst sich als das fiir das kirchliche Leben dringendste Pro-
blem die fehlende Abendmahlsgemeinschaft ausmachen; wie gezeigt, ist nicht ein-
mal deren erste Stufe, die eucharistische Gastfreundschaft, méglich. Es empfiehlt
sich daher, die 6kumenischen Bemithungen auf diese Frage zu fokussieren.

Hier zeigt sich freilich eine paradoxe Konstellation: In der Abendmahlstheologie
selbst lisst sich recht problemlos ein , differenzierter Konsens® her- bzw. feststellen:
Da Lutheraner wie Katholiken die wahre und wirkliche Gegenwart des ganzen
Christus in, mit und unter Brot und Wein bekennen, kénnen die unterschiedli-
chen Weisen, wie diese Gegenwart konzeptuell bestimmt wird, als legitime Vielfalt
beurteilt werden, die nicht (mehr) kirchentrennend sein muss. Die rémische Mess-
opferlehre kann lutherisch zwar kaum tibernommen, wohl aber als nicht (mehr)
kirchentrennende Differenz hingenommen werden, wenn (und weil) klargestellt
ist, dass das Messopfer das Kreuzesopfer Christi nicht wiederholt, sondern repri-
sentiert und zudem dem Kreuzesopfer Christi nichts hinzuzufiigen vermag. Ent-
sprechendes gilt fiir die dauerhafte, iiber die Messfeier selbst hinausreichende Pri-
senz Christi in den ,gewandelten“ Hostien — und in diesem Zusammenhang selbst
fiir das Fronleichnamsfest, wenn klargestellt ist, dass die Kirche in den gewandelten
Hostien Christus verehrt und nicht ihre eigene Kompetenz zu wandeln. Dieser

3 Vom Konflikt zur Gemeinschaft. Gemeinsames lutherisch-katholisches Reformationsgeden-
ken im Jahr 2017. Bericht der Lutherisch/Rémisch-Katholischen Kommission fiir die Einheit.
Deutsche Ubersetzung von Theodor Dieter und Wolfgang Thonissen, Leipzig/Paderborn 2013.
Vgl. dazu ausfiihrlich Bernd Oberdorfer: Feiern? Gedenken? Biifien? Okumenische Perspektiven
auf das Reformationsjubilium: Zur lutherisch-katholischen Studie ,,Vom Konflikt zur Gemein-
schaft®, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim 64 (2014), Heft 1, 3-8.

4 Vgl dazu Bernd Oberdorfer: Gruppenbild in Albe. Wie Lutheraner und Katholiken in Lund
gemeinsam das Reformationsjubilium begingen, in: EvTh 77 (2017), 75-80.

228 UNA SANCTA 73



differenzierte Konsens liefle sich vermutlich gut in die Form ciner ,,Gemeinsamen
Erklirung zur Abendmahlslehre® gieflen.

Doch eine solche Erklirung hitte derzeit keine praktischen Konsequenzen. Denn
aus romisch-katholischer Perspektive entscheidend ist nicht das Verstindnis des
Abendmahls selbst, sondern dessen ekklesiologische Verortung. Abendmahlsge-
meinschaft, ja selbst umfassende, nicht auf Einzelfille beschrinkte eucharistische
Gastfreundschaft ist daher erst méglich, wenn volle Kirchengemeinschaft, genauer:
kirchliche Einheit gegeben ist. Abendmahlsgemeinschaft setzt daher eine Verstin-
digung in zentralen ekklesiologischen Fragen, namentlich im Blick auf das ordina-
tionsgebundene Amt, voraus. Schon gegeniiber der GER wurde kritisch geltend
gemacht, es sei ein Widerspruch, in der nach lutherischem Verstindnis theologisch
schlechterdings grundlegenden Rechtfertigungslehre den kirchentrennenden Cha-
rakeer fiir iiberwunden zu erkliren und gleichwohl die Kirchentrennung aufrecht
zu erhalten. Dies gilte umso mehr bei einer Verstindigung tiber das Abendmahl,
die keine Abendmahlsgemeinschaft zur Folge hitte.

Es herrscht daher Einigkeit, dass die isolierte Weiterarbeit an der Abendmahls-
frage wegen der fehlenden praktischen Konsequenzen nicht nur nutzlos, sondern
sogar kontraproduktiv wire, weil eine derartige ,Gemeinsame Erklirung zur
Abendmahlslehre® Erwartungen wecken wiirde, die sie nicht einlésen konnte.
Okumenische Fortschritte sind nur zu erwarten, wenn die Abendmahlslehre im
Zuszimmenhang mit Ekklesiologie und Amtstheologic behandelt wird. Wenn das
Modell ,,Gemeinsame Erklirung® iiberhaupt eine Fortsetzung finden soll — auch
das ist durchaus diskussionswiirdig —, dann kommt daher nur eine ,Gemeinsame
Erklirung zu Kirche, Amt und Abendmahl® in Betracht. Angesichts der besonders
kontroversen amtstheologischen Themen (Verhiltnis allgemeines Priesterrum — or-
dinationsgebundenes Amt; Episkopé und Bischofsamt; apostolische Sukzession;
Papsttum; etc.) ist klar, dass der Verstindigungsprozess einen langen Atem erfor-
dern wird, mit offenem Ausgang. »

Interessanterweise sind in den vergangenen Jahren mehrere Untersuchungen
entstanden, die in bilateraler rémisch-katholisch/lutherischer Kooperation das
Verstindigungspotenzial genau in dem genannten Zusammenhang von Kirche,
Amt und Abendmahl auszuloten versuchen. Besonders zu nennen sind die US-
amerikanische ,Declaration on the Way“ und die finnische Studie ,,Communion
in Growth®. Im Folgenden méchte ich diese beiden Dokumente vorstellen und
diskurieren.

1. ,Declaration on the Way"

Die 2015 erschienene, von einer hochrangig besetzten bilateralen , Task Force®
erarbeitete, von der Okumene-Kommission der US-amerikanischen katholischen

312018 229



Bischofskonferenz gemeinsam mit der Evangelical Lutheran Church of America

(ELCA) verantwortete Studie iiber ,,Church, Ministry, and Eucharist® verfolgt

einen hohen Anspruch. Sie versteht sich zwar dezidiert nur als ,Declaration on

the Way*“, weil der 6kumenische ,,Dialog noch nicht alle kirchentrennenden Dif-
ferenzen in diesen Fragen geldst hat* (XVII), und méchte dabei die Friichte® der
bisherigen dkumenischen Dialoge ,ernten®, um sie fir den weiteren ,Weg" der
okumenischen Verstindigung nutzbar zu machen. Zugleich aber ,empfichlt” sie
abschliefend, der Lutherische Weltbund und der Pipstliche Rat zur Férderung der

Einheit der Christen sollten die in dem Dokument formulierten 32 ,,gemeinsamen

Aussagen zu Kirche, Amt und Eucharistic” ,entgegennchmen, bestitigen und ei-

nen Prozess einleiten, um daraus erwachsende Konsequenzen umzusetzen (receive,

affirm, and create a process to implement consequences) (121). Sie erwartet also, dass
die Zustimmung, die der so artikulierte Konsens in den USA bereits gefunden hat®,
sich auch auf die weltweite Ebene {ibertragen ldsst.

Allerdings besteht das Dokument nicht nur aus diesen Konsensaussagen. Nach
ciner Einleitung werden vielmehr zunichst die 32 Ubereinstimmungen als gesi-
cherte Resultate der bisherigen 6kumenischen Dialoge in cinem ,Statement of
Agreement” thesenférmig aufgefithrt und im folgenden Kapitel Punke fiir Punke
sentfaltet und dokumentiert®. Ein weiteres Kapitel benennt sodann insgesamt 15
sverbleibende Differenzen (Remaining Differences) im selben Themenbereich und
erwigt jeweils Moglichkeiten zu ihrer Uberwindung (Reconciling Considerations),
che cin Abschlusskapitel ,neue Schritte auf dem Weg® (New Steps on the Way)
vorschligt.

Entfernt erinnert der Aufbau an die Confessio Augustana. Auch diese beginnt ja
mit (insgesamt 21) Artikeln, von denen jedenfalls behauptet wird, sie seien ,un-
streitig® — die Confutatoren sahen das bekanndich anders —, ehe in den restlichen
5 Committee on Ecumenical and Interreligious Affairs, United States Conference of Catholic Bi-

shops / Evangelical Lutheran Church in America (eds.), Declaration on the Way: Church, Minis-
try, and Eucharist, Minneapolis/Washington D.C. 2015. Die folgenden Belege im Text beziehen
sich. auf diesen Text; Ubersetzung von mir. — Fiir eine erste Wiirdigung vgl. Bernd Oberdorfer,
Auf dem Weg — wohin? Okumenische Perspektiven: Eine lutherische Sicht, in: André Birmelé /
Wolfgang Thénissen (Hg.), Auf dem Weg zur Gemeinschaft. 50 Jahre internationaler evangelisch-
lutherisch/rémisch-katholischer Dialog. Theodor Dieter zum 65. Geburtstag. Leipzig/Paderborn
2018, 352-308, ?62—364. — Eine ausfiihrliche Stellungnahme hat 2017 der ,Okumenische Stu-
dienausschuss® (OStA) des Deutschen Nationalkomitees (DNK) des LWB unter meiner Betei-
ligung verfasst (www.dok-lwb.de/sites/default/files/documents/17-11-24_oesta_declaration_on_
the_way_-_dnk_verabschiedet.pdf); ich greife gelegentlich darauf zuriick.

6 Kirchenleitung und Bischofskonferenz der ELCA sowie die Okumene-Kommission der rémisch-
katholischen Bischofskonferenz haben das Dokument jeweils einstimmig angenommen. Die
Churchwide Assembly, das hichste legislative Organ der ELCA, hat im August 2016 den 32 Kon-
sensaussagen, die Teil des Dokuments sind, mit 99-prozentiger Mehrheit zugestimmt. Sie erklirt

damit, dass sie in diesen Punkten keine kirchentrennenden Differenzen mehr erkennen kénne.
Eine ofhizielle Rezeption durch die katholische Bischofskonferenz selbst steht allerdings noch aus.

230 UNA SANCTA 73



sicben Artikeln Themen angesprochen werden, bei denen die Reformatoren Re-
formbedarf sehen. Ein Unterschied besteht darin, dass sich bei der ,,Declaration
die Themen durchhalten, sich also erreichte Ubereinstimmungen wie verbleibende
Differenzen jeweils auf Kirche, Amt und Abendmahl beziehen. Natiirlich fragt es
sich dann, wie Konsens und Differenz sich zueinander verhalten: Relativiert die
gleichsam nachgeschobene Differenz den behaupteten Konsens, oder sollen die
yverbleibenden Differenzen® durch die Anordnung als minder wichtig, vom Kon-
sens umgriffen gekennzeichnet werden? Ohnehin muss gepriift werden, ob und
inwieweit die Behauptung der Ubereinstimmungen tatsichlich zutrifft und wie
tragfihig die vorgetragenen ,reconciling considerations* fiir die Uberwindung der
yremaining differences” tatsichlich sind.

Wie die meisten neueren lutherisch/rémisch-katholischen Verstindigungstexte
nihert sich auch die ,Declaration” dem besonders strittigen Amts-Thema, indem
sie es einbettet in die bereits erheblich weiter fortgeschrittenen Verstindigungen im
Blick auf die Ekklesiologie. Hier lassen die Thesen tatsichlich eine weit reichende
Anniherung erkennen: Die Kirche verdanke sich dem Wirken des dreieinen Gottes
(Th. 1), griindet im Christusgeschehen (Th. 2), findet ihre Norm ,,im Wort Gottes,
dem sie begegnet in Christus, im lebendigen Wort des Evangeliums, in den geister-
filllten (inspired) und kanonischen Schriften® (Th. 5), ,hat Anteil an Christi Gna-
dengaben durch die geschichtlichen und wahrnehmbaren Vollziige der Verkiindi-
gung des Evangeliums und der Feier der Sakramente® (Th. 6), bildet ,auf Erden®
eine ,,Gemeinschaft (communion)“ (Th. 7), in der ,sicht- und hérbare Elemente mit
zutiefst geistlichen Realititen® verbunden sind, ,.die der empirischen Untersuchung
und Wahrnehmung verborgen bleiben® (Th 8). Besonders bemerkenswert ist, wenn
beide Kirchen in These 4 wechselseitig ,,in ihren kirchlichen Gemeinschaften das
Auribut der Apostolizitit anerkennen® und dies mit ihrer ,,andauernden Kontinu-
itit im apostolischen Glauben, Lehren und praktischen Vollzug® begriinden; von
einem Bruch der apostolischen Tradition ist an dieser Stelle keine Rede.

Angesichts dieser grundlegenden Ubereinstimmung kann auch bei einigen der
»verbleibenden Differenzen ein differenzierter Konsens ausgesprochen werden; in
den Fragen der Sakramentalitit der Kirche und des Verhiltnisses von Heiligkeit
und Siindigkeit der Kirche etwa miissen die (weiterhin vorhandenen!) Unterschie-
de in der Tat nicht mehr als kirchentrennend gelten. Schwieriger ist das im Blick
auf das Zustandekommen und die Verbindlichkeit kirchlicher Lehre (vgl. 81-88).
Hier notiert die ,Declaration® niichtern, dass die Verantwortung fiir die Lehre in
der katholischen Kirche kraft apostolischer Sukzession in letzter Instanz beim Papst
in der Gemeinschaft der Bischéfe verankert ist, wihrend in lutherischen Kirchen
die Lehrautorisierung sich in komplexen Prozessen der Entscheidungsfindung voll-
zieht, die sich nicht allein auf das ordinationsgebundene Amt, gar exklusiv auf das
Bischofsamt stiitzen, sondern konstitutiv die mehrheitlich aus Nicht-Ordinierten

3/2018 231



bestehenden Synoden und auch die Fachkompetenz theologischer Fakultiten ein-
schlieflen (vgl. 85). Lutheraner betonen zudem die grundsitzliche Reversibilitit der
Lehre im Licht der Heiligen Schrift. Die ,,Declaration hebt zwar zu Recht hervor,
dass einerseits auch das Luthertum verbindliche Lehre kenne und mit dem Luthe-
rischen Weltbund zudem Instanzen iiberregionaler Verstindigung und Lehrverant-
wortung entwickelt habe (vgl. 83), andererseits aber auch in der romisch-katholi-
schen Kirche der Glaubenssinn der Laien gegeniiber dem bischoflichen Weiheamt
und die regionale Ebene gegeniiber dem zentralen rémischen Lehramt keineswegs
bedeutungslos seien (vgl. 82f). Allerdings hat der LWB keine Weisungsbefugnis
gegeniiber seinen Mitgliedskirchen und ist also kein ,lutherischer Varikan®, und
in der katholischen Kirche ist die Rolle der ,Laien“ auf die Beratung beschrinkt.
Ob die genannten funktionalen Konvergenzen so tragfihig sind, dass sie die tie-
fe strukeurelle Differenz zu {iberbriicken vermégen, ist daher erheblichem Zweifel
ausgesetzt.

Schon die ekklesiologischen Partien laufen also auf die besonders strittige Amts-
frage zu. In dieser konstatiert die ,Declaration” auf der Basis der wechselseitigen
Anerkennung des ,ekklesialen Charakters® beider ,,Gemeinschaften® (11) cine
Fiille von elementaren Ubereinstimmungen. Implizit hitten sie durch die Unter-
zeichnung der GER ohnehin wechselseitig die Existenz eines Amtes, das tiber die
Lehre bestimmt, unterstellt (vgl. 41).”7 Einig seien sich beide Seiten, dass das ordi-
nationsgebundene Amt ,notwendig fiir das Sein der Kirche” und ,durch Christus
eingesetzt” sei (Th. 15).® Es sei vom allgemeinen Priestertum aller Glaubigen nicht
ableitbar (vgl. Th. 14) und stehe daher nicht nur in der Gemeinde, sondern die-
ser auch mit Autoritit ,gegeniiber” (Th. 20). Seine wesentliche Funktion sei ,,die
Versammlung und der Aufbau der Gemeinde® durch Verkiindigung, Sakramente
und den ,Vorsitz (presiding) iiber das liturgische, missionarische und diakonische
Leben der Gemeinde® (Th. 18). Was Letzteres bedeutet, wird freilich nicht niher
entfaltet; es entspriche jedenfalls nicht der Verfassungswirklichkeit in vielen luthe-
rischen Kirchen. Ordination und Weihe werden als funktionsiquivalent betrachtet
(vgl. Th. 21-23).

Irritierend sind die Ausfithrungen zum Bischofsamt (vgl. 'Th. 24f und Abschnitt
IV.B.5. [102f]). Zwar wird eingerdumt, es gebe nur ein ordinationsgebundenes

7  Dieser Gedanke, der schon in der Studie ,Vom Konflikt zur Gemeinschaft“ begegnet, setzt aller-
dings unzutreffender Weise voraus, dass auch in den lutherischen Kirchen nur das ordinationsge-
bundene Amt befihigt und befugt ist, iiber rechte Lehre zu befinden. Maglicherweise richtet sich
das Argument eher an die katholische Seite, der gesagt wird, dass sie de facto in den lutherischen
Kirchen das Gegebensein jener Formen und Instanzen der Lehrautorisierung unterstelle, die sie
selbst dafiir fiir notwendig erachtet.

8  Die Aussage, das Amt sei, da von Christus eingesetzt, ,nicht einfach eine Delegation ,von unten®
(Th. 15), konstruiert freilich einen irrefithrenden Gegensatz. Einsetzung durch Christus und De-
legation miissen sich nicht ausschliefen. Vgl. dazu unten 3.

3

232 UNA SANCTA 73



Amt. Dass dieses aber in sich differenziert ist in mehr ,lokale” und mehr ,regiona-
le“ Gestaltungen — d.h. im Wesentlichen: in Pfarramt und Bischofsamt —, verdanke
sich nicht nur ,historischen und menschlichen Entwicklungen* oder ,soziologi-
scher Notwendigkeit®, sondern wird ohne nihere Begriindung auf das ,Wirken
des Heiligen Geistes® zuriickgefiihrt und also als theologisch notwendig deklariert
(Th. 25). Es wird sogar versucht, auch im Luthertum eine kategoriale Differenz zwi-
schen Bischof und (Orts-)Pfarrer aufzuweisen. Aufgrund dessen soll dann die tri-
dentinische Verwerfung aller, die behaupten, ,,die Bischéfe seien nicht hsher als die
Priester; oder sie besiflen keine Vollmacht zu firmen und zu weihen; oder die, die
sie besitzen, sei ihnen mit den Priestern gemeinsam®, auf die heutigen Lutheraner
nicht mehr anwendbar sein (106). Dies diirfte zu bezweifeln sein, sind Bischoéfe/
Bischofinnen nach lutherischer Lehre doch nichts anderes als Pfarrer/Pfarrerinnen
mit iiberlokalen Leitungsfunktionen. Die ,,Declaration” unterscheidet auch nicht
zwischen der (in der Tat notwendigen) Episkopé und dem Bischofsamt; dieses er-
scheint daher als deren einzige Realisierungsgestalt. Dass in lutherischen Kirchen
Episkopé in vielfiltigen Formen ausgeiibt wird, von denen das Bischofsamt eine
mégliche, aber keine notwendige ist, wird zwar nicht verschwiegen, spielt argu-
mentativ aber keine Rolle.

Wie diskutiert die ,Declaration® die augenfilligsten ,remaining differences®,
Frauenordination und Papsttum?

Bei der Frauenordination (vgl. Abschnitt IV.B.4. [100f]) wird gar nicht erst ver-
sucht, den Dissens zu relativieren. Erwogen werden nur Moglichkeiten, wie man
vermeiden kann, ihn als kirchentrennend bewerten zu miissen. Hauptargument
ist, dass die lutherischen Kirchen dabei ihre Amtstheologie nicht geiindert, sondern
nur den Personenkreis erweitert hiicren, der fiir die Ordination in Betracht kommt.
Der kumenische Konsens im Amrtsverstindnis bleibe davon unberiihrt. Wenn
aber aus lutherischer Sicht die Ordination von Frauen aus tauf- und amtstheologi-
schen Griinden theologisch notwendig ist und also nicht zur Disposition steht'®,
wihrend die rémisch-katholische Kirche sie ebenso kategorisch ausschlieflt, dann
kénnte dieser gravierende Dissens ein Indikator dafiir sein, dass der amtstheologi-
sche Konsens doch nicht so tief reicht, wie es die ,,Declaration” unterstellt.

Was das Papsttum betrifft (vgl. Abschnite IV.B.6. [106£f]), konstatiert die ,,De-
claration” in beiden Kirchen eine ,,Sehnsucht® nach ,vollkommenerer Verwirkli-
chung® der Einheit der Christenheit und verbucht es schon als Konsens, dass im
Luthertum ein Amt, das diese Einheit reprisentiert, jedenfalls nicht schlechterdings
ausgeschlossen sei. Behauptet wird auflerdem, dass Lutheraner auch in der Gegen-
wart ,sich selbst fragen, ob die Anerkennung eines Dienstes der Einheit fiir den

9 DH 1777.

10 Dies gilt unabhingig von der Tatsache, dass es lutherische Kirchen gibt, die keine Frauen ordinie-
ren.

312018 233



Bischof von Rom nicht méglich ist“ (107). Belege dafiir fehlen allerdings; dass
es sich allenfalls um Auflenseiterpositionen handelt, wird nicht erkennbar. Dass
der Gedanke einer Einheitsreprisentation nicht zwingend auf das Papsttum hin-
auslaufen muss, bleibt ungesagt; Alternativen werden nicht einmal erwogen. Fiir
eine Neudefinition des Papstrums, die dessen Unterordnung unter das Evangelium
gewihrleistet (und es daher — so die Unterstellung — fiir Lutheraner akzeprabel ma-
chen kénnte), setzen die Verfasser offenbar groffe Hoffnung auf Papst Franziskus:
Durch einen ,offenkundigen Wandel in der Ausiibung der pipstlichen Leitungs-
vollmacht (leadership)® sei der ,kulturelle Moment™ giinstig fiir ein neues Nach-
denken (110). Worin dieser ,Wandel“ konkret besteht und was er skumenisch
austragen konnte, wird freilich nicht erértert.

Im Blick auf das Abendmahl (vgl. Th. 27-32 und Abschnite IV.C) kann ich mich
kurz fassen. Wenn die Methode des ,differenzierten Konsenses streng gefasst ist
und also auch die Méglichkeit verbleibender gravierender Differenzen cinschliefit,
dann kann in der Tat mit der ,Declaration® gesagt werden, dass die abendmabhls-
theologischen Differenzen — namentlich Messopfer und Transsubstantiation — im
Lichte der erreichten 6kumenischen Prizisierungen nicht mehr als kirchentrennend
aufgefasst werden miissen. Wie bei der Leuenberger Konkordie folgt freilich auch
hier die Herausforderung, die konstatierte Ubereinstimmung theologisch zu vertie-
fen und in praktischer Umsetzung sichtbar zu machen. Wiinschenswert wire etwa,
die Méglichkeit der Kommunion ,unter beiderlei Gestalt® in der katholischen Sa-
kramentspraxis deutlicher zu verankern, als es bisher geschieht; immerhin bleibt
die communio sub una ja eine nicht einsetzungsgemifle Praxis. Umgekehrt darf
zwar die lutherische Position nicht verwissert werden, die die Prisenz Christi in
Brot und Wein eindeutig auf den gottesdienstlichen Vollzug begrenzt. Das spricht
aber nicht gegen einen taktvollen Umgang mit {ibrig gebliebenen Abendmahls-
elementen, denen ja immerhin die Erinnerung anhaftet, von Christus der Priisenz
gewiirdigt gewesen zu sein. Vor allem anderen wiinschenswert wire natiirlich indes,
dass die allseits anerkannte Anniherung im Abendmahlsverstindnis die wechsel-
seitige Einladung zur Abendmahlsteilnahme nach sich zieht, um die der biblischen
Einsetzung widersprechende Trennung am , Tisch des Herrn® zu itberwinden. Die
»Declaration® sieht niichtern, dass eine allgemeine Regelung hier noch nicht még-
lich sei, regt aber zu Recht an, ,auf dem Weg' dorthin verstirkt iiber Offnungen im
Einzelfall nachzudenken (vgl. 119).

Wie behandelt nun das fast parallel entstandene finnische Dokument die stritti-
gen Fragen?

234 UNA SANCTA 73



2. ,Communion in Growth”™

Die finnische bilaterale Arbeitsgruppe (die auf katholischer Seite durch Matthias
Tiirk vom pipstlichen Einheitsrat, Wolfgang Thénissen vom Paderborner Mohler-
Institut und Augustinus Sander OSB aus Maria Laach verstirke wurde) geht erklir-
termaflen von dem namentlich in GER erreichten , Konsens in Grundwahrheiten®
aus und méchte zeigen, wie in diesem Licht auch ein gemeinsames Verstindnis
von Kirche, Fucharistie und Amt entwickelt werden kann. Die Initiative zu einer
neuen ,Gemeinsamen Erklirung® wird Kardinal Koch zugeschrieben. Die kurzen
Uberlegungen zu ,Methode und Ziel“ stiitzen sich neben den Dialogdokumenten
weitgehend auf das Okumene—Konzept des II. Vatikanums; die methodologische
Funktion des (amtstheologisch zugespitzten) Zitatarrangements aus den Artikeln
5,7 und 14 der Confessio Augustana bleibt unklar. Angekiindigt wird ein zwei-
stufiges Vorgehen: Zunichst soll ,eine gemeinsame Feststellung in einvernehmlich
akzeptierter Sprache® (A common statement in uniformly accepted language) mog-
lichst umfassend ein ,gemeinsames Verstindnis von Kirche, Eucharistie und Amtc*
artikulieren. Auf dieser Basis sollen dann die klassischen Konfliktthemen darauthin
untersucht werden, ,,0b sie weiterhin einander ausschlieflen oder schlicht unter-
schiedliche Entfaltungen (expressions) derselben Grundwahrheit (basic truth) sind®;
hier sei eine gemeinsame Sprache nicht notig.

Allerdings wird dieses Vorgehen nicht konsequent durchgehalten. So fehlen im
ersten Kapitel zur ,Kirche als Gemeinschaft im dreicinen Gott“ Ausfithrungen zu
ckklesiologischen Differenzen. Als ,gemeinsamer Rahmen® (Shared Framework)
des ganzen Projekts wird vielmehr die trinititstheologisch fundierte Communio-
Ekklesiologie aus Lumen Gentium entfaltet, die ,fiir Lutheraner und Katholiken
gleichermafien akzeptabel sei (1); sie sei ja auch von der ORK-Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung aufgegriffen worden (vgl. 3). Durch einen Stich-
wortanschluss — auch die lutherische Tradition (zitiert werden frithe Lutherschrif-
ten und der GrofSe Katechismus) verwende den Begrift der communio sanctorum
—und unter Rekurs auf das lutherisch-anglikanische Porvoo Statement wird dieses
Communio-Modell als Leitkonzept auch lutherischer Ekklesiologie beansprucht.
Im Zentrum steht der Gedanke der ,sakramentalen Natur der Kirche® (13f). ,In
einem weiten Sinn“ sei die Kirche ,ein Sakrament, in dem die transzendente (zrans-
cendental) Dimension untrennbar verbunden [sei] mit der geschaffenen Ordnung®
(19). Dies sei vereinbar mit der lutherischen Lehre, dass die verborgene Wirklichkeit
Gottes sich in den sichtbaren Vollziigen von Verkiindigung und Sakramentsfeier

11 Evangelical Lutheran Church of Finland / Catholic Church in Finland (Hg.), Communion in
Growth. Declaration on the Church, Eucharist, and Ministry, Helsinki 2017. Die Belege im Text
beziehen sich auf die entsprechenden Paragraphen dieses Textes. Die Ubersetzung ist von mir.

32018 235



vergegenwirtige. Die Sakramentalitit bildet dann die Grundlage und den roten
Faden fiir alle weiteren Ausfithrungen zu Eucharistie und Amt.

Schon hier fillt auf, dass die Argumentation sich weithin griindet auf rémisch-
katholische Texte und ékumenische Dialogdokumente. Die lutherische Bekennt-
nistradition wird eher erginzend herangezogen. Nachreformatorische, gar moderne
lutherische Theologie sucht man vergeblich; das zeitgendssische Luthertum ist nur
durch Stellungnahmen und liturgische Ordnungen der lutherischen Kirche von
Finnland vertreten. Theologische Hauptgewihrsleute sind die Kardinile Walter
Kasper und Gerhard Ludwig Miiller. Auch bei der Luther-Deutung verldsst man
sich bevorzugt auf katholische Autoren; neuere Lutherforschung fehlt.

Beim Sakramentsverstindnis (Kap. II) konstatiert die Studie einen weitgehenden
Konsens, der sich stiitzt auf die Unterscheidung eines weiten und eines engen Sakra-
mentsbegriffs. Man sei sich einig in der Hervorhebung von Taufe und Abendmahl,
In einem weiten Sinn hitten die Reformatoren aber auch die Ordination und selbst
die Ehe als Sakrament bezeichnen kénnen (vgl. 59).12 Moglicherweise liefSe sich
mit diesem Argument die katholische Auszeichnung von sieben Sakramenten aus
lutherischer Sicht als nicht kirchentrennende Sonderlehre qualifizieren. Die Studie
behauptet aber weitergehend, ,Lutheraner und Katholiken kénnten die Idee der
Fiille der Gnade im kirchlichen Leben teilen, auf welche die katholische Lehre von
den sieben Sakramenten sich bezieht“ (63). Auch Lutheraner kénnten daher die
finf ,uiberzihligen® katholischen ,Sakramente® als ,,sakramentale gottesdienstliche
Handlungen® (sacramental services) wiirdigen, ,in denen Christi Gnade sakramen-
tal vermittelt wird durch die Verkiindigung des Wortes Gottes® (65). Zumindest
die lutherische Deutung des Traugottesdienstes — als Segens- und Fiirbittgorttes-
dienst anldsslich einer (weltlichen) Trauung — wird damit aber grob verzeichnet.

Im Blick auf das Abendmahl (89f) enthilt die Studie viele wichtige und rich-
tige Beobachtungen, die eine Konvergenz im Abendmahlsverstindnis bestitigen.
Problematisch ist freilich, dass die Lutheraner tendenziell die Deutung des Abend-
mahls als Opfer wiederum nicht nur angesichts klirender Niherbestimmungen als

12 Die Studie verweist dafiir auf Melanchthons Apologie (AC 13; im Folgenden zitiert nach Unser
Glaube, 275f). Dort wird in der Tat die Mglichkeirt diskutiert, dass, wenn ,jemand [die Ehe] ein
Sakrament nennen will“, dies allenfalls unter ihrer Unterscheidung von Taufe und Abendmahl
geschehen kénne, ,die im eigentlichen Sinne Zeichen des Neuen Testamentes und Zeugnisse
der Gnade und Stindenvergebung sind“. Gewiss habe die Ehe ,.ein Gebot Gottes und (...) Ver-
heiflungen, die sich freilich nicht auf das Neue Testament, sondern mehr auf das leibliche Leben
bezichen®. Melanchthon weist jedoch darauf hin, dass, wenn ,die Ehe deshalb die Bezeichnung
,Sakrament" tragen soll, weil sie ein Gebot Gottes hat, dann (...) auch andere Stinde oder Berufe,
die ein Gebot Gottes haben, wie die Obrigkeit, ,Sakramente’ genannt werden® kénnten. Dasselbe
gelte fiir Gebet, Almosen oder Anfechtung; die Liste sei numerisch offen. Klar ist die Intention,
durch Inflationierung einen ,weiten“ Sakramentsbegriff ad absurdum zu fiihren.

236 UNA SANCTA 73



legitime katholische Eigentradition respektieren, sondern sich méglichst weitge-

hend selbst zu eigen zu machen versuchen (vgl. etwa 110)."3

Erstaunlich kurz abgehandelt wird die im 16. Jahrhundert hoch aufgeladene
Frage der Kommunion unter beiderlei Gestalt: Diese wird einvernehmlich als die
vollkommenere (more complete) Realisierungsgestalt des ,,Zeichens der Kommu-
nion bezeichnet; die ,,Giiltigkeit der Eucharistie sei aber durch die alleinige Gabe
der konsekrierten Hostie nicht eingeschrinkt (129). Fiir die Glaubensgewissheit
der Empfangenden trifft das zwar zu. Das fiir Luther entscheidende Argument der
Schrift- und damit EinsetzungsgemifSheit, das der Kirche das Recht entzieht, ei-
genmichtig die von Christus vorgegebene Ordnung zu indern, wird aber nicht
einmal erwihnt.

Faktisch aufgehoben ist die in der lutherischen Bekenntnistradition verankerte
zeitliche Bindung der Prisenz Christi an den gottesdienstlichen Vollzug des Abend-
mahls. Die finnischen Lutheraner haben gegen eine bleibende Gegenwart Christi
in den konsekrierten Elementen extrz usum offenbar keinen Einwand (mehr); diese
sollen separat aufbewahrt und ggf. spiter ohne erneute Konsekration wieder- bzw.
weiterverwendet werden. Deshalb treffe sie auch die tridentinische Verwerfung
(DH 1654) nicht mehr (vgl. 145). Dass dabei aus praktischen (u.a. ernihrungs-
hygienischen) Griinden wiederum nur die communio sub una in Betracht kommt,
erscheint offensichtlich als unproblematisch. Diese eigenwillige Auslegung der lu-
therischen Abendmahlslehre diirfte freilich den derzeitigen Lehrkonsens im Lu-
thertum kaum angemessen wiedergeben und ist daher iiber den finnischen Kontext
hinaus nur schwer anschlussfihig.'4

Das bei weitem ausfihrlichste Kapitel 111, ,,Gemeinschaft und sakramentales
Amt", setzt ein mit einer Skizze zum neutestamentlichen Befund, die der Diversitit
der frithchristlichen Leitungsstrukturen kaum gerecht wird, sondern einscitig die
Bedeutung des Zwéolferkreises (und in ihm des Petrus) hervorhebt und generell die
Linien betont, die die Herausbildung eines katholischen Amtsverstindnisses bzw.
der Konzeption des dreigestaltigen Amtes (inclusive des ,Petrusdienstes®) begiins-
tigen (vgl. 167-177). Entsprechend wird in der spiteren systematischen Entfal-
tung ,die Entwicklung des dreigestaltigen Amtes (...) als Ausdruck der Fiihrung
13 Befremdlich ist im Ubrigen auch, dass die von der lutherischen Tradition verworfene Fiirbitte

fiir die Verstorbenen umstandslos als ,legitim und sinnvoll“ bezeichnet wird (111). Dafiir gibt es
Griinde; aber die Abweichung von der Tradition miisste kenntlich gemacht werden.

14 Schwer nachvollziehbar ist im Ubrigen auch die Behauptung, Kanon 10 des tridentinischen
Eucharistie-Dekrets (DH 1660) treffe die Lutheraner nicht, denn ,wenn ein lutherischer Pries-
ter allein die Eucharistie feiert (celebrates), kann er oder sie die Eucharistie sich selbst spenden
(administer) (151). Ist hier an die (an sich abwegige) Moglichkeit gedacht, dass ein lutherischer
Pfarrer fiir sich selbst, ohne anwesende Gemeinde, das Abendmahl feiert?! Oder wird der (ebenso
problematische) Fall thematisiert, dass ein lutherischer Pfarrer in dem von ihm selbst geleiteten

Abendmahl kommunizieren méchte und dann die von ihm selbst konsekrierten Elemente nicht
aus der Hand eines nichtordinierten Gemeindemitglieds empfangen will?!

3/2018 237



des Heiligen Geistes* bezeichnet und ist also ,mehr als eine Sache willkiirlicher
menschlicher Wahl“ (212). In die knappe historische Darstellung der altkirchlichen
und miteelalterlichen Entwicklungen rutscht gelegentlich die dogmatische Vertei-
digung des rémisch-katholischen Konzepts der bischoflichen Amtssukzession (vgl.
179). Den Reformatoren wird ein Bemiihen um méglichst umfassende Kontinuitit
in der Amtstheologie unterstellt. Luther habe sogar daran festgehalten, einen zum
Bischof bestimmten Pfarrer ,erneut zu ordinieren® (185). Die Reformation habe
keinen fundamentalen Widerspruch zu einem Leitungsdienst in der universalen
Kirche“ erhoben (186). Anderslautende Auflerungen Luthers werden als ,zeitbe-
dingt“ (bistorically conditioned) beiscitegeschoben (ebd.). Fiir die Zeit danach wird
nur die katholische Neubestimmung von Bischofs- und Papstamt seit dem L. Va-
tikanum dargestelle (vgl. 189-193); Ausfithrungen zum nachreformatorischen Lu-
thertum fehlen ginzlich.

In der systematischen Entfaltung fillt gleich am Anfang die Grundentscheidung,
ordinationsgebundenes Amt und allgemeines Priestertum als zwei grundsitzlich
unterschiedene Arten des ,,Dienstes in der Kirche® (Ministry in the Church) zu ver-
stehen (194). Deshalb wird — unter unbelegter Verwendung der hochumstrittenen
Formel aus Lumen Gentium — gemeinsam (1) gesagt, dass Amt und allgemeines
Priestertum voneinander ,,im Wesen und nicht nur dem Grad nach® unterschieden
seien (197). Dass es im Luthertum eine starke Tradition gibt, die das ordinati-
onsgebundene Amt als (notwendige!) spezifische Ausdrucksgestalt des allgemeinen
Priestertums fasst, bleibt ungesagt. Entsprechend beschiiftigt sich die Studie fortan
nur noch mit dem Amt; das allgemeine Priestertum spielt keine Rolle mehr.

Angesichts dieser Deutungsperspektive tiberrascht es nicht, dass die Studie kaum
mehr signifikante Unterschiede in der Amtstheologie zu erkennen vermag. Die
Ordination von Frauen wird — wie schon in der ,Declaration on the Way® — als
blofle Erweiterung des Rekrutierungskreises interpretiert, die das Amtsverstindnis
nicht tangiere (vgl. 228). Sie erscheint dadurch freilich als etwas nicht Notwendi-
ges, auf das ggf. auch (wieder) verzichtet werden kann. Die finnischen Luthera-
ner weisen selbst darauf hin, dass der Lutherische Weltbund die Frauenordination
nicht als ,kirchentrennende Angelegenheit® betrachte (230). Allerdings verschwei-
gen sie, dass der LWB in groflem Konsens die Frauenordination als sachgemifle
amtstheologische Applikation des biblischen Zeugnisses betrachtet und diejenigen
Mitgliedskirchen, die sie bisher nicht praktizieren, zum Uberdenken und zur An-
derung ihrer Praxis anregt. Es ist klar, dass dafiir eine enge Verbindung von allge-
meinem Priestertum und ordinationsgebundenem Amt leitend ist: Wenn alles,
was aus der Taufe gekrochen ist, schon zum Priester, Bischof, ja Papst geweiht ist*
(Luther), dann gibt es keinen Grund, getaufte Frauen von der 6ffentlichen Evange-
liumsverkiindigung und Sakramentsspendung auszuschlieflen.

238 UNA SANCTA 73



Was das Bischofsamt betrifft, so verdankt sich fiir die finnischen Lutheraner die
Unterscheidung zwischen ,,lokalen und regionalen Aufgaben® (offices) einem ,,Han-
deln des Geistes (233). Eine Unterscheidung zwischen Episkopé und Bischofsamt
erfolgt hochstens andeutungsweise. Fiir die iiberregionale , Aufsicht“ wird nahezu
ausschlielich das Bischofsamt diskutiert; dass in vielen lutherischen Kirchen die
Episkopé sich in der Kooperation mehrerer kirchenleitender Instanzen vollzieht, zu
denen namentlich mehrheidich mit Nicht-Ordinierten besetzte Synoden gehéren,
kommt gar nicht in den Blick, wird allenfalls als Problem wahrgenommen (vgl.
296). Fiir die kooperative Dimension von Kirchenleitung wird daher auch nur die
,Bischofskonferenz“ angesprochen (244).

Besonders problematisch sind die Ausfiihrungen zum Papsttum (vgl. 260ff).
Schon eingangs wird Petrus unter lockerem Rekurs auf die Bibel cine ,lehrende und
pastorale Fithrungsposition unter den Jiingern® zugeschrieben, die sich historisch
,schon frith® zu ,,einem gewissen Primat“ herausgebildet habe. Da der apostolische
,Dienst der Evangeliumsverkiindigung, der Taufe und der Lehre von Gott einge-
richtet (fure divino)® sei, konnten auch die ,Bemithungen® des ,,Petrusamtes®, ,,Ein-
heit, Zeugnis und Dienst zu férdern, (...) als von Gott gewollt angesehen werden®
(260). Dass die Reformatoren mehrfach, ausdriicklich und mit grofler Entschie-
denheit erkldrten, iiber eine mégliche Rolle des Papsttums, wenn {iberhaupt, allen-
falls jure humano nachdenken zu wollen, wird in einem mehrschrittigen Verfahren
so in sein Gegenteil umgedeutet, dass eine lutherische Anerkennung des Papsttums
als Institution 7ure divino (nicht véllig unmdoglich und also prinzipiell) maglich
erscheint (vgl. 261f). Das entscheidende Argument rekurriert auf Luthers Aussage,
er sei zur Anerkennung des Papstes bereit, wenn dieser die lutherische Rechtferti-
gungslehre akzeptiere. Dies sei ja — so folgert die Studie — in GER geschehen; also
entfalle jetzt der Hauptgrund fiir die Ablehnung des Papsttums (vgl. ebd.). Die
finnischen Lutheraner stimmen auch der ,,Absicht (purpose) der Lehren der pipst-
lichen Unfehlbarkeit und des Jurisdiktionsprimats zu, die Einheit der Kirche gegen
Irrlehren zu sichern und die Freiheit der Verkiindigung zu schiitzen, und erkennen
darin ein Funktionsiquivalent zum lutherischen status confessionis (272). Die Ka-
tholiken versichern zudem, der Papst ,fille keine willkiirlichen Entscheidungen®
(273), und verweisen darauf, schon das I. Vatikanum habe das autoritative Eingrei-
fen des Papstes in die Ortskirchen auf den ,Notfall“ beschrinkt und also ,keinen
absoluten Monarchen aus dem Papst gemacht® (275); dass ausschliefSlich der Papst
selbst es ist, der das Gegebensein dieses ,,Notfalls“ definiert, bleibt unerwihnt.

32018 239



3. Wege und Abwege

Wo steht der katholisch-lutherische Dialog? Wie realistisch ist die Perspektive auf
eine ,Gemeinsame Erklirung zu Kirche, Abendmahl und Amt“? Wie tragfihig sind
die Resultate der beiden untersuchten Studiendokumente?

Die finnische Studie verfolgt eine doppelte Absicht: Sie will ,die ELCF [Evan-
gelisch-Lutherische Kirche von Finnland] und die Katholische Kirche in Finnland
niher zusammenbringen®, und sie will ,,als finnischer Beitrag und Geschenk fiir die
Modellierung der zukiinftigen Arbeit der [auf Weltebene eingesetzten] Lutherisch/
Rémisch-Katholischen Kommission fiir die Einheit dienen® (Einleitung, S. 12).

Wias das Erste betrifft, so spiegelt die Studie gewiss die spezifisch finnische Kon-
stellation wider. Die stark episkopale Prigung des finnischen Luthertums erleich-
tert offensichtlich die Bereitschaft, sich auf die sakramentale Fokussierung der
réomisch-katholischen Ekklesiologie einzulassen bzw. genauer: gemeinsam mit der
romisch-katholischen Partnerin eine sakramentale Fokussierung der Ekklesiologie
vorzunehmen. Von der Bestimmung der Kirche als Sakrament fiihrt eine direkte
Linie {iber die Verteidigung des Opfercharakters des Abendmahls hin zu einem
sakramental-priesterlichen Verstindnis des ordinationsgebundenen Amtes und ei-
ner weihe-dhnlichen Deutung der Ordination, was wiederum die Hochschitzung
des in apostolischer Sukzession stehenden Bischofsamtes einschlieft; selbst die An-
erkennung einer gottgewollten Notwendigkeit des Papsttums erscheint als moglich.

Was im finnischen Kontext 6kumenisch forderlich sein mag, erweist sich in der
Auflenperspektive freilich als radikal einseitige Deutung reformatorischer Theolo-
gie. Das Grundproblem ist die scharfe kategoriale Unterscheidung von allgemei-
nem Priestertum und ordinationsgebundenem Amt. Sie ignoriert, dass in der Ge-
schichte und Gegenwart des Luthertums das (in $kumenischen Dialogdokumenten
regelmiflig perhorreszierte) sog. Delegations-Modell, das das ordinationsgebunde-
ne Amt als um der Ordnung willen 7ure divino (!) notwendige Ausdifferenzierung
innerbalb des allgemeinen Priestertums versteht, mindestens ebenso prominent
vertreten worden ist und vertreten wird und sich mit mindestens genauso groflem
Recht auf die lutherische Bekenntnistradition berufen kann. Konsequenterweise
spielen in der finnischen Studie denn auch Formen der Episkopé und Kirchenlei-
tung, die durch Nicht-Ordinierte vollzogen wird, keinerlei Rolle, wohl deshalb,
weil der Akzent ganz auf der sakramentalen Legitimation liegt, die an die Ordina-
tion gebunden wird. Stattdessen kiime es aber darauf an, beide amtstheologischen
Traditionslinien auszubalancieren, und das hiefle etwa, den Delegationsgedanken
so zu fassen, dass er die theologische Notwendigkeit und den funktionalen Eigen-
stand des ordinationsgebundenen Amtes nicht aufhebt.

Angesichts dessen eignet sich die finnische Studie nicht als ,Modell“ fiir die
okumenische Weiterarbeit. So erfreulich aus katholischer Sicht die erreichte An-

240 UNA SANCTA 73



niherung vielleicht erscheinen mag — so deutlich muss um der Klarheit willen ge-
sagt werden, dass dieser Weg nicht weiter beschritten werden sollte, weil er sich
schnell als Sackgasse erweisen wiirde. Eine Verstindigung auf dieser Basis hitte
etwa im deutschen Luthertum, aber nicht nur dort, keine Chance auf Akzeptanz.
Sie wiirde im Riickblick auch die GER kompromittieren und all diejenigen besti-
tigen, die — wie ich finde, zu Unrecht — vor ihrer Unterzeichnung gewarnt haben.

Auch die US-amerikanische ,Declaration on the Way“ ist einem ,hochkirchli-
chen‘ Konzept verpflichtet und reprisentiert insofern die in Teilen des Luthertums
zu beobachtende problematische Tendenz zur Klerikalisierung und Episkopalisie-
rung. Sie argumentiert aber erheblich ausgewogener und differenzierter als die fin-
nische Studie. Gewiss ist die Erwartung der Verfasserinnen und Verfasser der ,,De-
claration® vorschnell, die ,,32 agreements“ kdnnten jetzt schon unverindert und en
bloc als eine Art ,,Gemeinsame Erkliarung® von IWB und pipstlichem Einheitsrat
angenommen werden. Sie bietet aber jedenfalls in vieler Hinsicht brauchbare An-
sitze zum konstruktiven und kritischen Weiterdenken."

Bei diesem Weiterdenken ist es freilich dringend erforderlich, die teilweise sehr
differenzierte Rezeption der herangezogenen 6kumenischen Dialogdokumente zu
beriicksichtigen, deren kritische Argumente in beiden Studien vollstindig ignoriert
sind, so dass der irrige Eindruck entsteht, man kénnte die ,geernteten Friichte®
unbesehen genieflen bzw. weiterverwenden.

Zu wiinschen wire zudem, dass auch die lutherische Seite Implikationen der in
ihr derzeit geltenden Lehre und Praxis in das Gesprich cinbringt. Wenn beispiels-
weise die lutherischen Kirchen die Ordination von Frauen als theologisch nicht
nur moglich, sondern unter ihren eigenen ekklesiologischen Primissen notwendig
erkannt haben und praktizieren, dann kénnen sie zwar unter Umstinden die da-
von abweichende Lehre und Praxis einer anderen (etwa der rémisch-katholischen)
Kirche als nicht kirchentrennende Differenz hinnehmen. Wenn aber — wie sowohl
die US-amerikanische als auch die finnische Studie insinuieren — lutherischerseits
die Verbindlichkeit des pipstlichen Einheitsamts auch fiir lutherische Kirchen an-
erkannt werden kénnte, dieses Einheitsamr indes als spezifische Ausprigung des
ordinationsgebundenen Amtes zu gelten hat: Kénnten die lutherischen Kirchen
dann akzeptieren, dass dieses Amt ~ das dann ja nicht mehr nur das Leitungsame
einer Schwesterkirche wire — im Widerspruch zu ihrer eigenen Lehre grundsitzlich
nicht von Frauen ausgeiibt werden kann?

Es gibt noch viel zu besprechen.

15 Zu einer differenzierten Wiirdigung vgl. die oben (s. Anm. 5) genannte Stellungnahme des OStA.

3/2018 241



	Der Weg ist (nicht?) das Ziel: was folgt auf die “Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre”?
	Bernd Oberdorfer
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16

