
Rezension: Christian Mühling, Die europäische
Debatte über den Religionskrieg (1679-1714).
Konfessionelle Memoria und internationale Politik
im Zeitalter Ludwigs XIV., Göttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2018

Michael Philipp

Angaben zur Veröffentlichung / Publication details:

Philipp, Michael. 2020. “Rezension: Christian Mühling, Die europäische Debatte
über den Religionskrieg (1679-1714). Konfessionelle Memoria und internationale
Politik im Zeitalter Ludwigs XIV., Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018.”
Mitteilungen des Instituts für Europäische Kulturgeschichte. Augsburg: Institut
für Europäische Kulturgeschichte, Universität Augsburg.

Nutzungsbedingungen / Terms of use:

Dieses Dokument wird unter folgenden Bedingungen zur Verfügung gestellt: / This document is made available under
these conditions:
Deutsches Urheberrecht
Weitere Informationen finden Sie unter: / For more information see:
https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/

licgercopyright

https://www.uni-augsburg.de/de/organisation/bibliothek/publizieren-zitieren-archivieren/publiz/


 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Mitteilungen 
 
 
 
 
 
 
 
 

INSTITUT 
FÜR 

EUROPÄISCHE KULTURGESCHICHTE 
DER 

UNIVERSITÄT AUGSBURG 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Heft Nr. 26, Oktober 2020 
 



 

 

Herausgegeben vom 
INSTITUT FÜR EUROPÄISCHE KULTURGESCHICHTE 
DER UNIVERSITÄT AUGSBURG 
 
Prof. Dr. Lothar Schilling (Geschäftsführender Direktor) 
PD Dr. Ulrich Niggemann (Direktor/Geschäftsführender Wiss. Sekretär) 
Prof. Dr. Victor A. Ferretti (Direktor) 
Prof. Dr. Bernd Oberdorfer (Direktor) 
Prof. Dr. Silvia Serena Tschopp (Direktorin) 
 
Redaktion: PD Dr. Ulrich Niggemann (ulrich.niggemann@iek.uni-augsburg.de) 

Dr. Eva Rothenberger (eva.rothenberger@iek.uni-augsburg.de) 
Friederike Brücker, M.A. (publikationen@iek.uni-augsburg.de) 

 
 
 
 
 
Anschrift der Redaktion: 
Sekretariat 
Susanne Empl 
Eichleitnerstr. 30, 86159 Augsburg 
Tel.: (0821) 598–5840, Fax: (0821) 598–5850  
E-Mail: sekretariat@iek.uni-augsburg.de 
 
Satz: Friederike Brücker, M.A. 
E-Mail: publikationen@iek.uni-augsburg.de 
Publikation über OPUS (Online-Publikationsserver) der Universitätsbibliothek Augsburg 
Druck: epubli (www.epubli.de) 
 
Umschlaggestaltung: Pressestelle der Universität Augsburg 
 
Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung in anderen als 
den gesetzlich zugelassenen Fällen bedarf der vorherigen schriftlichen Einwilligung der her-
ausgebenden Institution.  
Für unverlangt eingesandte Manuskripte, Fotos oder Datenträger übernehmen die Herausge-
ber und die Redaktion keine Haftung. Die Zustimmung zum Abdruck wird vorausgesetzt; das 
Urheberrecht der veröffentlichten Manuskripte liegt beim Herausgeber. 
Eine Haftung für die Richtigkeit der veröffentlichten Manuskripte kann trotz sorgfältiger Prü-
fung durch die Redaktion nicht vom Herausgeber übernommen werden. Namentlich gekenn-
zeichnete Beiträge geben nicht in jedem Fall die Meinung der Redaktion wieder. 
ISSN 1437-2703 
 



 

 

Mitteilungen 
Heft Nr. 26, Oktober 2020 

 

Inhalt 

EDITORIAL 5 

AUFSÄTZE  

ULRICH NIGGEMANN 

Das Institut für Europäische Kulturgeschichte: Gedanken zu seinem drei-
ßigjährigen Bestehen 

EVA ROTHENBERGER 

Von Zu(sammen)gehörigkeiten bei Pierre Bayle und seinem Dictionnaire 
critique et historique 

MATTHIAS LEHMANN 

Vorlesungsverzeichnisse als Quellen historischer Weltbilder. Die Ge-
schichtslehre an der Universität zu Köln von der Weimarer Republik bis 
zum Ost-West-Konflikt 

 

 
9 

 

 
27 

 

 
 

45 

REZENSIONEN  

Josiah Ober, Das antike Griechenland. Eine neue Geschichte 
(GREGOR WEBER) 

Christian Mühling, Die europäische Debatte über den Religionskrieg 
(1679-1714). Konfessionelle Memoria und internationale Politik im Zeital-
ter Ludwigs XI. 
(MICHAEL PHILIPP)  

Sonja Wimschulte, Die Jakobiten am Exil-Hof der Stuarts in Saint-Germain-
en-Laye 1688/89 bis 1712. Migration, Exilerfahrung und Sinnstiftung 
(STEPHANIE BODE) 

 
81 

 
 
 

87 

 
 

92 



INHALT 

                       Mitteilungen, Heft Nr. 26 

Raivis Bičevskis [u.a.] (Hrsg.), Baltisch-deutsche Kulturbeziehungen vom 
16. bis 19. Jahrhundert. Medien ‒ Institutionen ‒ Akteure. Band I. Zwi-
schen Reformation und Aufklärung  
(ANUSCHKA TISCHER) 

Susan Richter (Hrsg.), Verfolgter Unglaube. Atheismus und gesellschaftli-
che Exklusion in historischer Perspektive  
(ULRICH NIGGEMANN) 

 
 
 

95 

 
 

99 

NEUES AUS DEM IEK  

Aktivitäten 

Tag der Europäischen Kulturgeschichte 2019 – Europa – Kulturhistorische 
Horizonte 
(FRIEDERIKE BRÜCKER) 

Präsentation der letzten sechs Bände der Leopold-Mozart-Handschriften 
(EVA ROTHENBERGER) 

Colloquium Augustanum WS 2019/20 – Vortragsreihe des IEK im Winter-
semester 2019/20 „Universitäts-Reformen? Schlaglichter der Universi-
tätsgeschichte vom Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert“ 

Neue Kooperationspartner des IEK  

Neuerscheinungen aus dem IEK  

 

 
 

107 

 
118 

 
 

120 

124 

125 

PERSONELLES 
 

Direktorium 

Neue Mitglieder 

Das IEK verabschiedet 

Nachruf 
Prof. Dr. Rolf Kießling (25. Juli 1941‒22. Juni 2020) 
(DIETMAR SCHIERSNER) 

129 

130 

131 

 
 

133 



 

 

Christian Mühling, Die europäische Debatte über den Religionskrieg (1679‒1714). 
Konfessionelle Memoria und internationale Politik im Zeitalter Ludwigs XIV., Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018, 587 S., 85, – €, ISBN 978-3525310540. 

Ob es ‚den‘ Religionskrieg in der Frühneuzeit ‚wirklich‘ gegeben hat, ist aufgrund 

komplexer Bündel von Motiven, Gründen und Ursachen umstritten. Wohl aber hat 
es in dieser Epoche ‒ und das zu zeigen ist die Hauptanliegen der vorliegenden 
Neuerscheinung ‒ eine intensive Debatte um den Religionskrieg gegeben. Nicht 
erst die moderne Geschichtswissenschaft also hat diesen intensiv diskutiert, son-
dern bereits Historiker und Publizisten Jahrhunderte vorher. Der Clou ist, dass die 
Debatte über den Religionskrieg nicht zu jener Zeit entbrannt ist, welche moderne 
Priester der Clio gemeinhin als das Zeitalter der Religionskriege definiert haben, 
sondern erst in einer Epoche, die man eigentlich mit Frühaufklärung und Werten 
wie Toleranz und Rationalität assoziiert. Just um 1700 habe, so eine zentrale Er-
kenntnis Christian Mühlings, eben „die Verwendung des Religionskrieges als Quel-

lenbegriff in der politischen Debatte einen Höhepunkt“ erreicht (503). Interessant 
macht das Buch des Weiteren die im Untertitel formulierte These, dass sich in der 
„transkulturellen“ Debatte um den Religionskrieg die internationale Politik im Zeit-

alter Ludwigs XIV. spiegle. Die religiöse Aufladung der Religionskrieg-Memoria 
kann zudem als Ausdruck einer (erneut) erstarkten konfessionellen Polarisierung 
der Gesellschaften Europas gewertet werden. 

Mühlings preisgekrönte Arbeit, die überarbeitete Fassung seiner Marburger 
Dissertation von 2016, versteht sich als Begriffsgeschichte neueren Typs. Im brei-
ten Strom zeitgenössischer Literatur unterhalb literarischer Höhenkämme macht sie 
sich auf Spurensuche nach dem Religionskrieg (42, 139). Dabei rücken insbeson-
dere Werke der Geschichtsschreibung sowie die Tagespublizistik in den Fokus. 
Speziell die Historiografie habe sich für die „Meistererzählung“ zum Religions-

krieg als das Medium schlechthin erwiesen (46); theologische und juristische Trak-
tate (sowie scheinbar auch politisch-philosophische Abhandlungen) böten dagegen 
kaum Relevantes. Zusammen mit Streit- bzw. Flugschriften und Zeitschriften hat 
Mühling aus gängigen Datenbanken rund 300 Titel extrahiert, die mit dem Schlüs-
selbegriff ‚Religionskrieg‘ operieren. Der Großteil der Quellen (70 %) ist in fran-
zösischer Sprache publiziert worden, weitere 20 % in deutscher und 10 % in engli-
scher Sprache (44), womit der Verfasser auch den geografischen Raum seiner Un-
tersuchung bestimmt. Lateinische Texte oder solche in anderen europäischen Spra-
chen (etwa Spanisch, Ungarisch, Schwedisch) sind keine Bestandteile des Quellen-
korpus. Auf Basis dieses Korpus wurde auch der zeitliche Untersuchungsrahmen, 
die Jahre zwischen 1679 und 1714, fixiert.  

Den beiden Leitfragen, wie sich ein konfessionell geprägtes Gedächtnis vom 
‚Religionskrieg‘ entwickelt habe und wie sich „ein Geschichtsbild und die Epo-

chenbezeichnung des Religionskrieges […] ausgeprägt haben“ (503; ähnlich 14) 

wird in zwei Hauptteilen nachgegangen. Im ersten wird die Argumentationen um 



REZENSIONEN 

88                       Mitteilungen, Heft Nr. 26 

eine religiös begründete Kriegführung in der protestantischen sowie katholischen 
Historiografie (65‒243) dargelegt und dabei auf Ketzerbekämpfung und Herrscher-

memoria, Untertanentreue, Widerstandsrecht und Interventionsrechtfertigungen 
eingegangen. Der zweite Hauptteil thematisiert die europäische Tagespublizistik 
(vgl. zu diesem Begriff 56‒61). Diese ist insofern zum Teil von der Historiografie 

abhängig, als dass sie zahlreiche geschichtliche Exempla und Argumentationswei-
sen letzterer (u.a. 342f.), die wiederum schon der Geschichtsschreibung und der 
Geschichtswissenschaft im frühen 17. Jahrhundert geläufig waren, übernimmt.1 
Hier lassen sich aber auch die Bezüge der Religionskrieg-Debatte zu den internati-
onalen Mächtekonflikten bis hin zur Diskussion um eine Universalmonarchie Lud-
wigs XIV. deutlich herausarbeiten. Mühling zeigt, wie die Religionskrieg-Memoria 
zur Legitimation gegenwärtiger Politik, aber auch zur Kritik an ebendieser genutzt 
(vgl. z. B. 196) wurden und wie durch damit provozierte Gegendarstellungen die 
Debatte um den Religionskrieg Fahrt aufgenommen hat (107‒135). Im Fazit wird 

noch einmal herausgestrichen, dass in der Debatte um 1700 das „noch heute popu-

läre Geschichtsbild vom Religionskrieg“ begründet worden sei, welches die mo-
derne Forschung kritisch zu reflektieren habe. Die Analyse dieser Debatte, die ja 
die Deutungs- und Wahrnehmungsmuster der Zeitgenossen zum Religionskrieg 
wiedergebe (27f.), solle dabei helfen können, „eine klare Definition dafür zu finden, 
was eigentlich als Religionskrieg bezeichnet werden soll“ (510). Des Weiteren lasse 
sich resümieren, dass Konfession als Faktor in den internationalen Beziehungen 
nach 1648 nichts an Bedeutung verloren habe, weshalb man „von einer Fortsetzung 
des Konfessionalisierungsprozesses um 1700“ sprechen dürfe (504). Die somit an-

haltende Verzahnung von Religion und Politik bringe wiederum die „Meistererzäh-

lung von der Säkularisierung“ der Politik nach 1648 ins Wanken (21f.). Zu Recht 

kritisiert Mühling auch das von der modernen Geschichtswissenschaft mehrheitlich 
gezeichnete Geschichtsbild des Religionskriegs, da es in der Tendenz von einem 
essenzialistischen und anachronistischen Verständnis des Religionskriegs ausgehe, 
nur Kriege des 16. und frühen 17. Jahrhunderts als Religionskriege auffasse und 
eben für diesen Zeitabschnitt das Geschichtsbild und den Epochenbegriff des ‚Re-

ligionskriegs‘ geprägt habe. Tatsächlich habe sich erst in der Zeit danach ‒ angeregt 
etwa durch französische Expansionspolitik, aber auch die Revokation des Edikts 
von Nantes 1685 oder die ungefähr zeitgleiche Exclusion Crisis ‒ in der intensiven 
Debatte der Begriff und das Geschichtsbild des Religionskriegs ausgebildet. Und 
diese Debatte war, so betont Mühling regelmäßig, transkulturell, transnational und 
transregional, mithin also europaweit (vgl. etwa 32‒40, 139).  

 
1 Vgl. Michael Philipp, Bernegger ‒ Schaller ‒ Boeckler. Die Straßburger historische Schule 
der Politikwissenschaft im 17. Jahrhundert, in: Hanspeter Marti/Robert Seidel (Hrsg.), Die 
Universität Straßburg zwischen Späthumanismus und Französischer Revolution, Wien/
Köln/Weimar 2018, 133‒337, hier 289‒296. 



REZENSIONEN 

Mitteilungen, Heft Nr. 26 89 

 Mühlings minutiöse Rekonstruktion der Religionskrieg-Debatte lässt den Ein-
druck aufkommen, dass man um 1700 praktisch alle Kriege von der Antike an über 
die Zeit der Kreuzzüge bis ins 16. und 17. Jahrhundert hinein als Religionskriege 
aufgefasst hat. Ein interessantes Beispiel ist sicherlich der Schmalkaldische Krieg, 
dem auch in französischsprachigen Werken besondere Aufmerksamkeit zu Teil 
wurde. An jenem ließen sich, was eventuell einer gesonderten Darstellung Wert 
gewesen wäre, modellhaft die Ambivalenzen des Begriffs fassen: War er ein not-
wendiger Krieg, der zur Bekämpfung von Häretikern geführt werden musste? Oder 
hat man ihn als Verteidigungskrieg einer bedrängten Glaubensgruppe zu erachten, 
die für ihren Kampf die Unterstützung durch ausländische Herrscher und Staaten 
erwarten durfte? Oder handelt es sich schließlich um ein Strafkrieg gegen politische 
Rebellen, die wegen ihres notorischen Widerstandsgeistes in jedem Falle militä-
risch niederzuringen waren? Jüngste Beispiele nach den französischen Bürgerkrie-
gen und dem Achtzigjährigen Krieg der Niederlande, den beispielsweise der briti-
sche Historiograf John MacGregory als Religionskrieg erachtet habe (214), sind der 
Pfälzische und der Spanische Erbfolgekrieg. Letzteren habe ein Großteil des spani-
schen Klerus ‒ im Übrigen sekundiert von der französischen Publizistik ‒ als wahr-
haftigen Religionskrieg und Philipp V. als Vorkämpfer des Katholizismus erachtet 
(335f.). Auch der Konflikt der Jakobiten im Gefolge der Glorious Revolution wird 
nicht vergessen (vgl. III.1.3., insbes. 271‒276).  

Das inflationäre Auftreten der Religionskrieg-Argumentation erklärt sich aus 
dem vorherrschenden Autorentyp, der hier debattierte ‒ es handelt sich nämlich re-
gelmäßig um Geistliche, die nicht selten auch mit Werken zur Kirchengeschichte 
hervorgetreten sind: Pierre Jurieu (1637‒1713) mit einer Histoire du Calvinisme 
(1683), der Jesuit Louis Maimbourg (1610‒1686) mit einer Histoire du Luthera-
nisme (1680) und einer zum Calvinismus (1682), Gilbert Burnet (1643‒1715) mit 

einer History of the Reformation of the Church of England (1679; französische. 
Übersetzung durch Jean-Baptiste de Rosmond 1683), der Hugenotten-Pastor Jac-
ques Basnage de Beauval (1653‒1723) mit seiner Histoire de la religion des Églises 
reformées (1690) usw. Einige der Autoren hatten für Publikationen Auftraggeber, 
wurden also bezahlt oder erhielten ein kleines Amt (51f.). Die Generalversammlung 
des französischen Klerus gewährte beispielsweise anti-protestantisch schreibenden 
Autoren Pfründen und Pensionen; und die Académie Française stiftete ab 1685 
Preise für Werke, welche „die Ausrottung der Häresie feierten.“ (107). Erwartungs-

gemäß stand somit „die Kirchengeschichtsschreibung […] aktiv im Dienst der 

Kontroverstheologie und konfessionellen Polemik“ und hatte die Debatte um den 
Religionskrieg ihre Wurzeln in der Rivalität „zwischen katholischen Klerus und 

hugenottischen Pastoren“ (67).  
Wie in solchen konfessionell eingefärbten Geschichtsdarstellungen die Politik 

der Gegenwart gespiegelt, wie der militärische Kampf gegen andere Konfessionen 
propagiert und legitimiert wurde und wie die Autoren gegeneinander polemisiert 
haben, ist interessant und ertragreich zu lesen. In seinem begriffsgeschichtlichen 



REZENSIONEN 

90                       Mitteilungen, Heft Nr. 26 

Ansatz verzichtet Mühling allerdings auf biografische Kontextualisierungen der 
Beiträge zur Religionskrieg-Debatte. Über die Bedeutung der Autoren (in welcher 
Hinsicht auch immer) erfährt man kaum etwas. Das mag bei manchem Schreiber-
ling wie etwa dem englischen Kleriker-Historiker Echard Laurence (ca. 1670‒

1730) nicht stören; dieser wird mit seinem Werk (zur Spätantike?) weder im Perso-
nenregister noch in der Bibliografie verzeichnet und bleibt mit der kursorischen 
Erwähnung (207) bei Mühling völlig im Dunkeln. Über viele andere Autoren, etwa 
Michel Le Vassor, Jacques Bénigne Bossuet, Edmund Hickeringill oder die oben 
Genannten hätte man aber gerne mehr erfahren. Auch zur Einordnung und Bewer-
tung ihrer Aussagen findet sich wenig: Die Stimmen zum Religionskrieg werden 
bei Mühling sozusagen nur gezählt und nicht gewichtet. Entbehrlich scheinen im 
Rahmen dieses Untersuchungsdesigns zudem Bemerkungen zur Bedeutung der her-
angezogenen Werke in Relation zur Gesamtproduktion vergleichbarer Publikatio-
nen zu sein. Nur so lässt sich erklären, dass beispielsweise zum Thema protestanti-
sche Untertanentreue Zitate von J.J. Quesnot de La Chesnées und Samuel Pufendorf 
direkt aufeinander folgen. Mühlings jenseits des Höhenkammes angesiedelte Un-
tersuchung stellt damit Pufendorfs Schrift De statu Imperii (1667) ‒ zu diesem 
Klassiker des politischen Denkens werden keinerlei Hinweise gegeben2 ‒ neben die 
Schrift des unbekannten Franzosen (348f.). Dass beide Werke der Tagespublizistik 
zugerechnet werden, unterstreicht die große Bandbreite an Literaturprodukten, die 
Mühling unter Tagespublizistik summiert. Auch das etwa 1.000 Seiten umfassende 
Werk der Bautzener Bürgermeister Matthäus Göbel, Caesareo-Papia Romana 
(1684; ²1691), das unter anderem profund das protestantische Feindbild des Papstes 
und des katholischen Klerus ausmalte, rangiert unter dieser Rubrik.3 

Die Lektüre der anregenden und fundierten Untersuchung Mühlings verleitet 
zu einigen weiterführenden Fragen und Thesen, die keineswegs Defizite der Arbeit 
herausstellen wollen. Was hat der Religionskrieg-Debatte den Nährboden bereitet? 
Steht hinter diesen tatsächlich eine stark angeschwollene konfessionelle Polarisie-
rung im Europa der (Früh-)Aufklärung? Was hat „Schreckensfantasien“ von uni-

versellen Religionskriegen und Horrorvisionen von der Ausrottung der eigenen 
Konfession heraufbeschworen (u.a. 133)? Was hat ein Klima der Verunsicherung, 
Angst und des Hasses auf Andersgläubige erzeugt, das sich bei der drohenden 
Thronfolge eines andersgläubigen oder dem Konfessionswechsel eines regierenden 
Fürsten artikulierten? Liegt nicht die Vermutung nahe, dass die Ausmalung solcher 
Schreckensszenarien das Geschäftsmodell der rivalisierenden Religionskriegshis-
toriografen und Publizisten gewesen ist? Zu diesem Geschäftsmodell ließen sich 
auch die konfessionellen Selbst- und Feindbilder rechnen, die man gleichfalls aus 

 
2 Vgl. Detlef Dörings Überblick in Hans Maier/Horst Denzer (Hrsg.), Klassiker des politi-
schen Denkens. Band II: Von John Locke bis Max Weber, 3. Aufl., München 2007, 31‒40. 
3 Mühling zitiert ihn bzw. die Schrift viel häufiger (349f., 367‒370, 374, 379‒388 u. ö.) als 
es das lückenhafte Personenregister wiederzugeben vermag.  



REZENSIONEN 

Mitteilungen, Heft Nr. 26 91 

dieser Debatte herausdestillieren könnte, etwa das der notorisch rebellischen Pro-
testanten oder das der machiavellistisch-machtsüchtigen Katholiken. Damit ließe 
sich auch erklären, dass der inhaltlich ambivalente Begriff des ‚Religionskriegs‘ 

zum dominanten Schlüsselbegriff einer herrschenden Debatte werden konnte. Dass 
es materielle Anreize gab, kontroverse Standpunkte in Bezug auf Kriege und Be-
kenntnisse einzunehmen, dabei konfessionelle Gegner polemisch anzufeinden und 
politisch-konfessionelle Polarisierung und Ausgrenzung zu betreiben, ist ja oben 
bereits erwähnt worden. Die an theologischen Fakultäten und Hochschulen einstu-
dierte Lust an konfessioneller Kontroverse mag Weiteres beigetragen zu haben.  

Die Intensität, mit der Mühling den literarischen Deutungskrieg um den Religi-
onskrieg schildert, lässt den Leser beinahe zweifeln, ob es daneben nennenswerte 
andere Deutungen zu Krieg und Geschichte jenseits konfessioneller Konfrontation 
gegeben hat. Sollte Geschichtsschreibung um 1700 das Monopol katholischer und 
protestantischer Geistlicher gewesen sein? Das behauptet Mühling freilich keines-
wegs. Immerhin kennt man ja auch andere ‚Parteikonflikte‘ gerade im Politischen, 

etwa den zwischen Monarchisten und Monarchomachen oder den zwischen Roya-
listen und Konstitutionalisten bzw. Republikanern. Erinnert sei an den Historiker-
streit im Gefolge der Exclusion Crisis, in dem Whig- und Tory-Historiker um die 
Ancient constitution of England rangen.4 Das für diesen nicht primär konfessionel-
len Parteikonflikt wichtige Werk An introduction in the old English History des 
Physikers, Parlamentariers und auf solider Quellenbasis arbeitenden Historikers 
Robert Brady (1627‒1700) war just 1684 erschienen. Hier könnte man fragen, ob 

die von Mühling erwähnten englischen Geschichtsschreiber und Pamphletisten 
(Gilbert Burnet, Edmund Hickeringill, Echard Laurence u.a.) ihre Beiträge zur Re-
ligionskrieg-Debatte davon unberührt geschrieben haben.  

Insgesamt hat Christian Mühling eine anregende und die Forschung korrigie-
rende wie inspirierende Arbeit vorgelegt. Nicht nur das Bild des Religionskriegs 
hat er neu ausgeleuchtet, sondern auch die Geschichtsschreibung und Publizistik 
der Frühen Neuzeit. Die Studie bereichert die Diskussion um Epochenkonstruktio-
nen wie der des Religionskrieg-Zeitalters und um die Entstehung von Erinnerungs-
kulturen und deren Fortleben. Ob man das Zeitalter der Religionskriege neu ver-
messen muss, sei an dieser Stelle offengelassen. 

MICHAEL PHILIPP 

 

 
4 Vgl. Michael Wagner, Ein englischer Weg zum Absolutismus? Die Tories und die Monar-
chie 1678‒1688, in: Rolf Gundlach/Hermann Weber (Hrsg.), Legitimation und Funktion des 
Herrschers, Stuttgart 1992, 259‒284, hier 270‒273. 


	Rezension: Christian Mühling, Die europäische Debatte über den Religionskrieg (1679-1714). Konfessionelle Memoria und internationale Politik im Zeitalter Ludwigs XIV., Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018
	Michael Philipp
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  

	Mitteilungen des Instituts für Europäische Kulturgeschichte: Heft 26
	Nutzungsbedingungen / Terms of use:
	licgercopyright  


